GOVERNMENT OF INDIA

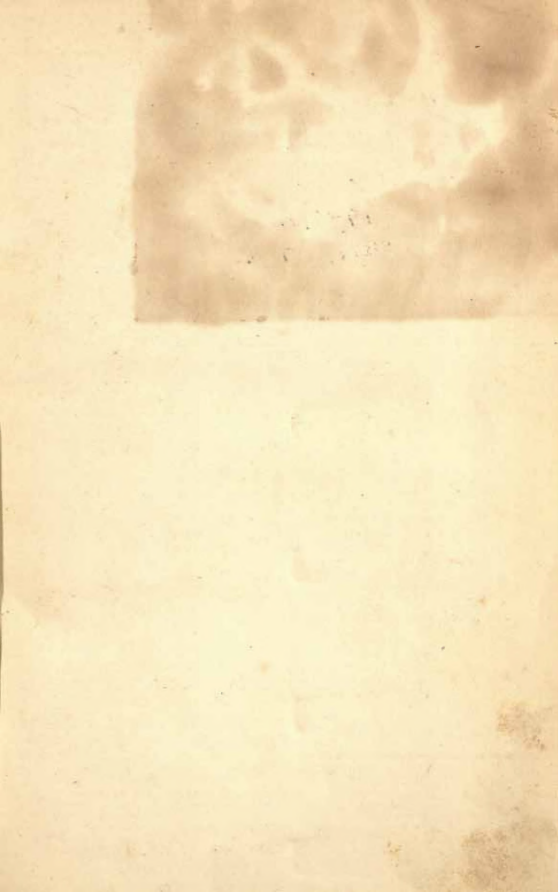
ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

## CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO 19840.

CALL No. 181.43/ Tor.

D.G.A. 79



#### GOVERNMENT OF INDIA

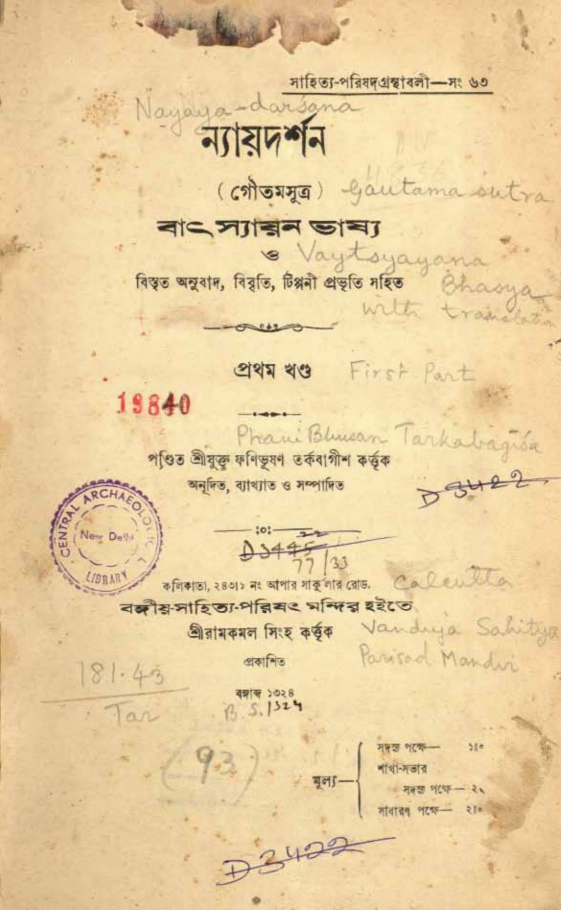
### ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

## CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO

CALL No.

D.G.A. 79



কলিকাতা, ২০নং ব্লায়বাগান খ্রীট্, ভারতমিহির যয়ে, শ্রীহরিচরণ রক্ষিত যারা মুক্তিত।

# ভূমিকা

### ग्रायमर्गानत शतिहास ७ श्रीतामान

যে বড় দুর্নন পুণাতীর্থ ভারতের অপূর্ব্ব অধ্যাত্ম-জ্ঞানগোরবের গৌরবময়, বিশ্বরময় বিজয়-পভাকারপে আজিও দীর্ঘদশীকে বিশ্বস্তার বিচিত্র লীলা দর্শন করাইতেছে, ভারদর্শন ভাহারই অস্ততম দর্শনশাস্ত্র। জীবের পরমপুরুবার্থ মোজলাভে আত্মাদি পদার্থের যে দর্শন বা তত্ত্ব-দাক্ষাৎকার চরম কর্ত্তবা ও পরম কর্ত্তবারূপে বেদে উপদিষ্ট হইয়াছে, যাহার জন্ত প্রথমে শাস্ত্র-দারা আঝাদি পদার্থের এবণ্ডপ উপাসনা, তাহার পরে হেতৃর দারা মনন অর্থাৎ ব্থার্থ অনুমান-রূপ উপাসনা, তাহার পরে নিদিধাাসন অর্থাৎ ধ্যানাদিরূপ উপাসনা উপদিষ্ট হইরাছে', ভারশান্ত ঐ আত্মাদি দর্শনের সাধন-মননত্রপ বিতীয় উপাসনা নির্বাহরূপ মুখা উদ্দেশ্তে প্রকাশিত হওয়ায় দর্শনশাস্ত্র নামেও অভিহিত হইরাছে। আল্লাদি পদার্থের প্রবণের পরে যুক্তির দারা তাহার দে "क्रेका" বা সনন অর্থাং শাস্ত্রসক্ষতভ্রপে অনুমান, তাহাকে "অবীকা" বলে। এই অবীকা নির্পাহের জন্ম প্রকাশিত হইরাছে বলিয়া ইহা "আখীক্ষিকী" নামে অভিহিত হইয়াছে। ভাষাকার বাৎস্তারন বলিয়াছেন যে, প্রত্যক্ষ ও আগমের অবিরোধী অন্ত্রমানকে "অন্বীকা" বলে, "স্তায়"ও বলে। ঐ অবীকা বা ভারের জন্ত অর্থাৎ উহাতে বে দকল পদার্থ-তত্ত্তান আবন্তক, তাহা সম্পাদন করিয়া উহা নির্কাহের জন্ত বে বিদ্যা প্রকাশিত হইয়াছে, তাহাকে ঐ জন্তু আৰীকিকী বলে, স্থান-বিদ্যা বলে, স্থানশাস্ত্র বলে; এই আনীক্ষিকী বিদ্যা উপনিষদের স্থান কেবল অধ্যান্ত্র-বিদ্যা না হইলেও অধ্যাত্ম-বিদ্যা। এই আনীক্ষিকী বিদ্যা তর্কের নিরূপণ করিয়াছে, তর্কশান্ত্রের সকল তত্ত প্রকাশ করিয়াছে; এ জন্ম ইহাকে তর্কবিদ্যা ও তর্কশান্তও বলে। ইহা "স্থায়" ও "তর্ক" নামেও উলিখিত হইয়াছে।

ভগবান অক্ষপাদ মহবি-স্ত্ত্তগ্রের দারা এই আবীক্ষিকী বিদার প্রকাশ করিয়াছেন, তিনি ইহার প্রস্তা নহেন। আবীক্ষিকী বিদ্যা বেদাদি বিদ্যার স্তায় বিশ্বপ্রস্তার অনুগ্রহ-দান। মহাভারতে পাওয়া যায়, নীতি, ধর্ম ও সদাচারের প্রতিষ্ঠার জন্ত দেবগণের প্রার্থনায় স্বয়ন্ত ভগবান শত মহম্র অধ্যায় প্রকাশ করিয়াছেন। তাহাতে বর্মা, অর্থ, কাম, মোক্ষ প্রভৃতি বহু বিষয় এবং এয়ী, আবীক্ষিকী, বার্দ্তা ও দওনীতি — এই চতুর্ব্বিধ বিপুল বিদ্যা দর্শিত হইয়াছেই। ভাষাকার ভগবান্ বাংস্তায়নও বলিয়াছেন যে, প্রাণিগণ বা মানবগণকে অনুগ্রহ করিবার অন্ত (এয়ী প্রন্থতি) এই চারিট বিদ্যা উপদিষ্ট হইয়াছে, যাহাদিগের মধ্যে চতুর্বী এই আবীক্ষিকী স্তায়বিদ্যা। প্রীমদ্ব

১। আল্লা বা অরে এটবাঃ শ্রোতবা মন্তবো নিবিধানিতবো মৈরেযাল্পনো বা অরে দর্শনেন এবংশন মতা বা বিজ্ঞানেনেকং সর্কং বিদিতন্।—বৃহনারণাক ।২।৪।৫। শ্রোতবাঃ পূর্ক্রাচার্যাত আগমতকঃ। পশ্চামন্তবান্তর্কতঃ।—শৃত্বরভাষা।
২। এটা চারীক্ষিকী চৈব বার্ত্তা চ ভরতর্বত। দওনীতিক বিপুলা বিলাপ্তত্র নিবর্শিতাঃ।—শান্তিপর্কা ।৫৯।৩০।

ভাগৰতে পাওয়া বাৰ, আৰীক্ষিকী, অন্নী বাৰ্জা ও দওনীতি —এই চভূৰ্নিধ বিদ্যা এবং ব্যাহ্নতি ও প্রণব বিশ্বমন্তার জনমাকাশ হইতে উৎপন্ন হইয়াছে?। তাই বলিয়াছি, আন্ত্রীক্ষিকী বিদ্যা বিশ্বস্তার অনুপ্রহ-দান। ছানোগ্যোপনিধদের সপ্তম অধ্যারের প্রথম খতে পাওরা বায়, কোন সমরে নারন ভগবান্ সনংকুমারের নিকটে উপস্থিত হইরা বিদ্যাপ্রার্থী হইলে, সনংকুমার বলিলেন, "তুমি কি কি বিদ্যা জান, তাহা অধ্রে বল ; তাহার পরে তোমার অক্সাত বিষয়ে উপদেশ করিব।" তছতরে নারদ বলিলেন, — আমি গুগ্বেদ, বজুর্কেদ, সামবেদ ও চতুর্থ অথক্রবেদ জানি, পঞ্চম বেদ ইতিহাস, প্রাণও জানি এবং ঐ সমস্ত বেদের বেদ অর্থাৎ ব্যাকরণশাস্ত্রও জানি। পিত্রা ( প্রান্ধকর ), রাশি ( গণিত ), দৈব ( উৎপাতবিদ্যা ), নিবি, ( দহাকালাদি নিধিশার ), বাকোবাক্য ( তর্কশাস্ত্র ), একারন ( নীতিশাস্ত্র ), দেববিদ্যা ( নিরুক্ত ), এমাবিদ্যা [ বেদাক্ষ শিকাকরাদি ], ভূতবিদ্যা [ ভূততম্ব ], ক্তবিদ্যা [ ধয়ুর্কেদ ], নক্তবিদ্যা [ জ্যোতিষ ], সর্পবিদ্যা [ গাকড়], দেবজনবিদ্যা অর্থাৎ গন্ধবৃত্তি নৃত্য-গীত, বাদ্যশিল্লাদি-বিজ্ঞান, এই সমস্তও জানি<sup>ব</sup>। নারদের অবিগত কবিত বিদানে মধ্যে যে "বাকোবাক্য" আছে, ভাষ্যকার ভগবান্ শঙ্করাচার্য্য তাহার ব্যাখ্যার বলিরাছেন,—"বাকোবাকাং তর্কশান্ত্রম্"। সংহিতাকার মহর্ষি কাত্যায়ন প্রত্যন্থ বাকোবাকা পাঠের হল কীর্ত্তন করিয়াছেন<sup>2</sup>। সংহিতাকার গৌতম বছশ্রুত ব্রাহ্মণের লক্ষণ বলিতে বেদাদি শান্তের সহিত বাকোবাক্যে অতিজ্ঞতার কথা বলিয়াছেন<sup>8</sup>। কোষকার অমরসিংহ আয়ীকিকী শব্দের অর্থ বলিগাছেন—'তর্কবিদ্যা'°। আচার্য্য শঙ্করের ব্যাধ্যান্দ্রসারে আবীক্ষিকী বিদ্যাকেই বাকোবাক্য বলিয়া বুঝা যায়। মহাভারতের সভাপর্কে বহুঞ্ত নারদের বিদ্যার বর্ণনাম্ন নারদকে পঞ্চবিশ্বব স্থান্তবাক্যের গুণ-দোষবেতা বলা হইয়াছে<sup>®</sup>। গোতম স্থান্তমানেজ্ঞ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবন্ত্রবযুক্ত ভারবাকোর অনুকৃত্ত তর্করাপ গুণ এবং হেক্বাভাস প্রাভৃতি দোষ নারদ জানিতেন। টীকাকার নীলকণ্ঠও দেখানে এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। মহাভারতে নারদের পঞ্চাবয়ব আয়বিদ্যায় পাণ্ডিত্য বৰ্ণিত হওয়ায় ছান্দোগ্যোগনিবদে বৰ্ণিত নারদের অধিগত তর্কশাস্ত্রকে পঞ্চায়ব ভাষবিদ্যা বলিয়া

স্বাধানীনাং পূর্বাধিকমেশাংপত্তিমাহ আবীক্ষিকীতি। স্বাবীক্ষিকালা মোক্ষ-ধর্মকামার্থবিদ্যাঃ। দহুতঃ জনমাকাশাং।—সামিটাকা।

শাৰীক্ষিকী এয়ী বার্ত্তা দগুলীতিস্তবৈধক চ।
 এবং কাহাতয়ন্চাসন্ প্রশ্বো হৃত্ত দহুতঃ ঃ—তৃতীয় স্বৰা ।২২।৪৪।

২। শগ্ৰেৰং ভগৰোহখোমি বজুৰ্বেৰং সামৰেৰমাধৰ্কাণং চতুৰ্থং, ইতিহাসপুৱাণং পঞ্চমং, বেদানাং বেৰং, পিত্ৰাং, রাশিং দৈবং নিবিং ৰাকোৰাকামেকায়নং দেববিদ্যাং প্ৰক্ষবিদ্যাং ক্তবিদ্যাং ক্তবিদ্যাং নক্তবিদ্যাং সপ্দেবজনবিদ্যামেতদ্ ভগৰোহধোমি' বিহাহ ।

 <sup>।</sup> মাংদকীরৌদনমবুকুলাভিত্তপ্রেৎ পঠন। বাকোবাকাং প্রাণানি ইতিহাসানি চাবহং । ১৪শ গও।১১

৪। স এব বহুপ্রতো ভবতি লোকবেদবেদান্ধবিদ্বাকোবাকোতিহানপূরাবকুশবাঃ। ইত্যাদি। এইম আঃ।

१। आयोजिको तथनीठिछक्विसार्यनाज्ञस्याः।—अमत्रस्था । अर्थवर्ग । ४४०।

 <sup>।</sup> পঞ্চাবদ্ধবন্ধক বাক্ত ভাবদোববিং।—সভাপক ।।।।।

বুঝা যাইতে পারে। কারণ, ইতিহাদ ও পুরাণের সাহায়ে বেদার্থ নির্ণন্ন করিবে, ইহা মহাভারতই বলিরাছেন'। অন্ত উপনিষদেও বেদাদি বিদারে সহিত স্তামবিদ্যারও উল্লেখ দেখা যায়'। ক্সায়স্ত্র-বৃত্তিকার মহামনীয়া বিশ্বনাথ "ন্তারো মীমাংসা ধর্মশারোণি" এই বাক্যাট শ্রুতি বলিরাই উল্লেখ করিয়াছেন। স্মৃতি ও পুরাণে স্তামবিদ্যা চতুর্দ্ধ বিদ্যার মধ্যে পরিগণিত ইইরাছে।

বিষ্ণুপ্রাণে চতুর্দশ বিদ্যার পরিগণনায় যে "স্তার্বিস্তর" বলা হইরাছে, তাহা স্তার, বৈশেবিক, সাংখ্য, পাতঞ্বল প্রভৃতি সমস্ত স্তার্বতর, ইহা অনেকে বিগ্রাছেন। স্তার্বন্ধারী কর্মন্ত উট্ট ইহা স্থীকার করেন নাই। তাঁহার মতে গৌতমীর স্তার্বিদ্যাই ঐ স্তার্বন্তর শব্দের দারা পরিগৃহীত, উহাই আরাক্রিকী। বৈশেবিক ঐ স্তার্মান্তের সমান তর, স্ক্তরাং বৈশেবিকের আর পৃথক্ উল্লেখ হর নাই। কিন্তু স্তার না বলিয়া "স্তার্বিস্তর" কেন বলা হইরাছে, ইহা চিম্ভা করা আবশ্রক। পরস্ক মহাভারত বলিয়াছেন,—"স্তান্তর অনেক"। মহাভারতের টীকাকার নীলক্ষ্ঠ ঐ স্তান্তরের ব্যাখ্যার বলিয়াছেন,—বৈশেবিক, স্তার, নাংখ্য, পাতঞ্জন প্রভৃতি। সাংখ্যাচার্য্য বিজ্ঞান ভিক্ত্ও সাংখ্যপ্রবচন-ভাষ্যের ভূমিকার মহাভারতের ঐ প্লোক উন্ধৃত করিয়া স্তান্ধ বৈশেবিকাদির সহিত ব্রহ্মনীমাংলাও বে অংশবিশেষে স্তান্ধতর, ইহা প্রকাশ করিয়াছেন। পরস্ক গৌতমীর স্তার্বিদ্যা ভিন্ন কেবল অধ্যান্ত্রবিদ্যাবিশেষেরও আরীক্রিকী নামে উল্লেখ দেখা যার। ভগবানো বন্ধ অবতার দল্লাত্রের অবর্ক ও প্রহলাদ প্রভৃতিকে "আরাক্রিকী" বলিয়াছিলেন, ইহা প্রমন্ত্রান্তরে বর্ণিত আছে । দল্লাত্রের-প্রাক্ত ঐ আরীক্রিকী বে কেবল অধ্যান্ত্রবিদ্যা, উহা গৌতমীর স্তার্বিদ্যা নহে, ইহা অস্ত্রীকার করা বার না। প্রীণর স্থানী প্রভৃতি টীকাকারগণও উহাকে অধ্যান্ত্রবিদ্যা বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। "প্রাণতোবিণী" নামক তন্ত্র-সংগ্রহকার,

इंकिश्तर्भृतीनां छा १ तकः तम् शकुः हरतः । विद्यक्तास्त्रकार्याः मामतः अविविधित । आमिनका, ४म चा १२७२।

২। তত্তৈততা সহতে। ভূততা নিঃখনিতমেবৈতনুগ্বেদে বজুর্কেনঃ দামবেদেহিথক্বেদঃ শিকা কলো ব্যাকরণং নিককং ছন্দো জ্যোতিয়াময়নং ছালে। মীমাংদাধর্মশাস্ত্রাদি ইত্যাদি। ত্বালোগনিবং। ২র বগু।

প্রাণভারমীমানো-ধর্মপাপ্তাঙ্গমিতিতা:। বেবাং স্থানানি বিবানাং ধর্মপ্ত চ চতুর্মণ । যাজ্ঞবন্ধানংহিতা ।।১।৩
 অক্ষানি চতুরো বেবা শীমানো স্থায়বিজ্ঞঃ ।
 প্রাণং ধর্মপান্ত্রপ বিবাদেতাশতভূমিণ ।
 আয়ুর্কেনো ধর্মকেনো গান্ধকিশেতি তে ত্রয়ঃ ।
 অর্থপারা চতুর্মপ্ত বিবা ইস্টাদশৈব তু ।—বিকুপ্রাণ, ৩ আংশ, ৩ আং ।

ভায়-তয়ায়নেকানি তৈত্তৈয়ভানি বাদিভিঃ।
 হেরাগম-সলাচারেরছিল: তদ্বপাজতাং ।—শাস্তিপর্ব ।২১০।২২।
 ভায়তয়ানি তার্কিক-বৈশেষিক-কাপিলপাতয়লানীনি। হেতুর্ভিঃ, আগমো বেদঃ, সলাচারঃ প্রভাকং, তৈঃ
 প্রমানেঃ কুয়া এতৈর্মুনিভির্যন্তর্জ উলং তয়পাজতাং।—নীলকঠ।

বঠমতেরপতাক বৃত্ত প্রাথোহনস্বর।।
 অধিকিন্ত্রপতাক প্রত্যাবাধিত উচিবান্ । তাগবত (২০০২০) অধিকিকীং আশ্ববিদাং ।—-শ্রীধরকান।

নব্য বাঙ্গালী রামতোষণ বিদ্যালম্বার দত্তাত্তের-প্রোক্ত আশ্বীক্ষিকী ও গৌতম-প্রকাশিত আশীক্ষিকী এই উভয়কেই আরীক্ষিকা বলিয়া, তন্মধ্যে গৌতম স্তারশাস্ত্রের নিন্দা বিষয়ে গদ্ধর্কতিয়ের বচনাবলম্বনে অবতারিত পূর্বপক্ষের নিরাস করিয়াছেন এবং মহাভারতের শান্তিপর্বের যে শ্লোকের ছারা আনীক্ষিকীর নিন্দা সমর্থন করা হয়, তাহারও উল্লেখ করিয়া অন্তরূপ তাৎপর্য্য বর্ণন করিরাছেন। তাঁহার মীমাংশার বহু বক্তবা থাকিলেও তিনি পৌতমীর ভারবিদ্যা ও তাহার অধায়ন নিন্দিত, ইহা সিদ্ধান্ত করেন নাই; পরস্ত তাহার প্রতিবাদই করিয়াছেন, এই মাত্রই এই প্রমঙ্গে এখানে বক্তব্য। অর্থশাস্ত্রে কোটিল্য সাংখ্যকেও আয়ীক্ষিকীর মধ্যে উল্লেখ করিয়াছেন। তাহার কথা পরে আলোচনা করিব। শান্তিপুরের মহামনীবী, স্থৃতি ও ফ্রার প্রস্থের বহু টাকাকার রাবামোহন গোস্বামি ভট্টাচার্য্য স্তায়স্ত্রবিবরণ গ্রন্থে নিপ্রিরাছেন যে, এবণের পরে ঈক্ষা অর্থাৎ বেদোপনিষ্ট আত্মমননকে অধীক্ষা বলে। তাহার নির্দ্ধাহক শান্ত আন্বীক্ষিকী, ইহা আন্বীক্ষিকী শব্দের নৌগিক অর্গ। এই অর্গে অন্ত শাস্ত্রও আধীক্ষিকী হইতে পারে, কিন্ত ন্তারশাত্তে ভারের বলব তাবশতঃ এবং উহাতেই আবীক্ষিকী শক্ষের ভূরি ভূরি প্রয়োগ থাকায় গৌতমীয় ভায়-বিদ্যাতেই আশ্বীক্ষিকী শব্দের ক্ষতি কল্পনা করিতে হইবে। অর্থাৎ ন্তারশান্ত্র-বোরক আশ্বীক্ষিকী শস্কৃটি বোগরাড়। তাহা হইলে কোন বৌগিক অর্থ গ্রহণ করিরাই কোন কোন অধ্যাত্মবিদ্যা বা মনন-শান্ত্রও আনীক্ষিকী নামে ক্ষিত হইয়াছে, ইহা বলা বাইতে পারে। কিন্তু ভাষ্যকার বাৎস্থায়ন আন্বীক্ষিকী শব্দের যে ব্যুৎপত্তি প্রদর্শন করিয়াছেন, প্রথমেই বলিয়াছি, তদহুসারে গৌতম-প্রকাশিত স্থায়বিদ্যাই আৰীক্ষিকী। বাৎস্থায়নও স্থায়বিদ্যা ও স্থায়শাস্ত্র বলিয়া তাহা বিশন করিয়া বলিয়াছেন ৷ এবং প্রমাণ ও প্রমেয় বলিলেই সকল পদার্থ বলা হয়, আবার পৃথক্ করিয়া সংশয় প্রভৃতি চতুর্দ্ধশ পদার্থ কেন বলা হইরাছে, এই প্রধ্নের উত্তরে বাৎক্রায়ন বলিয়াছেন যে, সংশয়াদি চতুৰ্দ্দশ পদাৰ্থ এই চতুৰ্থী আৰীক্ষিকী বিদ্যার পৃথক্ প্রস্থান অর্থাৎ অসাধারণ প্রতিপাদ্য। প্রস্থানের তেনেই বিদ্যার ভেদ হইয়াছে। এয়ী, বার্ত্তা, দগুনীতি ও আয়ীক্রিকী, এই চতুর্নিধ বিদ্যার ভিন্ন ভিন্ন প্রস্থান আছে। তন্মধ্যে আরীক্ষিকীর প্রস্থান সংশ্রাদি চতুর্দ্দশ পদার্থ। উহা আর কোন বিদ্যায় বর্ণিত হয় নাই। উহারা ভায়বিদ্যার পৃথক্ প্রস্থান কেন. ? উহাদিগের তত্ত্ব-জ্ঞানের প্রয়োজন কি ? তাহা প্রথম স্ত্র-ভাষো বাৎজারন বিশেষ করিয়া বুঝাইয়াছেন। ভার-বার্ত্তিকে উদ্যোতকর ভাষাকারের বক্তব্য সমর্থন করিতে বলিয়াছেন যে, যদি ভারবিদ্যায় সংশ্রাদি চতুর্দশ পদার্থের উল্লেখ না থাকিও, তাহা হইলে ইহা চতুর্থী বিদ্যা হইত না। তাহা হইলে ইহা কেবল মাত্র অধ্যাত্মবিদ্যা হইয়া জ্য়ীর অন্তর্গত হইত। ফলকথা, এগ্নী, বার্ত্তা ও দঞ্চনীতি হইতে চতুৰী বে স্বাৰীকিকী বিন্যার উল্লেখ শাল্পে পাওয়া যায়, এ চতুৰী স্বাৰীক্ষিকী বিদ্যা গোতদ-প্রকাশিত ভারবিদ্যা। ঐ বিদ্যা অক্ষপাদের পূর্ব হইতেই আছে। অক্ষপাদ স্তর্গ্রছের দারা উহা বিস্তৃত ও প্রণালীবন্ধরূপে প্রকাশ করিয়াছেন, তিনি উহার কর্ত্তা নহেন। ইহাই বাৎক্রায়ন, উদ্যোতকর প্রভৃতি ভারাচার্য্যগণের সিদ্ধান্ত বুঝা যায়।

আমরাও দেখিতেছি, ম্বাদি সংহিতাকার ঋষিগণ বিচার হারা রাজ্য রক্ষার জন্ম

রাজাকে এরী, বার্ন্ডা ও দণ্ডনীতির সহিত চতুর্থী বিদ্যা আরীক্ষিকী শিক্ষা করিতে উপদেশ করিয়াছেন<sup>2</sup>।

মন্বাদি অধিগণ যে উদ্দেশ্রে রাজাকে আনীক্ষিকী বিদ্যার আলোচনা করিতে বলিয়াছেন, তাহা পর্যালোচনা করিলে উহা যে ছায়বিন্যা, তাহা বুঝা যায়। কুনুকভট্টও মন্ত্রবচনোক্ত আন্বীক্ষিকীর অন্তর্মপ কোন অর্থ ব্যাখ্যা করেন নাই। ক্তান্নস্থতবৃত্তিকার মহামনীধী বিশ্বনাথ্ত মনুক্ত আৰীক্ষিকীকে ভারশান্ত্রই বলিরাছেন। মেধাতিথি প্রথমে তর্কবিদ্যা ও অর্থশাস্ত্র প্রভৃতিকে আম্বীক্রিকী বলিয়া শেষে বলিয়াছেন বে, মমু-বচনে 'আম্ববিদ্যা' আম্বীক্রিকীর বিশেষণ। রাজা আত্মহিতকরী তর্কাশ্রয়া আন্ত্রীফিকী শিক্ষা করিবেন। নান্তিক তর্কবিদ্যা শিক্ষা করিবেন না। বস্তুতঃ মন্ত্রাদি ঋষিগণ বেদবিক্ত শাস্ত্রকে অসংশাস্ত্র বলিয়া তাহার অধ্যয়নাদিকে উপপাতকের মধ্যে গণা করায় রাজার শিক্ষণীয়রপে তাঁহাদিগের কথিত আবীক্ষিকীকে নাত্তিক তর্কবিদ্যা বলিয়া বুঝিবার সম্ভাবনাই নাই। কিন্তু নাত্তিক গ্রান্থে "শান্ত" শব্দের ন্তায় নান্তিক তর্কবিদ্যাতে আরীক্ষিকী শব্দের গৌণ প্রারোগ হইতে পারে এবং কোন কোন হলে তাহা ইইয়াছে, ইহা আমরা মেণাতিথির কথার নারাও বুঝিতে পারি এবং মনাদি সংহিতায় বেদবিক্ল শাস্ত্রের নিন্দা দেখিয়া তদমুসারে মহাভারতেও নান্তিক তর্ক-বিদ্যারই নিন্দা বুরিতে পারি। मूनक्या, मस-तहान बाख्रिता। बाबीकिकीत विस्थान इट्टेलंड के बाबीकिकी, छात्रविमा इट्टेंक পারে। কারণ, স্তারবিদ্যা উপনিষদের স্তায় কেবল আত্মবিদ্যা না হইলেও আত্মবিদ্যা। কেবল আত্মবিদ্যারপ কোন আধীক্ষিকী আধীক্ষিকী শব্দের দ্বারা রাজার শিক্ষণীয়রূপে কথিত হয় নাই, ইহা যাজ্ঞবন্ধ্য ও গৌতমের বচনের খারাও বুঝা যায়। বিচারের জন্ম, বাদ-প্রতিবাদের মন্ত্র, যুক্তির দারা তত্ত্বনির্ণয়ের জন্ম ন্যায়বিদ্যায় অভিজ্ঞতা রাজার বিশেষ আবশুক। মহাভারতও রাজ-ধর্ম্মবর্ণনায় রাজাকে শব্ধ-শাস্ত্রাদির সহিত যুক্তি-শাস্ত্রও জানিতে বলিয়াছেন?। শ্রীরামচন্দ্র

১। কৈবিংলাজান্ত্ৰীং বিকাদ্দগুনীতিক শাৰতীং।
আন্ধীক্ষিকীঞ্চান্ধবিলাং বাৰ্দ্ধবিদ্ধান্ধত লোকতং ।—সন্সংহিতা। ৭।৪৩।
বর্ত্তপোগুলীক্ষিক্যাং দগুনীতাং তথৈব চ।
বিনীতক্ষপ বার্দ্ধান্ধ জ্বোগেই নক্ষ্মিলাঃ ।—শাক্ষমক্ষমংহিতা। ১।৩১১।
রাজা সর্ব্বক্তেই ব্রাহ্মণবর্জ্জং সাধুকারী
আহু সাধুবানী, জ্বনাং আন্ধীক্ষিকালাভাতিবিনীতং।—গৌতসমংহিতা।১১ অং।

অসম্ভান্তাবিগমনং কৌশীলবাক চ ক্রিয়া।—মনুসংহিতা।১১।৬৬।

অসম্ভান্তাবি চার্কাকনির্যা ছাঃ। বল ন প্রমাণং বেলঃ, ন কর্মা কর্মদন্তমাপদাতে।—বেধাতিথি। প্রাতিশ্বতিবিকাশার্তিবিকাশার বিকাশার বিকাশা

এলাগালনমুক্তক ন কতিং লভতে কচিং।
 মুক্তিশাপ্তক তে জেব্ধ শব্দশাপ্তক ভারত ।—অর্থানন গর্ক, ১৬৪।১৪৮।

উত্রোত্র যুক্তিতে বৃহপাতির স্থায় বক্তা ছিখেন, ইহা বান্মীকি বর্গন করিয়াছেন'। দেখানে বান্মীকি স্থান-শাস্ত্রোক্ত পারিভাষিক 'কথা' শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, ইহা রামান্থজের বাাখ্যার দারাও বৃধা ধার। ভগবান্ শ্রীকৃষণ ও বগরাম ধনুর্বেল ও রাজনীতির সহিত আরীকিকী বিদ্যারও অধ্যয়ন করিয়াছিলেন, ইহা শ্রীমন্ত্রাগবতে বর্ণিত আছেই।

নহাভারতের শান্তিপর্মে জনক-যাজ্ঞবন্ধা-সংখ্যাদে দেখিতে পাই, থাক্সবন্ধা জনক রাজ্ঞাকে বিলয়াছিলেন যে," বেলাস্ত-জ্ঞান-কোবিল বিশ্বাব্যু গদ্ধর্ম আমার নিকটে বেল বিষয়ে চতুর্মিংশতি প্রশ্ন এবং আরাক্ষিকী বিষয়ে একটি প্রশ্ন করেন। আমি তাহার উত্তর দিবার জন্ম ভিস্তা করিতে একটু সমগ্ন লইমা, সরস্বতী দেবীকে ধ্যান করিয়া পরা জন্মীক্ষিকীর সাহায়ে উপনিষ্ধ ও তাহার বাক্যাশের অর্থাৎ উপসংহার-বাক্যকে মনের ছারা মছন করি। হে রাজ্যশ্রেষ্ঠ! এই চতুর্বী অর্থাৎ এমী, বার্ত্তা ও দণ্ডনীতি হইতে চতুর্বী বিদ্যা আরাক্ষিকী মোক্ষের নিমিত হিতকরী। এই বিদ্যা তোমাকে বলিয়াছি। বিশ্বাবহ্য গদ্ধর্ম আরীক্ষিকী বিষয়ে যে পঞ্চবিংশ প্রশ্ন করিয়া-ছিলেন, যাজ্ঞবন্ধা তাহার উত্তরে গৌতম মতের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ইহা মহাভারতের টাকাঝার নীলকণ্ঠও সেই শ্লোকের ব্যাখ্যায় প্রকাশ করিয়াছেন। স্বতরাং বিশ্বাবহ্যর প্রশ্ন যে অন্ত কোন আরীক্ষিকী বিষয়ে নহে, ইহা নীলকণ্ঠেরও স্বীক্ষত। তাহার পরে যাজ্ঞবন্ধা যে চতুর্বী বিদ্যা

বিলোপেত বন আধীক্ষিকা বিবাহা সহিত ধনা------ পদ্বিদ্যা ধনা, তাং সোণগন্তিকা, সম্পাদ্য প্রবশসননে কুছেতি ভাবঃ 19৮। প্রাক্তনন অনিভাপর্গে অকছবং পরোক্ত ক্ষরা অকপাদারহ আচার্যা অন ব্যবহারে বর্ষ-নাকাশাদি তার্বোবাছমিন্তাইঃ 1841—নীলক্ষ্ঠ।

১। ---- ন বিপুঞ্ কথাক্ষতিং। উত্তরোভবদুবেশী চ পর্জা বাচন্দেতির্বণ। ।—জন্মাব্যাকাঞ্জ । ২। চংগ্রহণ।

নরহস্তং বসুর্বেরং ধর্মান্ স্তায়পথাতেবা।
 তথা চারীক্ষিত্রং বিধাং রাজনীতিক বড় বিধাং।—২০াচবাহন।
 স্তায়পথান্ রীমাংসাদীন্। আবীক্ষিকীং তর্কবিদ্যাং।—প্রীবরস্বামী।

ত। বিশ্ববহন্ততো নাজন্ বেশান্তজ্ঞানকেবিকঃ।
 চতুৰ্বিংশান্ততোহপুজ্ব প্ৰশান্ বেলজ পাৰ্থিব।
 পঞ্চবিংশতিম প্ৰশ্নং পঞ্জ্ঞানীজিকীং তলা। ২গা২৮।
 তত্ত্বাপনিসকলৈ পরিকেবং পার্থিব।
 মধ্যামি মন্দ্রা তাত দৃষ্ট্র। চারীজিকীং পরাং ৪০৯।
 চতুরী রাজশার্ক, বিদ্যাবা সাম্পরান্তিকী।
 উদ্যাবিকা ম্বা ভুক্তাং পঞ্চবিংশাদ্বিকিতা।
 এবা তেইবাজিকী বিলা চতুর্বী সাম্পরান্তিকী।
 বিংলাপেতাং বনং কুরা ইকালি।
 ব্যাক্তির বিলা চতুর্বী সাম্পরান্তিকী।
 ব্যাক্তির বার্তীং ব্যাকীতিকাপেকা।
 সাম্পরান্তিকী—মোলার হিতা ৪০৫।
 চতুর্বী, ত্রেরীং বার্তীং ব্যাকীতকাপেকা।

আখীক্ষিকীর সাহায্যে মনের ছারা উপনিষদের মন্থন করিয়াছিলেন, ভাহাও বে বিচার ছারা, তর্কের দারা শাস্ত্রার্থ নির্ণয়ের অফুকুল কোন তর্কবিদ্যা, ইহাও বুঝা যায়। মহাভারতের পূর্ব্বো জ স্থলে ঐ আৰীক্ষিকীকে চতুৰ্বী বিধা ও মোক্ষের নিমিত্ত হিতকরী বলিয়া বেদবিদ্যাকে ঐ আৰীক্ষিকী বিদ্যাযুক্ত করিবে অর্থাৎ বেরবিদ্যার ছারা শ্রবণ ও আরীক্ষিকী বিদ্যার ছারা মনন করিবে, ইহাও বলা হইরাছে। এবং পরে সাঙ্গোপাল সমগ্র বেদ পড়িয়াও বেদবেদা না বুঝিলে দে ব্যক্তি 'বেদভারহর' এই কথা বলিয়া বেদবাক্য বিচারের আবঞ্চকতাও স্থৃচিত হইরাছে। এবং ভাষশাস্ত্র পরিত্যাগ করিয়া কেবল বেদবাদের আশ্রয়ে মোক্ষলাভ হয় না ; মোক্ষ আছে, এই মাত্র বলা নাম। অর্থাৎ বিচার ছারা বেদার্থের প্রথণ আবশ্রক, তর্কের ছারা মনন আবশ্রক; নচেং কেবল বেদ পড়িলেই মুক্তি হয় না, এই কথাও শান্তিপর্কে পাওয়া ধার'। স্তরাং মহাভারতোক ঐ আনীক্ষিকী —ভাগবিদ্যা, বাজ্ঞবক্য উহার সাহায়ে বেরার্থ বিচার করিয়াছেন এবং ঐ বিদ্যার পুর্কোক্তরণ প্রশংসা করিয়াছেন, ইহা বুঝা যাইতে গারে। স্তামস্ত-কৃতিকার মহামনীধী বিখনাগও মহাভারতের পূর্কোক্ত "ত্ত্যোপনিষদকৈ" ইত্যাদি শ্লোকটি উদ্ধৃত করিয়া নিজ বক্তব্য স্মর্থন করিয়াছেন। বাৎক্সায়ন, উদ্যোতকর, বাচস্পতি মিশ্র ও উদয়নাচার্য্য —চতুখী আদীক্ষিকী বিদ্যাকে ভাষবিদ্যাই বলিবাছেন। বৈদাভিক-চূড়ামণি শ্রীহর্ণও নৈবধীর চরিতে গৌতম-প্রকাশিত ভাষ-বিদ্যাকে আন্নীক্ষিকী বলিয়া মোকোপযোগী বলিয়া বর্ণন করিয়াছেন<sup>3</sup>। তত্ততিস্তামণিকার গ**জে**শ উপাধ্যায় গৌতম-প্রণীত স্থায়শান্তকে আধীক্ষিকী নামে উল্লেখ করিয়া সর্কবিদ্যার মধ্যে শ্রেষ্ঠ বলিয়া প্রশংসা করিয়াছেন। স্তরাং পূর্কাচার্যাগনের কথার দারাও মহাভারতোক্ত ঐ চতুর্থী বিদ্যা আৰীক্ষিকীকে বে ভাষার। গোতন-প্রকাশিত ভারবিদ্যাই ব্রিয়াছিলেন, ইহা বুঝা বার। তাহা হইলে এই প্রদক্ষে ইহাও বলিতে পারি বে, মহাভারতের শান্তিপর্কে ইক্স-কাশ্রপ-সংবাদে যে আনীক্ষিকীকে 'নির্ন্থিকা' বলিয়া নিন্দা করা হইসাছে, তাহা নান্তিক তর্কবিণ্যা। তাহাকে গৌতম-প্ৰকাশিত বেদাভুগত আৰীক্ষিকী বলিৱা পূৰ্কোক্ত আচাৰ্য্যগণ বুঝেন নাই। ম্বাদি সংহিতা ও মহাভারতে দেরপে আবীক্ষিকী বিদার উল্লেখ আছে এবং মহাভারত সভাপর্কো মে ভাষবিদ্যার নারদ মুনির পাণ্ডিত্য বর্ণন করিয়াছেন এবং তত্ত্বিজ্ঞাস্থ বিখাবস্ত বে আই'জিকী বিৰয়ে যাজ্ঞৰকোর নিকট প্রশ্ন করিয়াছেন, যাজ্ঞব্বা তাহার উত্তর দিয়াছেন, ইহাও মহাভারত বর্ণন করিয়াছেন, সেই আবীক্ষিকী বিদ্যাকে মহাভারত 'নিরুর্থিকা' বলিয়া নিন্দা করিতে পারেন না, ইহাও প্রণিধান করা আবগুক।

বস্ততঃ মহাভারত শান্তিপর্কো ইন্দ্রকাগুপ-সংবাদে বেদনিক্ত, নান্তিক, নর্কশন্ধী, বেদবাকা বিষয়ে ব্রহ্মণদিগের আক্রমণকারী, কট্ভাষী, মূর্থ ইত্যাদি বাক্যের দারা ঐক্রপ ব্যক্তিরই নিন্দা

১। বেৰবাদ্য বাগান্তিত মোকোহন্তাতি প্রভাবিত্য। অপেতভাষ্ট্রশান্তের সর্ব্যনাকবিগ্নহিনা।—দান্তিপর্বর, ২৬৮ জঃ। ৮৪।

উদ্দেশপর্কাণাপি লক্ষণেহণি বিধারিতেঃ বোড়শকিং গদার্থেঃ।
 বারীক্ষিকীং বছরশনবিমালীং আং মৃক্তিকামা কলিতাং প্রতীমঃ। ২০ সর্গ। ৮০

করিয়, তন্থারা বৈদিক মত পরিত্যাগপূর্মক নান্তিক-মতাবলদ্বী হইবে না, বৈদিক মার্গেই অবস্থান করিবে, এই উপদেশ করিরাছেন। ও খনে যে তর্কবিনায় অন্তরক্ত হইলে বেদপ্রামাণা, পরলোকাদি কিছুই মানে না, নান্তিববানী ও সংশয়বাদী হয়, বেদনিন্দাদি তথাক্থিত কার্যা করে, সেই তর্ক-বিদ্যায় অন্তরক্ত হইবে না, অর্থাৎ তাহার মত গ্রহণ করিবে না—ইহাও উপদেশ করিবার উদ্দেশ্যে তাহাকে নির্পত্ব তর্কবিদ্যা বলিয়া নিন্দা করা হইরাছে?। মহাভারতের ঐ নিন্দার উল্লেশ্য এবং সমস্ত কথাগুলি চিস্তা করিলে ঐ তর্কবিন্যা বে বার্হস্পত্য স্ব্রাম্থি নান্তিক তর্কবিদ্যা এবং তর্কবিন্যায়্ম নিবন্ধন তাহাতে আনীন্দিকী শব্দের গৌগ প্রয়োগ হইয়াছে, ইহা স্পত্ত বুর্মা যায়। বেদনিন্দক, নান্তিক, বেদবিষয়ে ব্রামণদিগের আক্রমণকারী, কটুভাষী ইত্যাদি কথার স্থায়া মহাভারত একপ ব্যক্তিকে কোন্ তর্কবিন্যায় অন্তরক্ত বলিয়াছেন, তায়া স্থায়ণ চিস্তা করিবেন। শেষে অন্তশাদন পর্কে ঐ কথা আরও স্পত্ত করিয়া বলা হইয়াছে এবং অন্তশাদনপর্কে অন্তর্জ ব্যক্তিরের প্রয়োভ্রের ভীয়দের প্রত্যাক্তমাক্ত-প্রামাণ্যবাদী নান্তিকদিগকে হৈতৃক বলিয়া নান্তিকবাদী ও সংশবনাদী এবং অন্ত ইইয়াও পত্তিতাভিমানী ইত্যাদিরপে উল্লেখ করিয়াছেন । ভগবান্ মন্তর বলিয়াছেন যে, হেতুশায় আশ্রম করিয়া যে রাদ্ধণ খুলশাব্রম শ্রতি ও শ্বতিকে অবজ্ঞা করিবে, সেই বেদনিন্দক নান্তিককে সাধুগণ বহিত্বত করিয়া দিবেন্ত্র। ভাবাকার সেখাতিথি, টাকাকার গোবিন্দরাজ ও

বহুমান: পণ্ডিতকো হৈতুকো বেদনিকক:। 5 1 यांची किकीर उर्वनिकामस्तारका निर्तार्थकाः । হেত্ৰালান প্ৰবলিতা বক্তা সংস্কৃত হেত্ৰং। আফোরা চাতিবকা চ ব্রহ্মবাকেব চ বিজান্। নান্তিক: সম্প্ৰী চ দুৰ্ঘ: পত্তিভগনিক!। अरखदूर क्लनिक् खि: नुभालदः वर पिल ।—नाव्हिन्तं । ३४०। व ५। वर्णा ४३ । व्यामानाच जनामाः नाजानाकाडिककानः॥ অব্ৰেছা চ সূৰ্বতে এতৱাশ্নমান্ত্ৰন: 1221 ভবেং পণ্ডিভ্যানী লে। ব্রাহ্মণে। বেংনিক্ক:। আন্তাজিকাং তর্কবিদ্যাদ্ভরকো নির্বিকাং ।১২: হেতৃবাদান ক্রবন দংস্থ বিজ্ঞতাহহেতৃবাদিকঃ। আল্লের চাতিবক্তা হ ব্রাহ্মশানাং দবৈব হি। ১৩ দৰ্কাভিশৰী হচ্চ বাল: কটুকৰাগণি। বোদবাস্তাৰুপতাত নৱং বানং হি তঃ।বিদ্ধঃ 1>৪)—অনুশাসনপৰ্কা, ৩৭ আ। श्राकः कार्यः पृद्धे। देश्वाः श्राक्षमानिनः। 01 নাজীতোবং বাৰছন্তি সভাং সংগ্ৰহেৰ চ। তৰ্যজ্ঞ ব্ৰক্তন্তি বালাং প্ৰতিমানিনঃ। ইত্যাধি। অনুসাসন ১৬২।গাণা বোহ্বমন্তেত তে মুলে তেতুলাপ্রাশ্রহাদ্বিক:। 8.1 দ্ শাখভিকহিছাটো নাভিকে বেদনিককঃ ।—মনুসংহিতা, ২০১১।

নারায়ণ মন্ত্রচনোক্ত ঐ হেডুশায়কে নাস্তিক-তর্কশাস্ত্র বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। অনুখা বে কোন ভর্কশাল্প আশ্রেষ করিয়া, নান্তিক হইয়া বেদনিন্দা করিলেও দাধুগণ তাহার শাসন করিবেন, ইহাও বেদনিন্দক ও নাস্তিক শক্ষের ছারা হেতু স্থচনা করিয়া মন্ত্র প্রকাশ করিয়াছেন। পরস্ত মন্ত্র্দংক্তিতার নাস্তিক ও আস্তিক দ্বিবিধ হৈতৃক ভ্রাহ্মণের কথা পাওরা যায়। বাহারা শাস্ত্র না মানিয়া শাল্পের বিশ্বছে হেত্বাদবকা, তাহারা নাস্তিক হৈতৃক। মহ এই হৈতৃককেই লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন,—"হৈতুকান বকবৃতীংশচ বাঙ্মাজেণাপি নার্চ্চেং"। ৪।০০। এথানে পাৰতী, বৰবৃত্তি প্ৰভৃতি নিশিত ব্যক্তিগণের সাহচর্যাবশতঃ হৈতুক শব্দের দারা নাত্তিক হৈতৃক-দিগকেই বুঝা যায়। ভাষাকার মেধাতিথি প্রভৃতিও দেইরপ ব্যাথা। করিয়াছেন।

তাহার পরে ধর্মতত্ব নির্ণয়ের জন্ত, শাস্ত্রার্থ নির্ণয়ের জন্ত মন্থ প্রথমে যে মহাপরিষদের বর্ণন করিয়াছেন, তন্মধ্যে মন্ত্র— বেদজ্ঞ, মীমাংদা-তর্কজ্ঞ, নিকক্তজ্ঞ ও ধর্মশান্ত্রজ্ঞ পণ্ডিতের সহিত হৈতৃক পণ্ডিতেরও উল্লেখ করিয়াছেন' এবং ঐ হৈতুক পণ্ডিতকে বেদত্রবক্ত পণ্ডিতের পরেই বিতীয় স্থান প্রদান করিরাছেন। এখানে মেণাতিথি অনুমানাদি-কুশল পণ্ডিতকে এবং কুরক ভট্ট ক্রতিমৃতির অবিজন্ধ ভারশান্তজ্ঞ পণ্ডিতকে হৈতৃক বলিয়াছেন। মহ কেবল ভকী বলিলেও মীমাংশাতর্কজ্ঞ পঞ্জিতের স্থার স্থারতর্কজ্ঞ পশ্বিতও বুঝা বাইত। তথাপি বিশেষ করিয়া তকাঁর পূর্ব্বে হৈতৃক পশ্তিতের উল্লেখ ক্রিয়াছেন 🖹 তাহা ছইলে শ্রুতিন শ্বতির অবিকল্প ভারশাস্ত স্চিরকাল হইতেই আছে এবং ঐ শাস্ত্রে বাুৎপন্ন আন্তিক হৈতৃক পণ্ডিতও ধর্মতব্নির্গন্ধ-পরিষদের অক্ততমক্রপে পরিগণিত হইরাছেন, ইহা মহুর কথার ধারাই বুঝা ঘাইতেছে এবং মন্ত পূর্ব্বে বে হৈতৃক্দিগকে অসমান্য বণিয়াছেন, তাহারা নাস্তিক হৈতৃক, ইহাও বুঝা বাইতেছে। তাহা হইলে মনুসংহিতা ও মহাভারতের পুর্ব্বোক্ত সমস্ত বচনগুলির সমন্বরের ছারা মহাভারতে বেৰপ্ৰামণ্য প্ৰলোকাদি-সমৰ্থক সৰ্মশাস্ত্ৰপ্ৰদীপ গোতম ভাৱশান্ত্ৰের নিন্দা নাই, নাস্তিক তর্কশান্তেরই নিন্দা আছে, ইহা আমরা বুকিতে পারি।

বাজীকি রামায়ণে পাওরা ধার, জীরামচজ্র ভরতকে বলিয়াছিলেন বে, বংসু। তুমি ত

অরশ্চাত্রমিশঃ পুর্বের পরিষৎ ক্রাৎ দশাবরা ।—মন্দ্রহিতা (১২)১১)

( হৈতুকঃ ) অনুমানাদিকুশলঃ। তকা অৱস্থাপোহবৃত্তিমুঞ্জঃ। মেধাতিখি। ( হৈতুকঃ ) ক্রতি-খুতা-বিজ্তভারশাস্ত্তঃ। ( তকা ) নামাংসাশকতক্বিং। কৃদুকভা।

আবিদো হৈতৃকন্তকী নৈক্ষ্টো ধর্মপাঠক: ।

২। শৃষ্ক ও লিখিত খুনিও নৈয়াহিক পণ্ডিতকে ধর্মনিশ্ব-পরিখনের অভতসরূপে উল্লেখ করিয়াছেন, ইং। কার্মক্ষরীকার অন্নত্তত্ত্বে কথার প্রাওয়া বাহ। "শৃহলিখিতে চ কগ্যজুপোমাধর্ণবিদঃ বড়কবিদ্ ধর্মবিদ্-বাক্ষবিদ্ নৈছান্ত্ৰিক। নৈউকে। ব্ৰহ্মচারী প্ৰদান্ত্ৰিতি দশাৰৱ। পরিবহিত্তত্তু;"।—স্বাহ্মগ্রহী, ২০০ পুঠা।

<sup>।</sup> কভিন্ন লোকান্বতিকান ব্ৰহ্মশাস্থাত দেশদ। অন্ধ্ৰুশলা ছেতে বালাঃ পণ্ডিতমানিদঃ। भर्त्रनाट्यम् सूरभाव् विकामाद्यम् द्वेशं शः। বুৰিমাখীকিকীং প্রাণা নির্বাৎ প্রবাদক্ষি তে 1—জনোগাকাও।২০০।জনাজন

লোকায়তিক ব্রাহ্মণ্দিগকে দেবা কর না ? পরে কেন তাহাদিগের দেবা করা রামচন্দ্রের অনজি প্রেত, তাহা বলিতে রামচক্র বলিয়াছিলেন যে, বেছেত তাহারা অনর্থ-কুশল এবং অক্ত হইরাও পণ্ডিতাভিমানী। মুখ্য দর্শ্বশাস্ত্র অর্থাৎ বেদ এবং তক্ম নক দর্শ্বশাস্ত্র পরিত্যাগ করিয়া সেই তুর্ব ধরণ আবীক্ষিকী বৃদ্ধি লাভ করিয়া অনর্থক প্রবাদ করে। এখানে লোকারতিক বাজণ-মাত্রকেই অনর্পকুশল ছর্মাধ প্রাকৃতি বলিরা যে নিন্দা করা হইয়াছে, তদুবারা ধর্মাশান্ত পরিত্যাগ করিলা নাস্তিক-মতাবণদী ত্রাহ্মণগণেরই নিন্দা বুঝা দায়। স্কতরাং এখানে আৰীক্ষিকী বুদ্ধি বলিতে নান্তিক-তর্কবিদ্যার অন্তরাগাদি-মূলক নান্তিকের বৃদ্ধি বা মতবিশেষই বুঝা যায়। টীকাকার রামাত্রন্ধ এখানে চার্নাক-মতাবলদীদিগকে প্রথম প্রকার লোকায়তিক বলিয়া ভার-মতাবলম্বীদিগকে দিতীয় প্রকার লোকায়তিক বলিয়াছেন। রামানুজের সাম্প্রদায়িক ব্যাপ্যা গ্রহণ করা না গেলেও পূর্ব্বকালে ভাষশান্তও যে লোকায়ত নামে অভিহিত হইত, ইয়া রামান্তবের কথায় বুঝা যায়। স্থতনাং নৈয়ায়িকদিগকেও রামাত্রজ গোকায়তিক শব্দের দানা প্রহণ করিতে পারিয়াছেন। কিন্তু রামায়ণে প্রথম শ্লোকে যে লোকায়তিকগণ নিন্দনীয়ন্ত্রণে বৃদ্ধিন্ত, দ্বিতীয় শ্লোকেও তাহারাই "তং"শব্দের দারা বৃদ্ধিন্ত, ইহা প্রাণিধান করা আবশ্রক। আজিক হৈতৃক মাত্রকেই বাত্রীকি জন্ধদে বর্ণন করিতে পারেন না। নান্তিক হৈতৃক সম্প্রদার গৌতম ভারশাস হুইতে তর্ক শিক্ষা করিরা তাহার সাহারো নাস্তিক-মতের সমর্থন করিতে পারেন। বালীকি তাহা বলিলেও ভারশাস্ত্রের নিন্দা হয় না। তাহা হইলে অভ শাস্ত্রেরও নিন্দা হইতে পারে। বেলপ্রামাণ্য-সমর্থক ভার-বৈশেষিকের আর্য সিদ্ধান্তের জন্তপে নিলা প্রীরামচক্ত করিয়াছেন, ইহাও বাত্মীকি বর্ণন করিতে পারেন না। পরস্ত খ্রীরামচন্দ্রের রাজগভাগ হেতুবালকুশল হৈত্ব পণ্ডিতগণেরও অন্তান্ত আন্তিক শান্ত্রজ্ঞ পশ্চিতের দহিত সম্প্রানে নিমন্ত্রণ দেখিতে পাই। মূল কথা, লোকায়তিক শক্তের প্রয়োগ করিয়া রামায়ণে হৈতৃক পণ্ডিত মাজেরই নিন্দা হর নাই। মনুসংহিতার বেমন হৈতৃক শব্দের প্রয়োগ করিয়াই নাতিক হৈতৃকদিগকে অসমান্য বৰা হইরাছে, ভক্রণ রামারণেও লোকায়তিক শব্দের প্রয়োগ করিরা নাত্তিক হৈতক-দিগকেই অসন্মান্য বলা হইগাছে। তবে প্রাচীন কালে ন্যায়শাস্ত্রও লোকায়ত নামে অভিহিত হুইত, ইহা বছক্রত প্রাচীনের নিকটে ওনিবাছি। রামারুজের কথাতেও তাহা বুঝা বার। পরস্ক অর্থশাস্ত্রে কৌটলা উহার দথত আবীক্ষিকী বিদ্যার মধ্যে লোকায়ত বলিয়াছেন?। কৌটলা

প্রবীপঃ সর্কবিবানাং উপাছঃ সর্ককর্মণার। আত্রঃ সর্কবর্মণার প্রবাধীক্ষকী মতা।—অর্থসাত।

হতুপচারকুশলান্ হৈতুকাংক বল্লতান্।—রামারণ, উত্তরকাও, ১০৭-৮। হৈতুকান্ তাহিকান্।—
রামারক।

২। চতত এব বিনা ইতি কোঁটকা:। তাজিওঁপ্ৰাপে) বধ্বিনাং ভদ্বিনায়। বিনাক:। সংখাং বোকং লোকায়তক ইতাাধীককী। ধৰ্মাধৰ্মে) ক্ৰয়াং। স্থানৰ্থে) ধাৰ্ডায়াং। ন্যান্থ্ৰে বঙ্গীতাং। বলাবলে চৈতাসাং হেতুভি-ব্ৰীক্ষাণা লোকভোণকবোতি বাসনেংকুলয়ে চ বুদ্ধিববস্থাপয়তি, প্ৰজ্ঞাবাকা-ক্ৰিয়া-বৈশাবদাঞ্চ ক্ৰয়োতি—

ন্তারশান্ত না বলিয়া লোকায়ত শব্দের হারা বার্হস্পতা স্ত্রাদি নাত্তিক তর্কবিদ্যাকেই প্রহণ ক্রিলে তিনি "বিদ্যা" ও "আহীক্ষকী" শব্দের বে ব্যুংপত্তি স্তৃচনা করিয়াছেন এবং আহীক্ষিকী বিদ্যার যে সকল কল কীর্তনপূর্ত্বক প্রশংসা করিরাছেন, তাহা অনংগত হয় না। সর্ক্বিদ্যার প্রদীপ, দর্জ কর্ম্বের উপায়, দর্জ ধর্মের আশ্রহ বণিয়া শেষে যে প্রশংসা বণিয়াছেন, ভাষার ছারাও তিনি যে ন্যায়শাল্রকে ও আঘীক্ষিকীর মধ্যে বলিয়াছেন, তাহা বুঝা বায়। বাৎস্থায়ন ভাষ্যেও "প্রদীপ: দর্কবিন্যানাং" ইত্যাদি বাকোর হারা নায়শান্তের ঐত্নপ প্রশংসা দেখা যায়। স্ততরাং কৌটিল্য লোকাত্ত শব্দের দারা ছায়শান্তেরই উল্লেখ করিয়াছেন, ইহা বুঝিতে পারি। বার্হস্পত্য ে স্থান্তের মত লোকসম্মত—লোকবিস্তৃত। অধিকাংশ লোকই দেহকেই আত্মা মনে করে, পরলোকে বিশাস করে না, প্রত্যক্ষ প্রমাণের ছারা ঐ মত লোকসিদ্ধ, ইত্যাদি প্রকার বুংপত্তি অনুসারে ঐ মত ও ঐ মত-প্রতিপাদক গ্রন্থ স্থুচিরকাল হইতে "নোকান্ত" নামে উনিখিত দেখা যান্ন। বাৎস্তান্তনের কামসূত্রেও (১)২ অ:, ২৪ সূত্রে ) প্রলোকে অবিখাসী দংশরবাদীর "লৌকায়তিক" নামে উরেথ দেখা হায়। এইরূপ বহু প্রস্তেই লৌকায়তিক ও কোন কোন খুলে লোকায়তিক শব্দেরও প্রয়োগ পূর্ব্বোক্ত অর্থে দেখা যায়। বিষ্ণ ভারদর্শনের অনেক মত লোকদির। আন্মার কর্তৃহাদি দর্ম-লোক্ষিদ্ধ এবং সকল লোক্ই তর্ক করে, অনুমান করে, অনুমানের হারা লোক্ষাত্রা নির্বাহ করে; স্থুতরাং ন্যারশান্তের অনেক দিনান্ত লোকদিন, উহা গোকবাত্রা-নির্পাহক বদিনা লোকে বিস্তৃত, এইরপ কোন বৃংংগত্তি অহুদারে প্রাচীন কালে ন্যায়শান্তও লোকায়ত নামে অভিহিত হওয়া অসম্ভব নহে। নান্তিক শান্তবিশেষেই লোকায়ত শব্দের ভূরি প্রয়োগে লোকায়ত শব্দের ঐ অর্থই প্রাসিদ হওয়ায় পরিবর্তী কালে ন্যায়শান্ত বলিতে লোকায়ত শব্দের প্রয়োগ পরিত্যক ইইরাছে, ইহাও অসম্ভব নহে। প্রাচীনগণের প্রযুক্ত অনেক শব্দ পরবর্তিগণ সেই অর্থে ব্যবহার করেন নাই, ইহার প্রচুর প্রমাণ আছে। ভারাপ্রয়োগের পরিবর্ত্তন স্থৃচিরকাল হইতেই হইতেছে। প্রাচীন কালে বৈশেষিক অর্থে বোগ শব্দেরও প্ররোগ হইত। হেমচক্র স্থরি বোগ শব্দের অন্যতম অর্থ বলিয়াছেন —'নৈয়ায়িক' ( বাচম্পত্য অভিবানে যোগ শব্দ স্তষ্টবা )। প্রাচীন কাশে নৈয়ায়িকগণ যৌগ নামেও অভিহিত হইতেন। পরত হরিবংশের কোন লোকে<sup>২</sup> "নোকাইতিকমুখ্য" শব্দ মেখিতে পাই। সেধানে টীকাকার নীলকণ্ঠ প্রসিদ্ধ অর্থে অনুপুণত্তি দেখিয়া লক্ষণা অবলম্বনে

<sup>।</sup> লোকান্তত পদ্দের পানে তদ্ধিতপ্রতাহে "নৌকান্নতিক" প্রায়োগের আর "লোকান্নতিক" এইরূপ প্রয়োগিও হয়,
ইহা রামানুল ও নীক্ষকটের ব্যাথান্নসারে উটান্নিগের স্থাত বুবা বার। নামারণ ও হরিবংশে "নৌকান্নতিক" এইরূপ
গঠিও প্রকৃত ইইতে পারে। কোন বহুপ্রত উপাধাার মহাশরের নিকটে গুনিরাছি, "লোকান্নতি" শন্দের উভরে
তদ্ধিত প্রতাহেই কোন কোন বুবে লোকান্নতিক শন্দের প্রায়োগ ইইবাছে। ইহ লোকেই বাহানিগের আর্থিড,
(উভরকাল) প্রথাৎ বাহানিগের মতে উভ্যকালীন প্রলোক নাই, এইরূপ প্রর্থে লোকান্নতিক বলিতে নাপ্তিক।
নামান্নপ্রতাহারিই নিশ্বিত।

২। একানানালনানোগ-সমবার-বিশাবদৈঃ। লোকারতিক-সুগোল্ড শুক্রবুং গনবীবিতং।—হত্তিবংশ, শুবিমাণকা, ৬৭ কা, ০০।

অনারণ বাাখ্যা করিরাছেন। কিন্ত ঐ লোকান্ততিকস্থা বলিতে নাায়শান্তক বুকিলে দেখানে কোন অনুপণতি থাকে না এবং দেখানে ভাহাই বিবক্ষিত বলিয়া বুৱা বায়। মূলকথা, রামান্তজের কথা, কোটাল্যের কথা এবং হরিবংশের শ্লোক চিস্তা করিলে প্রাচীন কালে ন্যার-শাস্ত্র "লোকারত" নামেও অভিধিত হইত, ইহা আমরা বুঝিতে পারি। লোকারত-শাস্ত্র দিবিধ হইলে, আন্তিক ও নান্তিক দিবিব লোকায়তিক হইতে পারে। হরিবংশে লোকায়তিক-মুধ্য বলিয়া আতিক লোকায়তিকেরই উরেধ হইয়াছে এবং রামায়ণে অনর্থকুশল, অজ্ঞ, ত্র্প্ ধ ইত্যাদি বাক্যের ধারা নিন্দা করিয়। কথিত লোকয়তিকদিগকে নান্তিক বলিয়াই পরিস্ফুট করা হইয়াছে। মহাভারতে বেদনিন্দক, নাত্তিক প্রভৃতি বহু বাক্যের দ্বারা উহা সম্পূর্ণরূপে পরিস্ফুট করিরা বলা " হইয়াছে। পরত যদি লোকায়তিক শব্দের হারা চার্বাক-মতাবলম্বী ভিন্ন আর কাহাকে বুকাই না বায়, ন্যায়শাত্তের 'লোকায়ত' নামে উরেখ কোন কালে হয় নাই বলিরাই নির্ণাত হয়, অর্থশাত্তে কৌটিলা, বার্হস্পতা স্ত্রাদিকেই বদি "লোকানত" বলিয়া অখ্যীক্ষকীর মধ্যে গণ্য করিয়া পাকেন, তাহা হইলে রামায়ণে লোকায়তিক শব্দের দারা নৈয়ায়িকের গ্রহণ অসম্ভব। স্কুরাং রামাসুজের বাখা করনা-প্রস্ত, ইহা দ্বীকার করিতে হইবে। কিন্তু এ পক্ষেও অর্থশান্তে আবীক্ষিকীর মধ্যে ন্যায়শাস্ত্রের উল্লেখ নাই, এই দিদ্ধান্ত স্বীকার করা যার না। কারণ, কোটলোর শেষ কথাগুলি পর্য্যালোচনা করিলে তিনি ন্যায়শাজের উল্লেখ করিয়াছেন, ইহা না বুবিয়া পারা যায় না। স্ততরাং অর্থশাল্পে বোগ শব্দের বারা নাায় অথবা ন্যায়বৈশেনিক উভয়ই আরীক্ষিকীর মধ্যে কৰিত হইরাছে, ইহাই এ পক্ষে বুরিতে হইবে। এবং অর্থশান্ত্রে "বোগং" এইরূপ পাঠই প্রকৃত বৃথিতে হইবে। ক্লীবলিন্ধ "গোগ" শব্দের যে প্রাচীন কালে ঐরপ অর্গে প্রয়োগ ইইত, তাহা ভাষাকার বাৎভাষনের প্রয়োগের ছারা বুঝা যায়। হেমচন্দ্র স্থারির কথা এবং আরও অনেক জৈন স্তারের গ্রন্থের বারা ইহার স্পষ্ট প্রমাণ পাওয়া যায়। বাৎকারনের "বোগানাং" এই কথার ব্যাখ্যায় তাহা দেখাইয়াছি। বাংস্তায়নের "সাংখ্যানাং যোগানাং" এই প্রয়োগ দেখিয়া কৌটিলাের "माংখাং যোগং" এই প্রয়োগের প্রতিপান্য বুঝা যার (২২৬। ২২৯ পৃষ্ঠা দ্রস্তব্য)। স্বর্থশান্তে লোকায়ত বলিতে ন্যায়শাল্প বুরিলে, নোগ বলিতে কেবল বৈশেষিক অভিপ্রেত বুরিতে ইইবে। আহীক্ষিকীর মধ্যে যোগশান্ত্রও কৌটিলাের বক্তব্য হুইগে সাংখ্য শব্দের ছারাও সাংখ্য-প্রবচন উভয় দর্শনকেই তিনি গ্রহণ করিতে পারেন। কিন্তু কৌটিলা ন্যারশান্ত্রকে আৰীক্ষিকী না বলিলে হেতুর বারা এরী, বার্তা, দশুনীতির বলাবল পরীক্ষা করতঃ লোকের উপকার করিতে কোটিলোর ক্ষিত কোনু আন্নীক্ষিকী সম্পূৰ্ণ সমৰ্থ, ইহা চিন্তা করা আবগুক। মতান্তরে বিদ্যা ত্রিবিধ, ইহাও কোটিল্য বলিয়াছেন। রামারণেও তিবিধ বিদ্যার উল্লেখ আছে। তবে দে কথার ছারা আর বিদ্যা নাই, ইহা বুঝা বার না। সেখানে বিদ্যার পরিগণনা উদ্দেশু নহে। মহাভারতেও কোন ত্থা এরপ প্রদক্ষে ত্রিবিগ বিদ্যারই উল্লেখ দেখা বার। দে যাহা হউক, কোটিলা অর্থশাল্পে ন্যায়শাল্পকে কোন বিদ্যার মধ্যে গণ্য করেন নাই, স্থতরাং তাঁহার সম্যো ন্যায়শাল্প ছিল না বা তাহার আলোচনা ছিল না, এ সিভান্ত এইণ করা যায় না।

পরস্ক যে দিন হইতে শাস্তার্থবিচারের আরম্ভ হইরাছে, সেই দিন হইতেই যে ব্যাকরণশান্তের ভার ভারশান্ত বিশেবরূপে আলোচিত হইতেছে, ইহা বীকার্যা। কারণ, কিরূপে বিচার করিতে হইবে, বাদবিচার কাহাকে বলে, সছ্তর কাহাকে বলে, অসছ্তর কাহাকে বলে, ইত্যাদি বিচারকের জ্ঞাতবা সমস্ত বিষয় ভাষশাস্ত্রেই বর্ণিত হইয়াছে। বিচারোপবোগী দংশয়াদি চতুর্দশ পদার্থ স্থায়শান্তেরই প্রস্থান। অভুযান-প্রবাদের বিভদ্ধ ও অভদ্ধ হেতু বা হেন্ধাতাদের নিরূপণপূর্বক তাহার স্কান্ধ এই রায়শাল্রেই সম্যক্রণে নির্ণিত হইরাছে। শাল্রার্থ-নির্ণয়ে অনুমান-প্রমাণের সমাক্ জানও যে নিতান্ত আবশুক, ইহা সর্বসমত। তৈতিরীয় আরণ্যকের প্রথম প্রথাঠকের ভূতীয় অমুবাকে প্রত্যক্ষ ও স্থৃতি-পুরাণাদি শব্দপ্রমাণের সহিত অমুমান-প্রমাণেরও উরেধ আছে। । ভগবান মন্ত প্রেলিক পরিবদ্বর্ণনের প্রেই বলিলছেন যে, ধর্মতত্ত-নিশীবু ব্যক্তি প্রত্যক্ষ ও শাস্ত্রকাপ শব্দ-প্রমাণের সহিত অনুমান-প্রমাণকেও সম্যক্রণে বুর্নিবেন এবং তাহার পরশ্লোকেই আবার বলিয়াছেন যে, যিনি বেদশান্তের অবিরোধী তর্কের বারা শান্ত-বিচার করেন, তিনিই ধর্ম জানেন; বিনি ঐক্তপ তর্কের ছারা শাস্ত্র বিচার করেন না, তিনি শাস্ত্রগম্য ধর্ম জানিতে পারেন নাই। এখানে মনু-বচনের "তর্ক" শব্দের ছারা অনেকে তর্কশান্ত বুধিয়াছেন। স্তারস্ত্র-ব্তিকার বিখনাথ বে জন্ম এই শ্লোক উদ্ধৃত করিয়াছেন, তাহা চিল্কা করিলে তাঁহারও উহাই অভিপ্ৰেত বুঝা বাইতে পারে। অনেকে ঐ "তর্ক" শব্দের বারা অনুমান-প্রমাণ বুঝিয়াছেন'। ভাষ্যকার মেরাতিথি প্রথমে ঐক্রণই ব্যাখ্যা করিয়া পরে নীমাংদা-শাস্ত্রোক্ত তর্কের কথাও বলিরাছেন। কুলুক ভট্ট "মীমাংসাদিস্ভার" বলিয়া প্রমাণ-সহকারী দর্শপ্রকার তর্কই গ্রহণ করিয়াছেন। অবগ্র "ভর্ক" শব্দ পূর্ব্বোক্ত অনেক অর্থেই প্রযুক্ত দেখা বার। অর্থান-প্রমাণ অর্থেও উর্ক শব্দের প্রয়োগ হইয়াছে। শারীরক-ভাষ্যে আচার্য্য শব্দরও কোন কোন হলে ঐরপ প্রব্যাত্তন। কিন্তু দত্ত পূর্কশ্লোকে প্রমাণত্তরের কথা বলিয়া পরশ্লোকে ঐ প্রমাণের সহকারী তর্কের কথাই বলিয়াছেন, ইহা বুঝা যায়। ঐ তর্ক ভারদর্শনোক্ত ষোড়শ পদার্গের অন্তর্গত তর্ক পদার্থ। উহা কেবল অনুমান-প্রমাণেরই সহকারী নছে, উহা দকল প্রমাণেরই সহকারী। তাৎপর্যাটীকাকার বাচস্পতি মিশ্র ও তার্কিক্রকাকার ব্রদ্রাজ ভাষদর্শনোক্ত তর্ক পদার্থের ব্যাখ্যায় তাহা বুঝাইয়াছেন এবং মীমাংসাশাস্ত্রোক্ত তর্কও বে ফ্রায়দর্শনোক্ত তর্কপদার্থ অর্থাৎ যে তর্কের নাম "মীমাংসা", তাহাও ক্লারদর্শনের ষোড়শ প্লার্থের অন্তর্গত

১। স্মৃতিঃ প্রভাক: ঐতিহাং কমুমানচতুরীয়ং। এতৈরাদিতানপ্রকাং দর্হেপরের বিধাস্তাতে। ১, ২।

২। প্রত্যক্ষ নতুমানক শাপ্তক, বিবিধাপনং।

এবং স্থাবিকিতং কার্যাং বর্ম প্রক্রিমতীকার।

আর্থং ধর্মেপাদেশক বেদশাস্তাবিরোধিনা।

শস্তর্কেগানুসকত্তে স ধর্মাং বেদ নেতরঃ ৪ ২২, ১০৫-৯।

ও। জাহমজনীকান জহপুজাই মত্বচনোজ "তক" শব্দের অর্থ অনুমান"ই বলিছাছেন। তকশন্দ: কেচিগপুমানে প্রস্কুতে ধ্যা শ্বতিকারা: আর্থ গর্মোগ্যেশক ইয়াগি।—ভাহমজারী, ১৮৮ পূর্বা।

তর্ক পদার্থ ভিন্ন আৰু কিছুই নহে, ইহা বুঝাইতে নেখানে মীমাংশাচার্য্যের কারিকাও উক্ত করিবাছেন। বরদরাজ নাাহদর্শনোক্ত তর্ক গদার্থের ব্যাখ্যার পুরেরাক্ত মন্থ-বচন উদ্ধৃত করায তিনি মন্থ-বচনের ঐ তর্ক শব্দের দারা প্রমাণ-সহকারী ন্যায়দর্শনোক উহবিশেষরূপ তর্কই বুৰিয়াছেন, ইহা স্পষ্ট বুঝা বায়।' বেদাওস্ত্ৰে বেদব্যাস্' "তৰ্কাপ্ৰতিষ্ঠানাদলি" এই কথা ৰলিয়া পরেই আবার ঐ স্ত্রেই বলিয়ছেন বে, বদি বল—অন্য প্রকারে অন্ত্রমান করিব, তাহা হইলেও অর্থাৎ অহমান করিতে পারিলেও দেই অহমান-জ্ঞানের দারা মুক্তি হইতে পারে না। অর্থাৎ শান্ত্রনিরপেক্ষ কেবল তর্কজন্য জ্ঞান মোক্ষ-সাধন নছে। বেদব্যাস তর্কের প্রতিষ্ঠা নাই, এই কগা বলিয়া শেষে আবার ঐ কথা কেন বলিয়াছেন, ইহা বুঝাইতে ভাষ্যকার আচার্য্য শঙ্কর বলিয়াছেন যে, ভর্কমাত্রেরই প্রতিষ্ঠা নাই, এ কথা কিছুতেই বলা বার না। কারণ, ভাহা হইলে লোকবাত্রার উচ্ছেদ হয়। পরস্ত यদি তর্কদাত্রই অপ্রতিষ্ঠ হয়, অনুদানদাত্রেরই প্রামাণ্য দন্দিয় হয়, তাহা ইইলে তর্কমাত্রই যে অপ্রতিষ্ঠ, ইহা কোন প্রমাণের ধারা সিছ হইবে ? কতকগুলি তর্কের অপ্রতিষ্ঠা দেখিয়া তফু হাঁত্তে তর্কের দারাই অর্থাৎ অনুমানের দারাই তর্কমাত্রের অপ্রতিষ্ঠা সাধন করিতে হইবে। কিন্ত তর্কমাত্রেই যদি অপ্রতিষ্ঠ বা সন্দিশ্ব-প্রামাণ্য হয়, তাহা হইলে তর্কমাত্রের অপ্রতিষ্ঠাও তর্কের হারা দিছ হইতে পারে না। শহর এইগ্রপ অনেক কথা বলিয়া তর্কমাত্রই অপ্রতিষ্ঠ বলা যায় না, ইহা বুরাইয়াছেন। শেষে বেদার্থ নির্ণয়ের জন্য প্রমাণ্সহকারী অনেক তর্কবিশেষও আবশুক, স্কুলাং তর্কমাত্রই অপ্রতিষ্ঠ বলা গার না, ইহাও বলিয়াছেন। উহা প্রমর্থন করিতে দেখানে পূর্বোক "প্রভাক্ষর্থমানক" ইত্যাদি মন্থ-বচন ছইট উভ,ত করিয়াছেন। দেখানে আনন্দ্রিরি মন্থ-বচনের ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন যে, মন্থ-বচনে ধর্ম শক্ষের ছারা ব্রহ্মও পরিগৃহীত। অর্থাৎ বিচাবের হারা ধর্মনির্ধয়ের ন্যায় ত্রন্ধা-নির্ণয়েও বেদশাক্রের অবিরোধী তর্ক আবগ্রক। তারা হইলে আমরা ব্রিলাম, বেলাক্সর্শন বা শারীরক ভাষ্যে তর্কমাত্রকেই অপ্রতিষ্ঠ বলা হয় নাই। পরস্ত শান্তার্থনির্ণয়ে অনুমান-প্রমাণ ও প্রমাণ-সহকারী ভর্কনিশেষ আবগুক, ইহা আচার্য্য শঙ্কর সমর্থনই করিরাছেন। - ঐ বিষয়ে নমুর কথা তিনিও স্বপক্ষ সমর্থনের জনা গ্রহণ করিরাছেন। বস্তুতঃ তর্ককে একেবারে পরিত্যাগ করিয়া কেহই শাস্ত্রার্থ ব্যাখ্যা করিতে পারেন না। বিচার দারা বাহারাই শাস্তার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, মত প্রতিঠা করিয়াছেন, ভাহারা দকলেই তর্ক অবলম্বন করিয়াছেন। বেদব্যাদের বেদান্তবাক্য-মীমাংশাও তর্কই। তাহার অবিরোধী নে সকল তৰ্ক পূৰ্ব্বমীমাংসা ও ন্যায়দৰ্শনে কথিত হইয়াছে, দেগুলি ঐ বেদান্ত-ৰাক্য-মীমাংসার উপকরণ, ইহা ভাষ্যকার শঙ্কর ও ভাষতী টীকাকার বাচম্পতি মিশ্রের কথাতেই ব্যক্ত আছে<sup>ই</sup>।

১। সম্পূর্ণ বেশাস্ত-স্থাট এই,—ভক্ষপ্রতিষ্ঠানালশাক্ষণান্তমের্মিতি চেনেবমপাবিমোকগ্রসক্ষ:।২,১,১১।

২। তথাব্রক্ষিক্ষাদেশিভাসমূখেন বেবাজবাকা-বীমাংগা-তব্বিরোধি-তর্কোপকরণা প্রভ্রতে।—শারীরক ভাষা, সম ক্ষেত্রবাবে পেন। ক্ষেত্রতাংপদিন্ধান্তরতি তথাবিতি। বেবাজনীমাংসা তাবং তক্ এন, তব্বিরাধিনক বেংক্তেশি তবা অক্ষরনীমাংসাধাং ভাবে চ বেবপ্রভাক্ষিক-প্রামাণা-পরিশোধনাবিন্তাতে উপকরণ: বজাং সা তবোজা।—
ভাষতী।

বেদান্তদর্শনে ভগবান বেদব্যাস সিভান্ত সমর্থন করিতে শব্দপ্রমাণের ভাগা সাক্ষাৎ সহজেও যুক্তি অর্থাৎ অভুমান-প্রমাণকেও আশ্রয় করিয়াছেন। ("ব্জেঃ শব্দান্তরাচ্চ। ২০০১৮ ত্তা এইব্য)। ৰুহ্দার্থাক-ভাষ্যে আচার্য্য শঙ্কর আত্মার নিত্যত্ব সাধন করিতে শেষে "ভারাচ্চ" (৩৪৪) ইত্যাদি সন্দর্ভের দারা তর্কও প্রদর্শন করিয়াছেন। এইরূপ সিদ্ধান্ত সমর্থনের এবং শান্তার্থ ব্যাথ্যার জন্ত সকল আচার্য্যই বছবিধ তর্ক অবলম্বন করিয়াছেন। বিচারশান্ত্রে, দর্শনশান্ত্রে তর্ক দকলেরই অপরিহার্য্য অবলম্বন। সকলেই হেতু উল্লেখ করিয়া অপক্ষের সমর্থন করিয়াছেন। হেতৃবাদ পরিত্যাগ করিলে কেহট স্থপকের সমর্থন ও বিজ্ঞাপন করিতেই পারেন না,—তাহা অসম্ভব। "শান্তনোনিস্বাৎ," "তন্ত্ৰ সমন্ত্ৰাৎ," "ঈকতেনশিক্ষং" ইত্যাদি বেদাস্তস্ত্ৰেও হেতৃ উল্লেখ কৰিছা দিল্লান্ত সমৰ্থিত ও বিজ্ঞাপিত হইরাছে। গীভাগ ভগবান্ও বলিগাছেন,—"ব্ৰহ্মপ্ৰপদৈদৈতৰ হেতু-মণ্ভির্কিনিশ্চিতঃ" (১০) ; দেখানে ভাষ্যকার শঞ্চর ব্যাখ্যা করিয়াছেন,—"হেতুমণ্ভিযু জি-बरेकः।" जीवन्यामी "मेमराजनीनमः" रेजापि विमासम्बा छत्तव कतिनार वेश्वनि रक्विनिहे, ইহা দেখাইয়াছেন। এখন যদি হেতুর ছারাই দিঙান্ত সমর্থন করিতে হয়, শন্ধপ্রমাণেরও সহকারি-জ্ঞপে হেন্তু বা যুক্তি আবশুক হয়, ভাহা হইলে হেতু কাহাকে বলে, কোন্ হেতুর ধারা কোন্ সাধ্য বিদ্ধ হইতে পারে, কোন হেতুর খারা তাহা পারে না, হেতুর দোষ কি, গুণ কি, ইত্যাদি বিষয়ের সমাক্ জান যে নিতান্ত আবশুক, তাহা সকলেই বুঝিতে পারেন। শাস্তার্থ নির্ণয় করিতে শাস্ত্রের ভাৎপৰ্য্য কি, শাল্পে কোখায় কোন্ শব্দ কোন্ অৰ্থে প্ৰযুক্ত হইয়াছে, ইহাও সকলকেই বুৰিতে হইবে। উপক্রম, উপসংহার প্রভৃতি বড় বিদ লিঙ্গের দ্বারা বেদের যে তাৎপর্য্য নির্ণয়ের কথা বলা হুইয়াছে, সেও ত তর্কের দারাই তাৎপর্য্য নির্ণয়। ফলকথা, হেতু ও হেম্বাভাসের তহজ্ঞান হাতীত বিচার ছারা শাত্রার্থ নির্ণয় হইতে পারে না। তাই ভগবান মহ ধর্মনির্ণয়-পরিষদে হৈতৃক পশুতকে বিতীয় হান প্রদান করিয়াছেন। হেতু ও হেত্বাভাদের তব্ব, অনুমান-প্রদাণের তব্ব, তর্কের তত্ত ভাষশাস্কেই সমাক্রণে – সম্পূর্ণরূপে নির্দেপত হইয়াছে, ঐগুলি ভাষবিদ্যারই প্রস্থান। স্তরাং হেতুর ছারা কিছু বুঝিতে বা বুঝাইতে হইলেই ভারশার অপরিহার্গ্য অবলগদ। তাই পুরাণে এবং বেদের চরণবাহে ভারশাত্ত ভারতর্ক" নামে বেদের উপান্স বলিয়া কথিত হইয়াছে?। আচাৰ্য্য শঙ্করও বেদান্তদর্শনের তৃতীয় স্ত্তভাষো বেদপ্রামাণ্য সমর্থন করিতে বেদকে বলিয়াছেন— "অনেকবিদ্যান্থানোগরংহিত"। অনেক অঙ্গ ও উপান্ধ বেদের উপকরণ। পুরাণ, স্থার মীমাংসা ও ধর্মানাক্ত এবং শিক্ষাকলাদি বড়ঙ্গ, এই দশটি বিদ্যান্থান অর্থাৎ বেদার্গবোলে হেডু। বেদ ঐ দশট বিদ্যান্থানের হারা উপকৃত। বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি টীকাকার শঙ্করের ঐ কথার এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। স্থতরাং বেদার্থ-বোধের জন্য স্থপ্রাচীন কালেও বেদান্ধ ব্যাকরণশান্তের ন্যায় বেদের উপান্ধ ন্যায় শান্তও আলোচিত হইয়াছে, সন্দেহ নাই এবং যে আকারেই হউক, ন্যায়শাল স্থ্ঞাচীন कारण ९ हिन, देश ९ व्यवङ खीकार्या । मकन विमाति अतमान्ना इहेर्ड अतृति, देश छेशनियान

১। মীমানো-ভাইতক্ত উপাঙ্গ: পরিকীর্তিতঃ ।।—ভাইত্রত্ত্তিকারের উক্ত পুরাপ-বচন। তত্রাৎ নাজমধীতা বৃদ্ধান্তে মহীহতে। তথা প্রতিপ্রমন্থপ্য ছব্দো ভাষা ধর্মো মীমানো ভারতকা ইত্যোজানি।—চরপর্বে।

বর্ণিত আছে। বৃহদারণ্যক উপনিবদে তর্মধ্যে "স্তাবি" এই কথাও পাওরা নায় (২।৪।১০)। মাজ্যবন্যসংহিতার "প্রাণি ভাষ্যাণি" এই কথার দারা প্রতের ন্যায় ভাষ্যেরও উল্লেখ দেখা যায় (০ অ•, ১৮৯)। ভাষ্যকার বাৎস্তায়নও স্তায়ভাষ্যের শেষে অকপাদ ঋষির সম্বন্ধে স্তায়ণাগ্র প্রতিভাত হইরাছিল, এই কথা বলিয়াছেন; অঞ্চপাদ ঋষিকে ন্যায়শাস্ত্রকর্তা বলেন নাই। ন্যায়ণাত্তিকারস্কে উদ্যোতকরও অকপাদ মনিকে ন্যায়শাস্ত্রের বক্তা বলিয়াছেন, কর্তা বলেন নাই।

পরত্ত বিচারপূর্বাক বেদার্থবাধে যেমন ন্যারশার আবশ্রক, ভজ্রপ মুমুকুর শ্রবণের পর কর্ত্তব্য মননে ন্যায়শাল্ল বিশেষ আবশ্রক। কারণ, শাল্ল ছারা যে তত্ত্বের প্রবণ অর্থাৎ শান্ধ বোগ করিবে, অনুসান-প্রমাণের ধারা ঐ নিগাঁত তত্ত্বর পুনর্জানই মনন। এত তত্ত্বে দুঢ়প্রদ্ধ হইবার জনাই বহ হেতৃর ঘারা ঐ আত বিষয়েও পুনঃ পুনঃ অন্তমানরূপ মননের বিধি শাস্ত্রে উপদিষ্ট। ( মন্তব্যশ্চোপ-পরিভিঃ)। প্রবণের পরে মনের ছারা ধ্যানাদিই মনন নহে। ধ্যানাদি (নিদিখ্যাদন) মননের পরে বিহিত ইইয়াছে। বুহদার্থাক শ্রুতির "মন্তব্য:" এই কথার ব্যাখ্যায় ভাষ্যকার শঙ্করও বনিয়াছেন – "পশ্চানান্তব্যন্তর্কতঃ"। অর্থাৎ প্রবণের পরে তর্কের দারা মনন করিবে, উপনিষ্ঠ জ যোগান্ধবিশেষ উহরূপ তর্ককেই মনন বলেন নাই। বেদান্তদর্শনের দ্বিতীয় স্থানভাষ্যে শঙ্কর বলিয়াছেন বে, বেদাস্কবাক্যের অবিরোধি অন্ত্রমান প্রমাণও শ্রুত বেদার্থজ্ঞানের দুড়তার জন্য অবলহনীয়। কারণ, শুভিই ভর্ককে সহারক্ষণে স্বীকার করিয়াছেন। এই বণিয়া শেষে "শ্রোভবোট মন্তব্যঃ" এই শ্রুতির উল্লেখ করিরাছেন। ভাষতী টীকাকার বাচস্পতি মিশ্র সেধানে ঐ মননের ৰাখ্যা করিতে যুক্তিবিশেষের ছাব্রা বিবেচনকে মনন বলিয়াছেন এবং ঐ যুক্তিকে বলিয়াছেন— অর্থপত্তি অথবা অনুমান। মীমাংস্ক-মতে অর্থপত্তি অনুমান-প্রমাণ হইতে ভিন্ন প্রমাণ ; স্কুতরাং বাচম্পতি মিশ্র তাহারও প্রথমে উরেধ করিয়াছেন। ন্যায়মতে অর্থাপত্তি অমুখানবিশেষ। মূলকথা, শ্রবণের পরে অনুমানরপ মনন স্ক্রিশ্রত। আচার্য্য শ্রুরও তর্কের বারা মনন কর্ত্তব্য বশিয়া তাহা স্বীকার করিরাছেন। তিনি আত্মবিষয়ে কুতর্কেরই নিষেধ করিয়াছেন, তর্কমাত্রের নিবেশ করেন নাই। পরস্ক শ্রুতিই বে ঐ বিষয়ে তর্ককে অবলম্বনীয় বলিয়াছেন, ইহাও শঙ্কর বলিয়াছেন। কঠোপনিবৎ বেথানে আত্মাকে "অতৰ্ক্য" বলিয়াছেন এবং বলিয়াছেন,—"নৈয়া তর্কেণ মতিরাগনেয়া," দেখানে ভাষ্যকার শঙ্কর ঐ তর্ক শক্তের অর্গ বলিয়াছেন – শান্ত-নিরপেক স্বাধীন বুদ্ধির দারা উহত্রপ কৃতর্ক?।

শারহারা আত্মার প্রবণ (শাস্ক বোধ) করিয়াই পরে সেই শান্ত-সন্মতরপে অনুমানরূপ বনন করিতে হইবে। শান্তকে অপেকা না করিয়া স্বাধীন বৃদ্ধিবলে আত্মতত্ত্ত্তান হইতে পারে না। এবং বেদশান্ত-বিরোধি তর্ক — কুতর্ক। এই সকল সিদ্ধান্ত বেদপ্রামাণ্যনাদী সকল সম্প্র-ধারেরই সন্মত। জ্ঞারশান্ত্রেও উহার বিপরীত বাদ নাই। বেদপ্রামাণ্য-সমর্গক গৌতম মতে

সত্র্কাত্তনে কর্লোক্তনে কেবলেন তর্কে। নহি ক্তর্কস্ত প্রতিষ্ঠা কচিল্বিলতে। নেয়া তর্কের
য়বুক্রাক্ত্মানের — কঠ, ১৯, ২ বর্লা। ৮-২। শুক্রাক্ত্মানের।

শাস্ত্রবিক্তন্ন অনুমান স্থায়ই নহে, উহা জাগ্নাভাগ নামে কথিত; উহা অপ্রমাণ। স্থায়স্থ্রকার মহর্ষি গোতম কোন স্থানে কোন বিকল্প অনুমানের চিন্তা করিয়া "শ্রুতিপ্রামাণ্যাচ্চ" (০)১২৯) এই সুত্রের স্থারা ঐ অন্তমানের বেদবিক্ষতা স্থচনা করতঃ উহার অপ্রামাণ্য স্থচনা করিরা গিরাছেন। গোতম মতে শ্রুতি অপেকার যুক্তিই প্রধান, অনুমানের অবিরোপে শ্রুতির প্রামাণ্য, ইহা একেবারেই অসতা কথা। ঐতিদেবক ঋষির ঐরূপ মত হইতেই পারে না। প্রতাক ও আগমের অবিকল্প অনুমানই অধীকা। সেই অধীকা নির্নাহের লগ্রই সাধীকিকী বিদার প্রকাশ। স্ততরাং ভারদর্শনে মীমাংসা-দর্শনের ভার বেদের কর্মকাও ও জ্ঞানকাণ্ডের বাক্যার্থ বিচার হয় নাই। কিন্তু স্থারশাস্ত্রবক্তা গোতম যে বেদকে অপেক্ষা না করিয়া কেবল অনুমানের গারাই আত্মাদি তব নিরূপণ করিরাছেন, ইহাও মনে করা বার না। বেদপ্রতিপাদিত পদার্থকে প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বরূপ ভারের হারা পরীকা করিলে ঐ পদার্থে কাহারও সংশয় বা আপ্রতি থাকে না। কারণ, ঐ পঞ্চাবয়বের মূলে দর্মপ্রমাণ থাকায় ঐ ভায়নিণীত পদার্থ সর্মপ্রমাণের দারা সমর্থিত হর। এই জন্ত , এই জারকে পরমন্তায় বলা হইয়াছে; উহাই প্রকৃত ন্তায়। ঐ প্রস্কৃত ফ্রান্থের অন্তর্গত প্রতিজ্ঞার মূলে সর্ব্বত্রই আগম-প্রমাণ থাকিবে। বেদার্গ বিষয়ে বিবাদ ছইলে ঐ প্রমন্তায় অবসম্বনে বেদার্থের পরীক্ষা আবগ্রুক হর। গৌতমের পঞ্চাবরবরূপ ভার নিত্রপণের ইহা মুখ্য উদ্দেশ্য। ব্যাখ্যাত বেদার্থের সমর্থন করিতে দার্শনিক আচার্য্যগণ সকলেই অনুমানেরও অনেক স্থলে উল্লেখ করিয়াছেন। বেদাস্তস্থত্তেও তাহা পাওয়া যাইবে। কেবল অনুমানের ছারাও অনেক ছলে আচার্য্যগণ দকলেই অনেক তত্ব প্রতিপাদন করিপ্নছেন। কিন্তু শে অনুমান বেদবিকক্ষ বণিয়া নির্ণীত ছইবে, তাহা বৈদিক সম্প্রদায়ের সকলের মতেই অপ্রমাণ। কোন্ অনুমান বেদবিক্লন, তাহা নির্ণয় করিতেও পূর্ব্বে বেদার্থ নির্ণয় আবশ্রক। বেদে বহু প্রকারে বহু ছুর্ম্নোধ তত্ত্বের বর্ণন আছে। সকল জ্ঞান-বিজ্ঞানের আকর বেদে সকল সিদ্ধান্তই বর্ণিত আছে। পূর্ব্বপক্রপে সমস্ত নাত্তিক মতেরও উত্তেপ আছে। বেদের সর্বাংশই মহর্ষিগণের অধিগত ছিল। যে সকল দিল্লান্ত জ্ঞাতব্যরূপে বেদে উপদিষ্ট হইরাছে, তাহার ব্যাখ্যার বারা জ্ঞাসন আবশ্যক। সকল বেদজ্ঞ মহর্ষিগণ স্বৃতির ছারা তাহার জ্ঞাপন ও সমর্থন না করিলে আর কেহ তাহা করিতে পারে না। বেদার্থ অরণপূর্বাক পুরাণশার, ভারশার, মীমাংদাশার প্রভৃতির প্রণেতা মহর্ষিগণ শিষ্ট, তাহারা সকলেই বেদ ব্যাখ্যা করিরাছেন, তাহাদিগের সেই সকল বিদ্যাস্থানের দারা বেদ উপকৃত, ইহা আচাগ্য শঙ্করের বক্তব্যবিশেষ বুঝাইতে খ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্রও বলিয়াছেন?। মূলকথা, তব্দশী মহবিগণ জীবের সকল ছংখের নিদান মিখাজ্ঞান-নিবৃত্তিরূপ মূখ্য উদ্দেশ্যে কুপা ক্রিয়া নানাপ্রকারে বেদবর্ণিত নানা সিন্ধান্তেরই ব্যাখ্যা ও স্মর্থন ক্রিয়াছেন। অধিকারাফুসারে

১। "অনেকবিলাখানোপ্রাইতপ্ত"। পুরাণ-আয়মীয়ংসালয়ে। দশ বিগাছানানি তৈওয়া তয় লালা উপকৃতপ্ত।
তলনেন সমস্ত শিষ্টলনপরিপ্রংশাপ্রামাণশেখাপালুকা। পুরাণাদি-প্রাশুকারো হি মহর্ষয়া শিষ্টাকৈওয়া তয়া লালা বেলান্
লাভকানেওয়র্বিলারেবাাপ্রতিউক্তি পরিপূহীতো বেল ইতি।—ভামতী, ও ক্র।

গুরু ও শাস্ত্র-দার্হাণ্যে বিচার স্বারা প্রবণ ও মনন করিলে গুরুপদিই তত্ত্বে পরোক্ষ জ্ঞানই জন্মিয়া থাকে। পরোক্ষ জ্ঞান না জন্মিলে অপরোক্ষ জ্ঞান লাভে অধিকার জন্মে না; স্কুতরাং পরোক্ষ জ্ঞান লাভের জন্ত বিধিব তত্ত্বের বিচারাদি আবঞ্চক হইয়া থাকে। শাস্ত্রোক্ত উপায়ে কর্ম্মারা ভিত্তিভি সম্পাদন পূর্বাক খ্যান-ধারণাদির ফলেই চরমজ্ঞের ভবসাকাৎকার হয়। সে জন্ত মুমুকু মাত্রকেই বোগশান্ত্রোক্ত উপায় অবলহন করিতে হইবে। স্তায়স্থ্রকার মহর্ষি গোতমও শেষে এই কথা বলিয়া গিখাছেন। তত্ত্বসাক্ষাৎকার হইলেই স্বর্জসংশ্য ছিন্ন হইরা যায়। গরোক্ষ তব্বজ্ঞান সম্পাদন করিবার জন্ম, বিচারের ছারা তত্তজান লাভের সহায়তা করিবার জন্ত দার্শনিক অধিগণ বিভিন্ন সিদ্ধাতের বর্ণন করিলেও তাঁহাদিগের মততেদ দেখিয়া প্রাক্ত অধিকারীর প্রবশ্মননাদি সাধনা আছও উঠিয়া বার নাই। দকল সম্প্রদারের মনোই বহু মহাজনের আবির্ভাব হইরাছে। বিভিন্ন সিদ্ধান্ত-গুলির বিচার ও সমাণোচনা হইখাছে। তাহার ফলে বে, জ্ঞান-রাজ্যের কোনই উন্নতি হর নাই, তদারা তর্নির্বরের পথে আজ পর্যান্ত কোন লোকই যে অগ্রসর হন নাই, ইহা বলিলে পরম সভ্যের অপলাপ করা হইবে। ঋষিগণ হইতে যে দকল মহাপুক্ষগণ, আ্রার্য্যগণ স্থানির কাল হইতে বহ প্রকারে জ্ঞানরাজ্যের বিপুল বিস্তার করিয়াছেন ও করিতেছেন, তাঁহারা সকলেই আমাদিগের গুরু। সকলের সিছাত্তই তত্ত্বনির্ণায়র জাতব্য। সিদ্ধাত্তের ভেদ না থাকিলে বিচার প্রত্যুত্ত হয় না; এ জন্ত মহর্ষি গৌতম যোড়শ পদার্থের মধ্যে দিছাতের বিশেষ উল্লেখপূর্বকে দিছাত চতুব্বিদ বলিয়া সিন্ধান্তের ভেদ জ্ঞাপন করিয়াছেন। গৌতম অন্ত দর্শনের সিদ্ধান্তকে ? সিদ্ধান্ত বলিয়াছেন। দকল দিদ্ধান্তবাদীই বিভিন্ন প্রকার তর্কের দারা শ্রুতির ব্যাখ্যা করিয়া ঐ দিদ্ধান্তকে শ্রোত বলিয়া দদর্থন করিয়াছেন। বিচারদারা তম্বনির্ণাত্র দে সমস্ত ব্যাখ্যাও আলোচ্য। বেরূপে শ্রুতির ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তাহা এই গ্রন্থে ব্যাস্থানে পাওয়া যাইবে। এখন প্রকৃত কথা এই বে, মুমুশ্র তত্ব প্রবণের পরে বহু হেতুর ছারা ঐ তত্ত্বের যে মনন করিতে হইবে, তাহাতে নায়েদর্শন সকল সম্প্রকারেরই পর্ম সহায়। কারণ, ভারদর্শনে আত্মার দেহাদি-ভিল্লৰ, নিতাত্ব প্রভৃতি যে দকল দর্বতের ধিদাতের মননের হেতু বলা হইয়াছে, তাহা দকল দাধকেরই আছে। আলা নিতা, আলা দেহাদি হইতে ভিন্ন, এইরূপে বহু হেতুর ছারা দীর্ঘকাল মনন করিলে প্রলোক, জন্মান্তর কর্মাকল প্রাভৃতি সিদ্ধান্তে বিশ্বাস দৃঢ় হয়। ঐ সকল সিদ্ধান্তে দুঢ় বিশ্বাস সকল সাধকেরই দর্মাধ্যে আবঞ্চ । এইরপ আরও অনেক দর্মতন্ত্রদিক্কান্তের দর্মর্থন স্থারদর্শনে আছে। ভারদর্শন বে ঐ দকল মননের বিশেষ সাহায্য করিরাছেন, তাহা নির্বিবাদ। পরস্ত বে সম্প্রদায় গুরুপদেশ অনুসারে বেরুপেই বে তত্ত্বের মনন করিবেন, ঐ মননের হেতৃজ্ঞান এবং ঐ হেতুতে বাপ্তিজ্ঞান প্রভৃতি তাঁহার নিতান্তই আবঙ্ক । অনুমানরপ মনন নির্মাহ করিতে হইলে তাহাতে যে দকল জ্ঞান আৰম্ভক, তাহা ছারশান্তের দাহানোই স্মাক্ লাভ করা বায়। হেতু ও হেল্বাভানের তত্বজ্ঞান বাতীত ধ্বার্থক্তপে মনন হইডেই পারে না। স্থতরাং বেদের আদেশানুসারে সকল সম্প্রদায়ের সাধকেরই বলন অনুযানরূপ মনন করিতেই হইবে, তথন সেই মনন নির্বাহের জন্য ন্যায়শান্ত সকলেরই আবিখাক। প্রবশ-মননের কোনই প্রয়োজন নাই, পরস্তু শান্ত-বিচার ও তর্ক,

ভক্তির পরিপন্থী; স্কতরাং উহা বর্জনীয়, ইং। শাস্ত্রীয় দিনান্ত নহে। শাস্ত্রাক্রমারী কোন দল্পান্তই ইহা বলেন নাই ও বলিতে পারেন না। প্রবণ ও মনন বা চীত কেই উত্নাধিকারী হইতে পারে না। বে কোন জন্মে প্রবণ ও মনন করিয়া মহান্ত্রগণ সকলেই উত্নাধিকারী হইরাছেন এবং সকলকেই ভাহা করিয়া উত্রমাধিকারী হইতে হইবে। শ্রীতৈত্যদেবও শাস্ত্রয়ক্তিক্রমাজিকারী বলিয়াছেন এবং কিনাধিকারী বলিয়াছেন এবং তিনি জিজাস্থ সন্মাদিগণকে তাঁহার প্রবদ্ধিত ঈশ্বর-পরিণাম-সিনান্ত প্রবণ করাইরা হেতু ও দৃষ্টান্ত প্রবল্ধনে ঐ সিনান্তে প্রাণৱি প্রথম পূর্বাক তর্করারা নির্মিকারহরূপে ঈশ্বের মনন-পদ্ধতিও প্রদর্শন করিয়াছেন। তিনি জিলায়ারশতাই সেখানে বহু বিচার ও তর্ক করেন নাই, ইহা প্রণিধান করা আবগ্রক ব

এ পর্যান্ত শাস্ত্র ও শাস্ত্র-ব্যাথ্যাকার আচার্যাগণের বাক্য অবলম্বনে অনেক কথার আলোচনা করা গেল। এই গ্রন্থের প্রথম হইতে ১০০ পূর্চা পর্যান্ত পড়িলে ভাষদর্শনের প্রতিপাদা ও প্রয়োজন সম্বন্ধে অনেক কথা পাওয়া বাইবে। পুনক্তি অকর্ত্তব্য বলিয়া এখানে আর দে দক্ত কথা বলা গেল না।

### ग्रांत्रमर्गत्नत अशांत्रां मि-मः शां

ভারনর্শনে পাঁচটি অব্যার আছে। প্রত্যেক অব্যারে ছুইটি করিরা আছিক আছে। কেছ কেছ বলিয়াছেন যে, এক দিবদৈ বতগুলি সূত্র রচিত হইরাছিল, তাহাই একটি আছিক নামে কথিত হইরাছে। দশ দিনে সমন্ত ভারস্থা রচিত হওরায় দশটি আছিক হইরাছে। কিন্ত ভার-স্থাকার মহর্ষি সর্বাপ্রথমে এক দিবদে যতগুলি স্থারের অব্যাপনা করিয়াছিলেন, তাহাই আছিক নামে কথিত হইরাছে, ইহাও বুঝা যায়। বাচম্পত্র অভিবানে পঞ্জিতপ্রবর তারানাথ তর্কবাচ-ম্পতি আছিক শব্দের অভ্যতম অর্থ লিখিরাছেন, স্থার্মছের ভাষোর পাদাংশ ব্যাথ্যাবিশেষ। এবং এক দিবদে পাঠা, ইহাই ঐ আছিক শব্দের যোগিক অর্থ লিখিরাছেন। কিন্ত স্থান্ত্রপ্রহর অংশবিশেষও আছিক নামে কবিত হইরাছে। তদস্বনারেই তাহার ভাষোরও অংশবিশেষ আছিক নামে কবিত বলিরা বুঝা যায়। পরে যে দেবীপুরাণের বচন প্রদর্শন করিব, তাহাতে ভারস্থাকার গৌতম দশ দিনে প্রথমে শিবাগণকে ভারস্থা পড়াইরাছিলেন, ইহা পাওরা যাইবে।

প্রধাষ্যারী ভারস্ত্রই যে মহর্ষি অক্ষপানের প্রণীত, ইহা ভাষাকার বাংছারন প্রভৃতি

১। শাল্লবৃত্তি-ফ্নিপুণ দুঢ় প্রছা যাত।
ক্তর্মাধিকারী কিছে। তাপ্তরে সংসার ।—কৈ চ'॰, দধ্য, ২২।

হ। অবিচিপ্তা শক্তিমুক্ত আঁচগৰান। ক্ষেত্ৰের জগৎকাপে পার পরিপাম।

তথাপি অচিপ্তা শক্তো হর অবিকারী। আতৃত মণি তাতে দুইান্ত যে ধরি।

মানা রহবাপি হয় চিন্তামণি হৈছে। তথাপিছ মণি রহে থরণ অবিকৃতে।

আতৃত বস্তুতে যদি অচিপ্তা পক্তি হয়। উপরের অচিন্তা পক্তি ইপে কি বিশ্বয়।

—চৈতক্তাবিভাস্ত, আদি, ১ম পুন।

আচার্য্যগণ নিঃসংশনে বৃথিবাছেন। তাঁহারা এ বিষয়ে কোন সংশরেরও স্কুচনা করেন নাই।
কিন্তু এখন কোন কৈনি উতিহাসিক ননীবীর সমালোচনার ইহাও পাইয়াছি দে, প্রচলিত ভাষদশনের অধিকাংশ স্ত্রই পরে অন্ত কর্তৃক রচিত। বিতীয়, তৃতীয় ও চতুর্গ অধ্যায় পরে রচনা
করিয়া সংযোজিত করা হইয়াছে। ঐ সকল অধ্যায়ে বৌদ্ধ মতের আলোচনা থাকায়, উহা বৌদ্ধবৃগে রচিত এবং মূল ভায়শায়্র কেবল হেতৃবিদ্যা; উহাতে অধ্যায়-বিদ্যায় কোন কথাই ছিল
না। এই গ্রন্থে ভিন্ন ভালে এই নবীন মতের আলোচনা পাওয়া মাইবে এবং গ্রন্থ সমালোচনা দ্যায়া সকল কথা বুঝা মাইবে।

পকাধাার ভারদর্শনই মহর্ষি অকপাদের প্রণীত, এ বিষয়ে প্রধাচার্যাগণের মধ্যে কোনরুপ মততেবের চিহু না থাকিলেও ভারত্ত্তের সংখ্যা ও **ম**নেক তৃত্ত পাঠে পূর্বাচার্য্যগণের মধ্যে বছ মতভেদ দেখা যায়। বাংজায়নের পূর্ব্ধ হইতেই নানা কারণে ভারত্ত্ত বিষ্ণুত ও করিত হইয়াছিল। বাৎক্তায়ন ভারত্তের উদ্ধার করিয়া ভাষা রচনা করিয়াছেন। বাৎক্তায়নের পুর্বেও বে ভারত্তের সংখ্যা ও পাঠ লইরা বিবাদ ছিল, তাহা বাৎস্থারনের কথার ছারাও অনেক স্থানে মনে আসে। , যথাস্থানে দে কথার আলোচনা করিয়াছি। বাৎস্তায়ন স্থায়-ভাষ্যে ভাষ্যলকণান্ত্ৰদাৱে প্ৰথমতঃ স্থাত্ৰের ন্তান্ত্ৰ সংক্ষিপ্ত বাক্য রচনা করিয়া পরে নিজেই ঐ নিজ বাক্যের ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ইহাকেই বলে "স্বপদ-বর্ণন"। পরে বাংস্ঞায়নের ঐ সংক্ষিপ্ত বাকাগুলির মধ্যে অনেক বাকাকে অনেকে স্তারস্ক্রপেই গ্রহণ করিয়াছেন। আবার প্রকৃত ভারস্থ্যকেও অনেকে বাংখারনের ভাষারূপে এহণ করিয়াছেন। প্রাচীন কালে হস্ত-লিখিত পুৰিতে স্ত্ৰ ও ভাষা কোন চিহাদি যোগ ব্যতীত লিপিবন্ধ থাকায় অনেকের ঐরূপ ভ্রম হুইয়াছে। দেই ভ্রমের কলেও ক্তারস্থ বিষয়ে কতকগুলি মত-ভেদ হুইরা পড়িয়াছে। আবার অনেকে সমর্থনের জন্পও কারস্ত্তের করনা করিয়াছেন, ইহাও বুরা ধার। ভারস্ত্ত-বিৰুদ্ধৰ রাণামোহন গোস্বামিভট্টাগাৰ্ঘ্য চতুৰ্গান্তায়ের স্কাশেৰে "ভত্তত বাদ্ধান্তাং" এইএপ একটি স্তের উল্লেখ করিয়া তাহারও বিবরণ করিয়া গিয়াছেন। ভাষাকার বংস্থায়ন হইতে বৃত্তিকার বিশ্বনাথ পর্যান্ত কোন আচার্যাই ঐরপ স্তত্তের উল্লেখ করেন নাই; ঐ ভাবের কথাই কেহ বলেন নাই। নবীন গোস্থামিভট্টাচার্যা যে ঐ স্তাটি রচনা করিয়াছেন, ইহা বলা বাধ না। তিনি ঐ স্ত্রটি কোন প্রকে পাইয়া, উহা নাগ্রস্ত হওয়াই সম্ভব ও আবহাক মনে ক্রিরা উংার উরেধ করিয়াছেন মনে হয়। কিন্ত ঐ স্তুটি বে পরে কোন পণ্ডিতের ব্ৰচিত, ইহা চিন্তা ক্রিনেই বুলা বার। মহরি অঞ্পাদ ভারদর্শনে বলিবেদ বে, "বাহা ব্লিলাম, তাহা তত্ত্ব নহে। তথ্য কিন্তু বাদবায়ণ হইতে অৰ্থাৎ বেদবাদ-প্ৰণীত শাস্ত্ৰ হইতে জানিবে", ইহা কি সম্ভব ? কোন দৰ্শনকার ঋষি কি এইরপ কথা বলিয়াছেন বা বলিতে পারেন ? গোৰামি ভট্টাচাৰ্যাও এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়া শেষে উহা সংগত বোদ না হওয়ায় কট্ট-কল্লনা করিয়া অন্ত প্রকারে ব্যাখ্যা করিতে গিলাছেন। কিন্তু ভাষাতেও ঐরূপ ভাব একেগারে বাম নাই। ফলকবা, বহু কারণেই জানস্ত্রের সংখ্যা ও পার্চ বিষ্যে বহু মত ভেদ ইইয়াছে।

প্রাচীন উদেণ্ডকরের দমরেও ন্যারস্ক্র-পাঠে মতভেদ ছিল, ইহা তাঁহার বার্তিকে প্রকটিত আছে। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ অতিরিক্ত কয়েকটি স্ত্রের উরেথ পূর্বাক তাহার বৃত্তি করিয়াছেন। ভাষাকারের সংক্ষিপ্ত বাকামব্যেও তীহার কোন কোন সূত্র দেখা বায়। বিশ্বনাথের পূর্বে উদয়নাচার্য্য বোগদিকি বা নাায়পরিশিষ্ট নামে এবং গলেশের পুত্র বর্জমান উপাবাায় "অবীকানয়-ভববোৰ" নামে ভারত্ত্রবৃত্তি রচনা করিয়াছেন। মিথিলেম্বরত্রি নবীন বাচম্পতিমিশ্র নায়-তথালোক নামে নাম্ভুত্তবৃত্তি রচনা করিয়া নাম্ভুত্ত-পাঠ নির্ণয়ের জনা নাম্ভুত্তোদ্ধার নামে গ্রন্থ নিশাণ করিয়াছেন। ফলকথা, ন্যায়স্ত্র-পাঠাদি বিষয়ে স্থাচিরকাল হইতেই যে নানা নততেদের স্বৃষ্টি হইয়াছে, তাহা নানা এছের ছারাই বুজা বায়। এবং তাহার ছারা পূর্দ্ধকালে ছায়স্ত্র বে নানা সম্প্রদায়ের মধ্যে নানাভাবে আলোচিত হইয়া বিক্লত ও করিত হইয়াছিল, ইহাও বুরা বার। তাহাতেই দর্কতগ্রন্তর শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্র ভাগবার্তিক-তাৎপর্যাতীকা নির্মাণ করিয়াও ভারস্থতের সংখ্যা ও পাঠাদি বিশেষরূপে লিপিবন্ধ করিয়া ঘাইবার জন্ত "ভারস্থানীনবন্ধ" রচনা করিরা গিরাছেন। বাচম্পতি মিশ্র ঐ গ্রহে ভারদর্শনের পাঁচ অধ্যাত্তে বে যে স্ত্তের হারা যে নামে যে প্রকরণ আছে, তাহাও দেই হানেই উরেথ করিয়া গিয়াছেন। সর্বশেষে আবার সমস্ত ভ্রাদির গণনার ছারা ইহাও শিথিরা গিয়াছেন যে, "এই ভাষশালে অন্যার ৫। আহ্নিক ১০। প্রকরণ ৮৪। সূত্র ৫১৮। পদ ১৭৯৬। অকর ৮৩৮৫। বাচপ্শতি মিশ্র এইরূপে সমস্ত ভারস্থ্রের অক্ষর-সংখ্যা পর্যান্ত নির্দারণ করিরা কেন লিপিবদ্ধ করিরা গিরাছেন, ইহা স্থীগণ চিন্তা করিয়া দেখুন। ভাষবার্তিক-তাৎপর্যাটীকাকার দর্মতন্ত্রপ্রতন্ত্র শ্ৰীমদ্বাচস্পতি মিশ্ৰই বে "ক্ৰাৰস্চীনিবদ্ধ" রচনা করিবাছেন, ইহাই পঞ্চিতদনাঞ্চের সিদ্ধান্ত। কারণ, স্থায়বার্ত্তিক-তাৎপর্যাদীকার দ্বিতীয় মঙ্গলাচরণ-গ্লোকটি স্তায়স্চীনিবন্ধের প্রারম্ভেও দেখা যায় এবং ক্লায়বার্দ্তিক-তাংপর্যাটীকার প্রারম্ভে "ইচ্ছামঃ কিমণি পুণাং" ইত্যাদি বে চতুর্থ প্লোকটি আছে, উহা ( চতুর্গ চরণ "উদ্যোতকরগবীনাং" এই হলে "শ্রীগোতমহুগবীনাং" এইরূপ পরিবর্তন করিয়া) "স্তানস্থটানিবন্ধে"র শেষে উলিখিত দেখা যার এবং স্তারবার্ভিক-তাৎপর্যাটাকার শেষে কথিত "সংসারজন্ধিসেতৌ" ইত্যাদি প্লোকটিও স্তায়স্থতীনিবন্ধের শেষে দেখা যায়। এছারস্তেও "ভীবাচস্পতিমিশ্রেণ" এইরূপ কথা রহিয়াছে। বাচস্পতি মিশ্র নামে অন্ত কোন পণ্ডিত, ঐ গ্রন্থ রচনা করিলে তিনি স্থবিখাতে বাচম্পতিমিত্রের মঞ্চলাচরণ-শ্লোকাদি লিপিবন্ধ করিয়া নিজের পরিচয়-বোধের বিয়োধি কার্য্য কেন করিবেন ? ঐ সব শ্লোক তাঁহার নিবন্ধ করিবার কারণই বা কি আছে? অল্ল কোন একজন পণ্ডিত "প্রায়স্থতীনিবন্ধ" রচনা করিয়াছিলেন, তাহাতে শেষে অপর কেহ তাৎপর্যাতীকাকারেঁর শ্লোক প্রক্ষিপ্ত করিয়াছেন, এইরপ কল্লনার হ কোন কারণ নাই। নিকারণে ঐরপ কল্লনা করিলে নানা গ্রন্থেই ঐরপ কল্লনা করা নাম। পরস্ক বাচম্পতি মিশ্র ভারবার্তিক-তাৎপর্যাটীকান ধেরূপ স্থানাঠের উল্লেখ করিয়াছেন, ভারস্থচীনিবন্ধের স্ত্রপাঠের সহিত তাহার সাম্য দেখা যার। গুই এক হানে যে একটু বৈষম্য দেখা বায়, ভাহা বেগক বা মূদ্রাকরের প্রমাদ-জন্ত, ইহা বুজিবার কোন বাধা নাই। মুদ্রিত

তাৎপর্যাটীকা প্রছে অনেক হলে ভারত্ত্র পাঠের উল্লেখ দেখাও বার না ( বিতীয়াধ্যাবের প্রারম্ভ ব্ৰষ্টব্য )। আৰার মুক্তিত তাৎপৰ্যাতীকায় লেখক বা মুদ্রাকরের প্রমাদবশতঃ কোন কোন খলে অনেক অংশ মুদ্রিতও হয় নাই; ইহাও এক খনে ভাষাবাখ্যায় দেখাইশ্লাছি ( ২৪ পূর্চা দ্রষ্টবা )। ফলকথা, তাংপর্যাই কা প্রস্তের সহিত ভাগস্চী নিবন্ধের কোন বিরোব নির্ণন করা ধায় না। পরস্ত ন্তারস্চীনিবছের স্ত্রপাঠের দহিত তাৎপর্যাটাকার স্ত্রপাঠের বে দান্য দেখা খার, তারার বারা তাংপর্যাজীকাকার বাচম্পতি মিশ্রই যে ভারস্ফীনিবন্ধকার, ইহা বুঝা যায়। এই প্রান্থের টিগ্লনীতে যথাস্থানে তাহা দেখাইয়াছি এবং ভারত্ত্রপাঠে মততেদের আলোচনাও করিয়াছি। উদ্যোতকর ভাষবার্ত্তিকে ভাষস্থাঞ্জণির উদ্ধার করিয়াই পরে ভাঁহার নিবন্ধ রচনা করিয়াছেন। কিন্তু ভাহাতেও সর্বাত্র তাহার সন্মত স্থারপাঠ নির্ণয় করা ধায় না । মুক্তিত বার্তিক প্রস্কে স্তারপাঠের বৈষম্যও দেখা যার। উদ্যোতকর বার্ত্তিকনিবন্ধে অনেক হলে "ইহা স্থ্র" ইত্যাদি প্রকারে স্ত্রের পরিচয় দিনেও অনেক স্থলে ঐরপ পরিচয় প্রকাশ করেন নাই। পরস্ত কোন স্থলে স্ত্রপাঠে বিবাদেরও উল্লেখ কৰিয়াছেন। তাই বাচস্পতি মিশ্র উদ্যোতকরের বান্তিকের টীকা করিয়াও শেষে স্বতম্বভাবে ন্তারস্থুত্তের পাঠাদি নির্ণয়ের জন্ত ভারস্থচীনিবন্ধ রচনা করিয়া গিয়াছেন এবং তাহাতে সমস্ত ভার-স্ত্তোর অক্ষর-সংখ্যা পর্যান্ত শিপিবন করিয়া গিয়াছেন। এ ক্ষেত্রে পরবর্তী বাচম্পতি মিশ্র ও বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি হট্তে প্রাচীন বিশ্ববিখ্যাত বছগ্রত মহামনীবী তাৎপর্যাচীকাকার বাচম্পতি মিশ্রের ভারস্থানিবন্ধই দর্কাণেক্ষা মান্ত। তাই ভারস্থানিবন্ধানুদারেই স্ত্রপাঠাদি গ্রহণ করিরাছি। কোন কোন হলে ফ্রারহ্টীনিবন্ধের হত্তপাঠেরও নথলোচনা করিয়াছি। প্রত্যেক অধ্যানের শেষে ভারত্তীনিবন্ধান্তসারেই সেই অধ্যানের প্রকরণগুলির নাম ও গ্রসংখ্যা প্রকাশ করিয়াছি। প্রথমাধারের প্রকরণাদি-দংখ্যা এই থড়ের শেষ পূঠায় ভ্রষ্টব্য।

## ভায়সূত্রকার মহধির নামাদি

ভাষাকার বাংখ্যায়ন, উদ্যোতকর, বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি বহু আচার্য্য ভারত্তকার মহর্ষিকে অন্ধপাদ নামে উল্লেখ করিয়াছেন এবং ভারত্তত্ত বে মহর্ষি গৌতম বা গোতম খুনির প্রণীত, ইহাও চিরপ্রানিদ্ধ আছে; বহু গ্রন্থকারও তাহা লিখিয়াছেন। ভারত্তকার মহর্ষির অক্ষপাদ নামবিষয়ে কোন বিবাদ নাই; কিন্তু তিনি যে গৌতম বা গোতম, এ বিষয়ে বিবাদ আছে। কেহু বগেন গৌতম, কেহু বলেন গোতম। গোতম খুনি বলিলে অভ্য গৌতম সুনিকেও বুঝা বাইতে পারে, এই জন্তই মনে হয়, ভার্যকার বাৎভায়ন প্রভৃতি দুর্দ্দী আচার্যাগণ অক্ষপাদ নামের উল্লেখ করিয়াছেন। এখন অক্ষপাদ কোন্ মুনির নামান্তর, ইহা জানিতে পারিলেই ভারত্তকার মহর্ষির পরিচয় পাওরা বাইতে পারে। অন্ধন্যানের কলে স্কলপ্রাণে পাইয়াছি, অহল্যাপতি গৌতম খুনির নামান্তর অক্ষপাদ। অহল্যাপতি ঝবি যে গৌতম, ইগ্রামান্ত্র, মহাভারত প্রভৃতি বহু গ্রন্থে

১। অকপালে নহাবেগী গোড্যাবোছভবন্দুনি:।

খোদাবরীসমানেতা অহলায়াঃ পতিঃ প্রভুঃ ।—মাহেশ্রণত কুমারিকালও, ০০ জঃ , ০ মোক।

পাওয়া যায় এবং তিনি গৌতন নামেই স্কুপ্রনিষ্ক । রামারণ, মহাভারতাদি বহু প্রস্থের গৌতন পাঠ ব্রুদ্ধ বলা এবং ঐ স্কুপ্রদিদ্ধিকে উপেকা করা যায় না। কিন্তু দার্শনিক মহাকবি শ্রীহর্ষ নৈষ্ধীরনিরতে ইক্সের নিকটে চার্মাকের কথা বর্ণন করিতে ক্সার্থান্তব কা ম্নিকে গোতম নামে উরের করিয়াছেন'। চার্মাক ভায়শান্তবক্তা মুনিকে গোতম অর্থাৎ গোশ্রের্ট বা মহাব্যক বলিয়া উপহাল করিয়াছেন, ইহা প্রীহর্ষ ঐ প্রোক্তের নারা বর্ণন করিয়াছেন। শ্রীহর্ষ গৌতম বলিয়া ও উপহাল করিতে পারিতেন। কারণ, গৌতম অর্থাৎ গোশ্রেন্টের বংশধর, এই অর্থেও গৌতম বলিয়া চার্মাক ঐ ভাবে উপহাল করিতে পারেন। কিন্তু শ্রীহর্ষ বথন গোতম নামের উর্নের করিয়াই চার্মাকের উপহাল বর্ণন করিয়াছেন এবং "গোতমং তং অর্থেতার বথা বিশ্বর তথেব সঃ" অর্থাৎ তোমরা বিচার করিয়াই তাহাকে গোতম বলিয়া বেমন জান, তিনি তাহাই, এইজপ কথা বলিয়া ঐ উপহাল বর্ণন করিয়াছেন, তথন শ্রীহর্ষ যে স্থামান্তবক্তা মুনিকে গোতমই বলিয়াছেন, তথিন শ্রীহর্ষ ক্রোমান্তবক্তা মুনিকে গোতমই বলিয়াছেন, তথিন করিয়াছেন। গোতমের বছ অপতা বুঝাইলেই গাণিনি স্ক্রান্ত্র্যারে গোতম পদ সিম্ব হয়। স্কুরাং "গোতমং" এই প্রযোগে গোতমের অপতা বুঝাও বায় না।

রাদায়ণাদি বহু প্রন্থে আমরা অহলাগতি গদির গৌতম নামে উলেও দেখিলেও এবং এ দেশে 
করণ স্থপ্রদিদ্ধি গাকিলেও মিধিলার তিনি গোতম নামে প্রদিদ্ধ, ইহাও জানা বার। বর্ত্তশান 
দারভালা ঠেশনের ও জোশ উত্তরে কামতৌল ঠেশন। দেখান হইতে প্রার চারি জোশ দ্বে 
গোতমের আশ্রম নামে স্থপ্রদিদ্ধ একটি হান আছে। তত্রতা বিশেষক্র পণ্ডিতের কথার জানা 
নায়, ঐ আশ্রমেই গোতম মুনি তপ্রতা করিরা গোতমী গলা আনমুন করেন। তত্মধ্যে যে 
কুপ আছে, তাহা দেবদত্ত কুপ। এক সময়ে গোতম মুনি পিপাদার পীড়িত হইরা দেবগণের 
নিকটে জলপ্রার্থী হইলে দেবগণ অদ্রম্ম কুপকে উদ্ধৃত করিয়া যে দিকে গোতম শ্বি অবস্থান 
করিতেছিলেন, নেই দিক্ দিয়া বক্রভাবে প্রেরণ করেন। এইরূপে কৃপ গাইয়া দেবগণ জলের 
নারা গোতম শ্বিকে পরিত্থা করেন। অ্যানসংহিতায় এইরূপ বর্ণন আছে। পূর্কোক্র 
গোতমের-আশ্রমের হই জোশ দ্বে "আহিরিয়া" নামে প্রান্ধিক অহলাাম্বান আছে। বর্ত্তমান 
ছাপরা নগরীর দায়িহিত গলাতীরেও অহলাাপতি গোতমের অপর আশ্রম ছিল। কিছু দিন 
পূর্কো মহিব গোতমের স্বরণার্থ ঐ স্থানে "গোতম পাঠশালা" নামে একটি পাঠশালা প্রতিষ্ঠিত 
হইয়াছে। সন্ধান গ্রথ্নমেন্ট ঐ পাঠশালায় মাসিক ৫০ টাকা দাহায়া প্রনান করিতেছেন। কিন্তু

২। সূক্তৰে বং শিকাৰাৰ শাস্তৰ্কে সচেতসাই।

গোতম তমবেতাৰ হথা বিখ্য তথেৰ সং । ১৭, ৭০।

বং সভেতনাং চৈতক্ষৰতাং ক্ষত্ৰোক্তৰাভাৰাং শিলাভাৱ পাৰাণাৰস্বাত্ৰপাৰৈ মৃত্যু মৃতিং অভিশাৰচিকুং শাল মৃত, অংগদৰ্শৰং নিজমে, বৃহং তং হয়মেৰ অবতা বিচাইনিৰ গোতমং এতহামানং যথা বিশ্ব ছানীত সাএব ওবা নাভ ইতাৰ্থা। সাগোত্ৰমা বথা মুখাৰু সম্মতন্ত্ৰা মুমানিভাৰ্থা। নাজং প্ৰং নাভা সোত্ৰমং, কিছু প্ৰকৃত্তে গৌং বোত্ৰো মহাবুৰতং প্ৰৱেশ। জীকাকালাং।

মিথিলার আশ্রমেই ভারত্ত রচিত হইরাছে, মিথিলাতেই ভারত্তের প্রথম চর্চা, ইহা মৈথিল পণ্ডিতগণের নানা কারণে বিখাদ। ( পূর্কোক্ত গোতমের আশ্রম মন্বক্ষে মৈধিলবার্কা "ভারতবর্ষ" পত্রিকার বিতীয় বর্ষের জ্যৈষ্ঠ সংখ্যায় ক্রষ্টবা )। বস্ততঃ ধ্বংগ্রন্থ হৈতার প্রবির কুপ লাভের কথা আমরা দেখিতেছি। ঐ মত্তের পূর্বমত্তের ব্যাখ্যার সামণাচার্য্য পূর্ব্বোক্তরূপ আখ্যাহিকার বর্ণন করিয়াছেন। রাহ্রগণ গোতম ঐ স্থক্তের শ্ববি। কানী সংস্কৃত কলেজের পুত্তকালয়াধ্যক বত্দশা ঐতিহাদিক মহামধোপাধার ত্রীযুক্ত বিদ্ধোধরীপ্রদান বিবেদী মহাশয় প্রথমে স্তায়কন্দলীর ভূমিকার, মংস্তপুরাণের ৪৮ অখ্যায়ে বর্ণিত উশিক মহর্বির পুত্র দীর্ঘতনা নামে ষদ্ধ গোতমকে ভাষস্থাকাৰ বলিরাছিলেন। পরে ভাষবার্ত্তিক-ভূমিকার উচ্চার ঐ সিদ্ধান্ত অক্সভাত্তক বলিয়া নানা কল্লনার আশ্রয়ে রাহুগণ গোত্মকেই স্তারস্তক্তকার বলিয়াছেন। তিনি স্কুক্তর ও পুরোহিত বলিয়া তাঁহার শাস্ত্রকর্তৃত্ব সম্ভব। দীর্ঘতমা গোতম অব্ধ, তাঁহার শাস্ত্র-কর্ত্ব সম্ভব নতে। পরত্ত অন্ধের অক্ষণাদত প্রমাণ সহস্রেও হয় না। রাহুগণ (রহুগণপুত্র) গোত্ম বিদেবরাজের প্রোহিত ছিলেন, ইহা শতপথব্রাজণে বর্ণিত আছে<sup>ব</sup>। অহলাার পুত্র শতানন্দ জনকরাজার পুরোহিত ছিলেন, ইহা বাঝীকি রামায়ণেও বর্ণিত আছে। স্থতরাং রাহুগণ গোতমই অহল্যাপতি। তাঁহারই পূঅ শতানন্দ। তিনি গৌতম নহেন। আহর্মও ভারস্অকারকে গোতম বলিরাছেন। বিবেদী মহাশবের এই সকল কথা ও শেব দিল্লান্ত শক্তারবার্তিক ভূমিকা" পুত্তকে দ্ৰপ্তবা।

দ্বিবেদী মহাশরের যুক্তির বিচার না করিয়া এখন এই সিদ্ধান্তে বক্তব্য এই বে, যদি কংগদাদি-বর্ণিত রাহ্বগণ গোতমকেই অহল্যাপতি ও ছায়স্থাকার বলিয়া এহণ করা ধায়, বিদেহ-রাজবংশে তাঁহার পোরোহিত্য নিবন্ধন জনক রাজার প্রোহিত শতানন্দকে তাঁহারই পুত্র বলিয়া কল্পনা করা যায়, তাহা হইলেও তিনি গোতমবংশীয় বলিয়া তাহাকে গোতম বলিতে হয়। কারণ, বৌৰান্ধন, গোত্রপ্রবর্তক সপ্তর্ধির মধ্যে বে গোতমের নাম (পাঠান্তরে গোতম) বলিয়াছেন, তাঁহারই দশাট শাধার মধ্যে রাহ্বগণ সপ্তম শাধা। বৌধারন গোত্তমকাতেও (২ আঃ) বহুগণ ঋষিকেও গোতমক

া বিক্ষা পুরুদেহবতা তথা নিশাহ-নিংচত হনং গোতমায় ভূকাজে। আগজ্যতেমনগা চিত্রভানবঃ কামং বিপ্রস্তা তর্গরতে বামভিঃ। ১ ম ; ১৪জ ; ৮০প্রভা । ১১ ।

নাহণভাগ।—মনতা"২বতং" উদ্ধৃতা কৃপা বঞাং দিশি খবিজনতি "তথা দিশা" "জিদ্ধা" বজা তিৰ্যাক্ত "কুমুখে" থেরিতগল্প। এবং কৃথা নীড়া ক্যাজনেহবস্থান "ভূকতো" ভূকিতার "গোতমার" তদক্বি "উৎসং" জল প্রবাহং কৃথাছুক্তা "অসিকণ্" আহাবেহবানহন্। এবং কৃষ্ণ "ইম" এনং স্তোভারং কৃষিং "চিজভানবে" বিভিত্তনিত্ত সকতো "হবনা" উভূপেন বজাবেন নহ "আসক্ষ্ণি" তৎসমীপং প্রাপ্ত্রান্তি । জাপা চ "বিশ্বস্ত" মেধাবিনো গোভনপ্ত "ভাম্য" অভিলাবং "বামভি" আয়ুবা ধাবকৈকব কৈ ভূপহন্ত" অভপন্তন্।

২। কিবেগো হ মাণবোহতি বৈখানত মুগে বভাগ। তক্ত গোভমো গাঁহখণখনিঃ প্রোহিত আদে। ওলং। ১রাং।

গণের মধ্যে বলিয়াছেন। স্তরাং বাহুগণ খবি গোরেপ্রবর্তক মৃণ পুরুষ গোতমের অপতা হওয়ার তিনি গৌতম। ফলকথা, রাহুগণ যে গোতকারী মূল পুরুষ গোতম নহেন, এ বিষয়ে সংশ্ব নাই ( "নির্ণয়দিক্" গ্রন্থের গোত্রপ্রবন্ধ নির্ণয় প্রকরণ এইবা )। স্তরাং তিনি স্কন্তই। ও পুরোহিত বলিয়া গোতম-বংশে তাহার প্রাণাক্ত নিবন্ধন বেদে খুল পুরুষ গোতম নামে উরিখিত হইরাছেন, ইহাই ব্রিতে হয়। প্রাকালে মূল প্রধার নামেও প্রধান ব্যক্তির নাম ব্যবহার ছিল। জনক রাজার পূর্বপূক্ষ নিমিরাজার পৌত্র জনক প্রথম জনক রাজা ছিলেন, তাঁধার নামানুষােরেই রাজ্যি জনক জনক নামে অভিহিত হইরাছিলেন, ইহা বাল্মীকি রামায়ণের কথায় বুঝা যায় (আদিকাও, ৭১ দর্গ দ্রষ্টব্য )। গোত্রকারী দগুর্ঘি বসিষ্টাদিও পূর্ব্ববর্ত্তী বসিষ্টাদির অপত্য বলিয়া গোত্র হইরাছেন অর্থাৎ ব'সঞ্চাদির অপতাও বসিঞ্চাদি নামে গোত্র হইরাছেন, ইহাও "নির্ণরসিল্ন" অছে ক্ষিত হইরাছে?। এখন যদি রাহ্গণ, গোতমবংশীয় হইরাও পুর্বোক্ত কারণে বেদে গোতম নামে অভিহিত হইরা থাকেন, তাহা হইলে প্রহর্ষও ঐ প্রাসিদ্ধি অনুসারে এবং বৈদিক প্রয়োগান্থবারে তাঁহাকে গোতম বলিয়া উল্লেখ করিতে পারেন। নচেৎ গোত্রকারী মূল পুরুষ গোতম মূনি অথবা অভ কোন গোতম মূনি ভারশাস্ত্রবক্তা, এ বিষয়ে অভ কোন প্রমাণ না থাকায় আহর্ষ তাহা কিরপে বলিবেন 💡 ফলপুরাণে যথন অহল্যাপতি গৌতম মুনিরই অকপাদ নাম পাওবা বাইতেছে এবং মিখিলা প্রদেশে অহল্যাপতি মুনিই স্তারস্ত্র রচনা করেন, এইরপ পরস্পরাগত সংলারও তদ্ধেশীয় এবং এতদেশীয় বহু প্তিতের আছে, তথন অন্ত বিশেষ প্রমাণ বাতীত অন্ত কোন গোতম বা গৌতম মুনিকে ভারস্থতকার বলা বাইতে পারে না। মহা-মনীৰী তাৱানাথ তৰ্কৰাচম্পতি মহাশয় ৰাচম্পতা অভিবানে অহল্যাপতি মূনিকে গৌতমই বলিয়াছেন। তিনি ক্ষমপুরাণের বচনের উল্লেখ করেন নাই। তিনি খেতবারাহ কলে একার মানদ পুত্র গোতদের প্রমাণ উল্লেখ করিয়া তাঁহাকেই স্তারস্থাকার বলিয়াছেন। কিন্তু তাঁহার অক্ষপাদ নামের বা ক্লায়স্ত্ত-কর্তৃত্বের কোন প্রমাণ দেন নাই। পরে পূর্ব্বোক্ত শ্রীংর্বের শ্লোক উদ্ধৃত করিয়াছেন। স্থতরাং তিনি শীহর্ষের শ্লোকাত্মারেই ফ্লায়স্ত্রকারকে অহল্যাপতি গোতম বলেন নাই, ইহা বুঝা যায়। বিশ্বকোষেও তাহারই কথার অনুবাদ করা হইয়াছে। শ্রীহর্ষের লোকে আরও অনেকেই নির্ভন্ন করিরাছেন। আমিও তদমুসারে এই গ্রন্থে ক্লারস্ত্রকারকে বহু স্থলে গোতম নামে উল্লেখ করিয়াছি। বে কারণেই হউক, এইর্ধ ধখন ভারস্ত্রকারকে গোতম বলিয়াছেন, তথন তদহুসারে ভারস্ত্কারকে গোতম বলা হাইতে পারে। তবে শীহর্ষের উরূপ উরেধের পূর্বোক্ত প্রবার কারণ ব্রিলে সামগ্রন্ত হয়; অহল্যাপতি মহর্ষির গৌতম নামেরও অপলাপ করিতে হয় না, লোকপ্রসিদ্ধিকেও উপেকা করিতে হয় না। गাহাতে সর্বসামঞ্জ হয়, সেইরূপ চিস্তা না করিয়া স্থপক স্মর্গনের চিস্তাই কর্ত্তব্য নহে।\*

মলপি বলিঠাবলাং ন গোত্রকং বৃক্তং তেবাং সপ্তাধিকেন তহণতক্ষাভাবাং তথাপি তংপুর্বভাবি-বলিঠাদাগত্যকেন গোত্রকং কৃত্যং ।— অতথ্যব পূর্বেশ্বাং গরেকাঞ্ এতক্সোত্রং । নির্বিধনির্ব্ধ, ২০২ পৃঠা ।

পরে দেবীপুরাধের কোন বচনে গাইরাছি, "গ্রা বাচা তময়তি পেনয়তি" এইরূপ বাহপতি অনুসারে

গৌতমের অকণাদ নাম সম্বন্ধে একটি প্রবাদ প্রচলিত আছে যে, গৌতমের শিষ্য কুষ্ণবৈপায়ন ব্যাস এক সময়ে গৌতমের মতের নিন্দা করায় তিনি কুদ্ধ হইয়া প্রতিজ্ঞা করেন বে, আর এ চকুর ছারা উহার মুখ দর্শন করিব না। শেষে বেদব্যাদ স্ততির ছারা তাঁহাকে প্রদন্ন করিলে তিনি পূর্ব্বপ্রতিজ্ঞা স্বরণ করতঃ বোগবলে নিম্ন চরণে চক্তুঃ সৃষ্টি করিয়া তদ্বারা বেদবাসকে দর্শন করেন। তথন বেদব্যাস অঞ্চপাদ নামোল্লেখে তাঁহার স্তুতি করায় তিনি তখন হইতে অক্ষণাদ নামে অভিহিত হন। এই প্রবাদের মূলে ঐরূপ ঘটনা আছে কি না বা থাঁকিতে পারে কি না, তাহা বুঝিতে পারি নাই। পণ্ডিত তারানাথ তর্কবাচম্পতি মহাশয়ও বাচস্পতা অভিধানে (অক্ষপাদ শব্দে) পূর্ব্বোক্ত প্রকার প্রবাদের উরেথ করিয়া দিখিয়াছেন, ইহা পোরাণিক কথা। কিন্তু অশেষ-শাগ্রদর্শী তর্কবাচম্পতি মহাশর অক্তান্ত স্থলে পুরাণাদি গ্রন্থের নামাদি উল্লেখ করিয়াও ঐ স্থলে ঐ কথা কোন পুরাণে আছে, তাহার কোনই উল্লেখ করেন নাই। সম্ভবতঃ তিনিও পূর্ব্বোক্ত প্রবাদানুসারে ঐ কথা কোন পুরাণে আছে, ইছা বিখাস করিয়াই ঐ কথা গিথিয়াছেন। কিন্ত কোন প্রবাদই একেবারে নিমুল হর না। ঐতিহ বা জনশ্রতির নিরপেক প্রামাণ্য না থাকিলেও উহার মূল একটা অবস্তুই স্থীকার করিতে হইবে। জিল্লাসার ফলে জানিতে পারিরাছি যে, দেবীপুরাণের ভস্ত-নিভস্ত-মধন-পাদে গৌতমের অক্ষপাদ নাম ও স্থায়দর্শন রচনার কারণাদি বর্ণিত আছে। সেখানে বর্ণিত হইয়াছে যে, রজিপুত্রগণের মোহনের জন্ম এক সমরে নাজিক্য মতের প্রচার হয় ; তাহার ফলে রাগবজ্ঞাদি বিলুপ্ত ছইতে থাকে। তথন দেবগণ শিবের আরাধনা করিয়া তাঁহার আদেশে গৌতমের শরণাগর হন। গৌতম তথন নাজিকা মত নিরাসের জন্ত যাত্রা করিলে, শিব শিশুরূপে তাঁহার সন্মধে উপস্থিত হইয়া নাস্তিক্য মতের অনুকূল তর্ক করিতে থাকেন। সপ্তাহ কাল বিচারে কাহারও পরাজ্য না হওরার গৌতম চিক্তিত হইরা মৌন ভাব অবলয়ন করিলেন। তথন শিব গৌতমকে উপহাস করিয়া বলেন বে, হৈ বেনধর্মজ মুনে! মেধাবিন্! তুমি এই ক্ষুদ্র নান্তিক বালক আমাকে পরাজিত না করিয়া কেন মৌনাবলম্বন করিয়াছ ? তুমি কিরপে সেই বৃদ্ধ, লোক-সন্মত, বিছান নাস্তিকগণকে মহাযুদ্ধে নিরস্ত করিবে ? অতএব শীঘ্র পলায়ন কর। তথন গৌতম মুনি তাঁহাকে

কাষ্ট্ৰেকাৰ অঞ্পাদ "পোত্ৰ" নামে এবং লোকৰেৰ বংশলাত বলিয়া "পোত্ৰ" নামেও অভিত্তিত হইয়াছেন।
প্ৰেধাক কৰ্মে অকপাদ "গোত্ৰ" নামে অভিত্তিত হইয়াছেন।
সৌৰ্কাক কৰ্মে অকপাদ "গোত্ৰ" নামে অভিত্তিত হইয়াছেন।
সৌৰ্কাক কৰ্মে অকপাদ "গোত্ৰ" নামে অভিত্তিত হইয়াছেন।
সৌৰ্কাক কৰ্মে অকপাদ সাক্ষ্যালয়েক সৌৰ্কাক ক্ষ্যালয় সিন্তালয় ভালাক সাক্ষ্যালয়েক সৌৰ্কাক স্থানিক সিন্তালয় সিন্তালয়

—ভ্ৰমনিভ্ৰমখনপাদ, ১৩ আঃ

হ। তো মুনে বেৰংশ্বজ কিং জুদ্দীমাজতে চিবং। মামনিৰ্জ্জিত কেথাবিদ্ কুজনাত্তিকবালকং। কথাৰ বিছুখো বুজান নাজিকান লোকসন্মতান। বিজ্ঞানি মহাযুক্ত তং গলাৱৰ মাচিবং। শিব বলিয়া বৃদ্ধিয়া তাহার স্তব করিলে শিব তাহার প্রার্থনাঞ্চনারে তাহাকে ব্যবাহনকপ দর্শন করাইলেন এবং সাধুবাদ করিয়া? বলিলেন যে, তৃমি তর্কে কুশল, তৃমি তির বাদ-খৃদ্ধের হারা আর কে আমাকে সন্তই করিতে পারে ? আমি তোমার এই বাদের জন্ম সন্তই হইয়াছি। আমি তোমার নাম ধারণ করিব, তুমি ত্রিনেত্র হইবে। শিব যথন এই সকল কথা বলেন, তথন তাহার বাহন বৃষ, নিজ দক্ত-লিখিত প্রমাণাদি যোড়শ পদার্থকে প্রদর্শন করতঃ ভূষণ করেন। পশ্চাৎ শিবের কুপা লাভ করিরা গৌতম মূনি ঐ যোড়শ পদার্থের ঈক্ষা অর্থাৎ দর্শন করার তিনি "আরীকিকী" নামে বিদ্যা পৃথিখীতে প্রকাশ করেন এবং শিবের আদেশবশতঃ তিনি নার্ত্তিকা-মত-নাশিনী ঐ বিদ্যাকে দশ দিনে শিষ্যাদিগকে অধ্যয়ন করান। তাহার কিছু কাল পরে? বেদব্যাস

- সাধু গৌতম । ভজত্তে ভংকৰ কুশুলো ইনি । ভাত্তে ৰাধক্তেন কো মাং তোগছিত্ব কমঃ । অনেন তব ৰাদেন ভোনিভোহত্ব মহানুদে। ভলাম থাবছিলামি বং জিনেতা ভবিবানি ।
- ইতেবং ব্ৰবতঃ শক্ষোজিক্তে বাহনো বৃদঃ।
   বর্ণপ্রন্ বস্তানিতিন প্রমাণালীংক বোড়ল।
   শক্ষো কুপামনুপ্রাণা বলীকামকরোম্বিঃ।
   তেন চার্লিকিনীসংজাং বিকাশ প্রাবর্তম্বৎ কিতে।
   থাকেশেন পিবত্তিব স শিক্ষান্ বস্তিভিনিঃ।
   গাঠয়ামাস তাং বিকাশ নাপ্রিকামতনাশিনীং।
- তেও কালেন কিছতা ব্যাস্যে শুকনিবেশতঃ।

  সমাবৃত্তো গৃহস্থোহতৃত্ববেববাবানকোবিবঃ।

  স তকং নিজ্বামান ক্রমহুজোপবেশকঃ।

  তক্ত্ বা গৌতমঃ কুছো বেহবাসং প্রতি হিতঃ।

  গ্রাক্তিকক্রে চ নৈতাজাং দুগ্লাং প্রচামি ত্রুবং।

  যঃ শিব্যো বেষ্টি বৈ তর্কং চিরার গুরুসম্বতং।

  বাসোহপি ভগবাস্তেক শুরোঃ কোপং বিমুক্ত চ।

  আবরৌ ব্যিতগুত্র ব্রাভুক্সোত্সমা মৃনিঃ।

  অসক্তম্ববস্থুবা পান্ধরোঃ প্রশিশতা চ।

  প্রসাদ্রামান শুরুৎ কুতর্কো নিন্দিতো মন্তা।

  প্রসাদরামান গুরুৎ কুতর্কা নিন্দিতো মন্তা।

  প্রসাদরামান গুরুৎ কুতর্কা নিন্দিতো মন্তা।

  প্রসাদরামান গুরুৎ কুতর্কা নিন্দিতো মন্তা।

  প্রসাদরামান ক্রিক্রামান ক্রেক্টিক্রামান ক্রিক্রেক্টিকরং।

  প্রসাদরামান ক্রেক্টিকর্টিকর্টিকর্কার বিশ্বাকর বিশ্বকিকর নিন্দিতা।

  প্রসাদরামান ক্রিক্টিকর বিশ্বকিকর নিন্দিতা।

  স্বাদ্বিক্রামান ক্রিক্টিকর বিশ্বকিকর নিন্দিতা।

  স্বাদ্বিক্রামান ক্রেক্টিকর বিশ্বকিকর নিন্দিতা।

  স্বাদ্বিক্রামান ক্রেক্টিকর নিন্দির বিশ্বকিকর নিন্দির বিশ্বকিকর নিন্দির বিশ্বকর নিন্দির নিন্দির বিশ্বকর নিন্দির নিন্দির বিশ্বকর নিন্দির বিশ্বকর নিন্দির বিশ্বকর নিন্দির নিন্দির বিশ্বকর নিন্দির বিশ্বকর নিন্দির বিশ্বকর নিন্দির বিশ্বকর নিন্দির নিন্দির বিশ্বকর নিন্দির নিন্দির নিন্দির নিন্দির বিশ্বকর নিন্দির বিশ্বকর নিন্দির নিন

—দেবীপুরাণ, ওছনিওছনগনগার, ১৬ জ:।

নেবীপুরাবের এই অংশ মৃত্রিত হয় নাই। নিবিল-শান্তবনী, নানা শান্তগ্রহকার, অলপানগোতদবংশবর, অনামখাতে পূজাপান পত্তিত শ্রীদৃত্ত পঞ্চানন তর্করয় মহাশব্ধকে আমি দৌতমের অকপান নামের প্রবাদ সম্বন্ধ কিন্তান। করায় তিনি অধুগ্রহুপুর্বক প্রচান পুস্তক হইতে এই বচনগুলি লিবিয়া পাঠাইয়াছেন। আমি ইয়া ভাষার নিকটেই পাইয়াছি, অক্তন্ত পাই নাই। এ জন্ম ভাষার নিকটে চিবকুতক্ষতা প্রকাশ করিছেছি। ভাষার মতেও ভাষ্ক্রেকার মহলাগৈতি গৌতম। গুক গৌতমের আজ্ঞান্ত্রনারে সমাবর্তনের পরে গৃহস্থ হইয়া প্রক্ষণ্ডত্র তর্কের নিজা করেন। তাহা শ্রবণ করিয়া গৌতম, বেলব্যানের প্রতি ক্রন্ধ হইয়া এই চকুর দারা তাহার মূখ দেখিব না, এইরূপ প্রতিজ্ঞা করেন। বেলব্যানও গুক গৌতমের ক্রোধবার্ত্তা পাইয়া নীয় গৌতমের নিকটে আসিয়া তাহার পাদদয়ে পতিত হইয়া বলেন যে, আমি কৃতর্কের নিজা করিয়াছি। তথন গৌতম মূনি প্রশান্ত হইয়া প্রতিজ্ঞা শ্রবণ করতঃ নিজ চরণে চকু খুটিত করেন, তজ্জন্ত তিনি অক্ষপাদ নামে অভিহিত হইয়াছেন।

পুর্বোক্ত বচনগুলির প্রামাণ্য বিষয়ে সন্দেহ থাকিলেও উহাই যে গৌতমের অক্ষণাদ নামাদি সম্বন্ধে পূর্ব্বোক্ত প্রকার প্রবাদের মূল, তাহাতে সন্দেহ করিবার কোন কারণ নাই। স্থতরাং ঐ প্রাচীন প্রবাদের মূল পূর্কোক্ত বচনগুলি যে আধুনিক নহে, ইহা বুরা যায়। । বন্ধা ওপুরাণে শিববাকো পাওয়া যায়, "সপ্তবিংশ দ্বাপরে জাতুকণা যে সময়ে ব্যাস হইবেন, সে সময়েও আমি প্রভাসতীর্থ প্রাপ্ত হইয়া লোকবিশ্রত যোগাল্লা দিল্লগ্রেষ্ঠ সোমশন্মা হইব। সেধানেও আনার সেই তপোৰন পূত্ৰগৰ ( চারি শিষা ) হইবে"। (১) অক্ষপাদ,-(২) কণাদ বা কুমার, (০ উল্ক, (৪) বংদ। বায়ুপুরাণেও ( পূর্ব্বগণ্ড, ২০ অ: ) ঐ কথা আছে। ব্রহ্মণ্ড ও বায়ুপুরাণে কক্ষপাদ প্রভৃতি চারি শিষ্যকেই পুত্র বলিয়া উল্লেখ করা হইয়াছে। কারণ, লিঞ্চলুরাণে ( ২৪ আ: ) অজপাদ প্রভৃতিকে সোমশর্মার শিষা বলিয়াই উল্লেখ দেখা বার। তবে লিক্সপুরাণে "কণাদ" তলে "কুমার" আছে। অনেকে ব্রদ্ধান্ত ও বাযুগুরাণেও "অক্ষণাদঃ কুমারক্চ" ইহাই প্রকৃত পাঠ বলেন। সে বাহা হউক, অক্নপাদনামা তপোধন যে সপ্তবিংশ হাপর যুগের শেবে প্রভাস তীর্থে শিবাবতার সোমশর্যার শিধ্যক্রপে আবিভূতি হইয়াছিলেন, ইহা আমর। ব্রহ্মাণ্ড, বায়ু ও লিকপুরাণের ধার। জানিতে পারি। পুরাণবিজ্ঞ পণ্ডিভগণ বলেন বে, চতুর্দশ ছাপর বা কলিতে<sup>ই</sup> স্থরকণ ব্যাদের আবির্ভাব হইলে বে গৌতম শিবের অবতাররূপে বোগের উপদেশ করেন, তিনিই আবার সপ্রবিংশ ছাপরের শেষে অক্ষপাদ নামে শিবাবতার সোমশর্মার শিবারপে জগতে জ্ঞান প্রচার করেন। বস্ততঃ স্বৰূপুরাণে অহল্যাপতি গোতম মুনিই অকণাদ ও মহারোগী বলিছা কখিত। কুর্মপুরাণে তিনি শিবের অবতার বলিয়া কবিত। স্বন্ধুরাণে বহু স্থলে তাঁহার পরম মাহান্তা বর্ণিত আছে।

গজেশের পূর্ববর্তী কয়য়ভয়ও ভায়য়য়য়য়ীয় শেনে অক্ষণাছ লে বাদে মহাদেরকে সম্রষ্ট করিয়া বর প্রাপ্ত ইইয়াছিলেন, ইহা নিশিয়াছেন।

বছা বাদে: ব্যক্তবাং গ্রাহে তু চতুর্বশে। ত্রাগি পুনরেবাইং ভবিষ্যামি গুলাস্কিকে।
 কমে ব্যক্তিকা গৌতমো নাম লোগবিং। তাছাণ্ডবিষ্ঠে পুনাং গৌতকা নাম তথকা।

মহাভারতে অহলাপতি গৌতমের বহু সহস্র শিষ্যের কথা, প্রিন্ধতম শিয়া উত্তরের উপাধানে ও অহলার কুণ্ডলানয়ন-বার্ত্তা বর্ণিত আছে ( অপ্প্রেরপর্য়, ৫৬ অঃ দ্রাইবা । দোমশর্মার শিষ্যরপ্রে অঞ্চপাদ কুষ্মবৈপায়ন বাদের বহু পূর্বে আবিভূত, ইহা ব্রন্ধাপ্রপ্রাণাদির দারা বলা যায়। তবে তিনি কোনু সমরে স্তারস্থ্র রচনা করিরাছেন, ইহা নিশ্চয় করিয়া বলা বায় না। কেহ কেহ বলেন যে, তিনি সোমশর্মার শিষ্য হইয়া প্রভাগ তীর্ণেই আগ্রস্তর রচনা করেন। কিন্তু এ বিষয়ে কোন প্রমাণ পাই নাই। অক্ষপাদ গৌতম দীর্ঘতগা, স্থাইবিজীবী, মহাযোগী। স্বন্ধপ্রাণে তাহার নানা স্থানে ভ্রমণাদি ও গৌতমেশ্বর গিন্ধ প্রতিষ্ঠার কথা পাণরা যায়। তবে মিছিলাতেই সর্কাপ্রে আরশক্রের বিশেষ চর্চ্চারম্ভ ও নানা স্তায়প্রস্থ নির্দাণ হইয়াছে। মিছিলাবাসী গৌতম মিছিলার আশ্রমেই আগ্রস্থ রচনা করেন, ইহা পঞ্জিত-সমাজের গারণা। মৈছিল পণ্ডিত-গণও তাহাই বলেন। কিন্তু বেধানে গৌতম পাঠশালা প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে, দেখানেই আগ্রস্থানের বচনা হইয়াছে, ইহাও অনেকের ধারণা। এ সকল বিষয়ে বে এখন প্রেক্ত তত্তে নিঃসন্দেহ হওয়া যাইতে পারে, তাহা মনে হয় না।

# ভাষ্যকার বাৎস্থায়ন ও বার্ত্তিককার উদ্যোতকর

যারদর্শন-ভাষাকার বাৎপ্রায়নের প্রকৃত পরিচয় সম্পূর্ণরূপে নির্ণয় করা এখন অতি ছুলোন্য বা অসন্তব বলিয়াই মনে হয়। প্রাচীন পঞ্জিত-সমাজে ভায়দর্শন-ভায়াকার বাৎপ্রায়ন, যৃনি, এইরূপ পর্লপরাগত সংস্কার ছিল, ইহা বুলিতে পারা বায়। বোগবাশির্র রামায়ণের বৈরাগা-প্রকরণের শেষে বর্ণিত মুনিগণের মধ্যে বাৎস্তায়ন নামে মুনিবিশেষেরও উল্লেখ দেখা য়য়। প্রিমাছেন। প্রক্রিক্রকার প্রারম্ভে বর্দরাজের কথা ও টাকাকার মলিনাখের বাাখ্যার দ্বারা ব্যায়ায়, ভায়দর্শন-ভায়াকার বাৎস্তায়নের অপর নাম প্রিল এবং তিনিও ভায়ত্ত্রকার অলপানের আয় মুনি'। বাচম্পতা অভিধানে মহামনীয়ী তারানাথ তর্কবাচম্পতি মহাশয়ও "প্রকলি" শব্দের অর্থ লিখিয়াছেন,—সৌতম স্প্রভায়াকার মুনিবিশেষ। তাহার প্রকাশিত বাৎস্তায়ন ভায়াকেও তিনি "বাৎস্তায়ন মুনিকৃত ভায়া" বলিয়া লিখিয়াছেন। দয়ানন্দ স্থামী তাহার "ধামেদাদি ভায়াভূমিকা" গ্রেছে ভায়াকারকে আয়বাতিকের শেষে ভায়াকার বাৎস্তায়নকে "ক্রেপানপ্রতিম" বলিয়াভিনে । ভায়াকার বাৎস্তায়নকে জ্রুপানপ্রতিমেশ বলিয়াভেন'। ভায়বাতিকের প্রের্থাজিকার বাৎস্তায়নকে (১৬ পুঠা)। প্রাচীন ভায়াচার্য্য উদ্যোতকর ভায়বাতিকের শেষে ভায়াকার বাৎস্তায়নকে "ক্রেপানপ্রতিম" বলিয়াছেন'। ভায়বাতিকর ভায়বাতিকের শেষে ভায়াকার বাৎস্তায়নকে "ক্রেপানপ্রতিম" বলিয়াছেন'। ভায়বাতিকর লাংপানিকার ভীমান্বচম্পতি মিল্র উপমানত্ত্র (১৬) ভায়াখ্যায় এবং তার্কিকরক্রাকার বর্দরাজ উপমান ব্যাখ্যায় নিজের ব্যাখ্যা সমর্গনের জন্ত ভগ্রনান্ ব্যাখ্যায় এবং তার্কিকরক্রাকার বর্দরাজ উপমান ব্যাখ্যায় নিজের ব্যাখ্যা সমর্গনের জন্ত ভগ্রনান্ ব্যাখ্যায় এবং তার্কিকরক্রার বর্দরাজ উপমান ব্যাখ্যায় নিজের ব্যাখ্যা সমর্গনের জন্ত ভগ্রামান্ব

বজ্তরপ্পক্রিন্দ্রিভ্তরে বর্ণরন্ধি।—ভার্কিকরকা।

অক্তরপ্পক্রিনা ক্রভাব্যকারে।

—বল্লিনাথ টকা।

শ্বকণাদ্পতিয়ো ভাগাং বাংপ্লাছমো কবে।
 অকাত্তি মহতক্ষত ভারবাজেন বার্ত্তিক: ।

ভাষাকার বলিয়া বাৎজায়নের কথার উরেথ করিয়াছেন। তার্কিকরকার টীকায় মহামনীয়ী মরিনাথ দেখানে কিথিয়াছেন যে, বরদরাজ ভাষাকারের প্রামাণা হচনার জন্ম উহাকে ভগবান্ বলিয়া উরেথ করিয়াছেন। অর্থাৎ হুপ্রকার অক্ষণাদ এ কথা না বলিলেও ভগবান্ ভাষাকার বাংজারনের কথার হুপ্রকারেরও ইহাই অভিপ্রেত বলিয়া ব্রা হার। কলকথা, উদ্যোতকর প্রভৃতি প্রাচীন গ্রহকারদিগের কথার ভাষাকার্যকার বাংজারন, অক্ষণাদপ্রতিম ভগবান্ পক্ষিল মুনি ও পক্ষিল রামী, ইহা আমরা পাইতেছি। এখন বিশেষ বক্তবা এই যে, বহুপ্রভ প্রাচীন মহামনীয়া শ্রীমান্বাচম্পতি মিশ্র বাহাকে ভগবান্ ভাষাকার বলিয়াছেন, তিনি যে বিশেষ তপঃপ্রভাবসম্পন্ন বলিয়া খ্যাত ছিলেন, ইহা স্বীকার্য। উদ্যোতকর ও কুমারিল ভট্ট প্রভৃতি বিশ্ববিখ্যাত আন্তিক-শিরোমণি মহামনীবিগণকে বাচম্পতি মিশ্র ভগবান্ বলিয়া উরেথ করেন নাই। কিন্ত শ্বরি বা আচার্য্য সকর প্রভৃতির ভার ভাষাকার বাংজারনকে ভগবান্ বলিয়া উরেথ করেন নাই। কিন্ত শ্বরি বা আচার্য্য সকর প্রভৃতির ভার ভাষাকার বাংজারনকে ভগবান্ বলিয়া উরেথ করেন নাই। কিন্ত শ্বরি বা আচার্য্য সকর প্রভৃতির ভার ভাষাকার বাংজারনকৈ ভগবান্ ভাষাকার বলিয়া উরেথ করেন না, এমন কোন ব্যক্তিকে কেহ প্রায়ভাব্যকার বাংজারন বলিয়া বিদ্বান্ত করিলে দে বিদ্বান্ত বিশ্বাস্থা করিতে পারি না। খ্রীমন্বাচ্ম্পতি মিশ্র ঐ কথাকে উপেঞা করা হার না।

এতকেশীর অনেক বিজ্ঞতন ব্যক্তি সিদ্ধান্ত প্রকাশ করিয়াছেন বে, অর্থশাস্ত্রকার কোটিলাই ভারনর্পন-ভারাকার। তাহারই অপর নাম বাংগ্রারন ও পজিল্যামী। এই সিদ্ধান্ত সমর্থনে প্রথম কথা এই বে, হেমচক্রস্রি অভিধানচিন্তামণি প্রস্কেই বংশুলারনের বে আটাট নাম বলিয়াছেন, তমুবো কোটিলা, চণকাত্মন্ত, পজিল্যামী ও বিষ্ণুগুপ্ত, এই চারিটি নামের বারা বুঝা যার, কোটিলাই পজিল্যামী ও বাংগ্রারন। পজিল্যামীই যে ভারনর্পন-ভারাকার, ইহা বাচস্পতি মিশ্র প্রভৃতি অনেক আচার্যাই লিখিয়াছেন। পজিল্যামী ও বাংগ্রারন, কোটিলা বা চালকা পণ্ডিতের নামান্তর হইলে তিনিই ভারদর্শন-ভারাকার, ইহা বুঝা যার। বিত্তীর কথা এই মে, কোটিলা তাহার অর্থশান্ত প্রছে "বিদ্যাসমূদ্দেশ" প্রকরণে আন্বীজিকী বিদ্যার প্রশংসা করিতে শেবে যে মোকটিই বলিয়াছেন, ঐ মোকের প্রথম চরগ্রার স্তার্যান্ত স্লোকের চতুর্থ চরণ পরিবর্তন করিয়া উরেখ করিয়াছেন। ভারভাবো ঐ মোকের চতুর্থ চরণ বলা হইয়াছে, "বিদ্যোদেশে প্রকীর্ত্তিতা"। ঐ চতুর্থ চরণের দ্বারা ইহাও বুঝা যার বে,— কৌটিলা ভারভাযে বলিয়াছেন,—আমি "বিদ্যোদ্দেশে" অর্থাৎ আমার কত অর্থশান্ত প্রছের বিদ্যাসমূদ্দেশপ্রকরণে এই আন্বীজিকীকে এইরণে কীর্ত্তন করিয়াছি। তৃতীয় কথা এই যে, অর্থশান্তের শেবে কোটিলা লারভাযের করিয়াছেন, ইহা বর্ণিত

বাৎজায়নে সহলায়: কৌটলাক্রণকাছল:।
 কার্নিল: পকিলথায়া বিকৃপ্তপ্তাংহস্কান্ত নঃ।

— সর্বাকাপ্ত । ৫১৮

প্রদীপঃ সর্ক্রমিলানামুগায়ঃ সর্ক্রম্বর্ণাঃ।
 শাল্করঃ সর্ক্রম্বাধান বর্ণাম্বরীশকী মতা।—শ্বর্ধাত।

আছে'। তাহার বারা তিনি হায়স্থের উদ্ধার করিয়াছেন, ভাষা রচনা করিয়া তাহার প্রকৃতার্থ বাাথ্যা করিয়াছেন, ইহা বুঝা যায়।

এই দিন্ধান্তে বক্তব্য এই বে, হেমচক্রত্বরি প্লোকের বারা কৌটিলাই আরভাষ্যকার, ইয় নির্ণর করা যার না। কারণ, নামের ঐকো ব্যক্তির ঐকা দিন্ধ হয় না। আরভাষ্যকারের ভাষ কোটিলারও বাংভার্যন ও পক্তিলক্ষামী, এই নামহর থাকিতে পারে। পরস্ক তার্কিকরক্ষায় বরদ্বাজ্যের কথা ও মন্লিনাথের ব্যাখ্যার বারা বুঝা যায়, ভারভাষ্যকার বাংভার্যনের নামান্তর পক্তিল। মতেরাং "বামী" তাহার উপনাম ছিল, ইয়া মনে করা বাইতে পারে। ভারকক্ষণীর প্রারত্তে "পক্ষিল শবর্ম্বামিনৌ" এই প্রশ্নোগের বারাও ভাষা মনে হয়। তাহা ইইলে বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি পক্ষিল এই নামের পরে স্বামী এই উপনামের হোগে বাংভার্যনকে পক্ষিলস্থামী বলিয়া উন্নেথ করিয়াছেন, ইয়া বাচম্পতিমিশ্র প্রভৃতির কথার বুঝা যায়। কিন্তু যদি কোটিলার নামান্তর "পক্ষিলস্থামী" এবং ভারভাষ্যকারের নামান্তর "পক্ষিল," ইয়াই সভা হয়, তাহা হইলে ঐ নামের মারা ভারভাব্যকারকে কোটিলা বলিয়া গ্রহণ করাও বায় না। বাংভারন নামের মারাও কৌটিলাকে ভারভাষ্যকার বাংভারন বলিয়া গ্রহণ করাও বায় না। বাংভারন নামের মারাও কৌটিলাকৈ ভারভাষ্যকার বাংভারন বলিয়া নির্ণর করা যায় না কারণ, বাংভার্যন এই নাম বিদি গান্তিনিকিক নাম হয়, তাহা হইলে অভ্যেরও ঐ নাম হইতে পারে। এ সব কথা যাহাই হউক, কৌটিলাই ভার-ভাষ্যকার, এই সিভান্তে পূর্কোক্ত হেমচন্ত্র স্থিরির ম্নোক অথবা ত্রিকাওশেনে পুক্ষোক্রমদেবের লোক প্রমাণ হইতে পারে না, ইয়া বীকার্যা।

"প্রদীপ: দর্কবিদ্যানাং" ইত্যাদি শ্লোকের হারাও ভারতাহাকার ও অর্থান্তকার অভিন ব্যক্তি, ইবা নিশ্চহ করা হার না । কারণ, নঙ্গলাচরণ-শ্লোক প্রান্থতি কোন কোন শ্লোকবিশেষ ব্যতীত ঐকপ শ্লোকের হারা গ্রন্থকারের অভেদ দির হব না । এক প্রন্থকার কোন উল্লেখ্য অপর প্রস্থানের প্রান্থক আইনিও করিছে পারেন । পরস্তু কোটিল্য ভারতাবা রচনা করিয়া যদি তিনি পূর্বেনাক্ত শ্লোকের হারা অর্থশাল্রে আরীক্ষিকীর কীর্ত্তন করিয়াছেন, ইবা বলা নিতান্ত আবশ্রক মনে করিতেন, তাহা ইবল ঐ গ্লোকের চতুর্গ চরনে "অর্থশাল্রে প্রকীর্ত্তিতা" এইরূপ কথাই বলিতেন । অর্থশাল্রের "বিদ্যাসমূদ্দেশ" নামক প্রকরণকে বিদ্যোদেশ শন্দের হারা প্রকাশ করিয়া, অতি অম্পন্তভাবে নিজ বক্তব্য কেন বলিবেন ? আর যদি "বিদ্যোদ্দেশ" বলিনেই অর্থশাল্রের ঐ প্রকরণতি বুবা হারা, তাহা ইবলে কৌটিল্য ইইতে ভিন্ন ব্যক্তিও ভারভাব্যে ঐ কথার হারা কৌটিল্যের অর্থশাল্রে এইরূপে এই আরীক্ষিকীর প্রশংসা হইয়াছে, এই কথা বলিরে পারেন । বন্ধতঃ ভারতায়কার প্রথমে "দেয়নারীক্ষিকী" এই কথা বলিয়া পূর্বোক্ত শ্লোকের চতুর্থ চরণে কে "বিদ্যোদ্দেশে প্রকীর্ত্তিতা" এই কথা বলিয়াছেন, তন্থারা বুবা হার যে, "বিদ্যোদ্দেশে" অর্থাৎ শাল্রে এরী প্রভৃতি চতুর্বিধ বিদ্যার বেধানে উদ্দেশ অর্থাৎ নামকথন ইইয়াছে, সেথানে এই শাল্রে এরী প্রভৃতি চতুর্বিধ বিদ্যার বেধানে উদ্দেশ অর্থাৎ নামকথন ইইয়াছে, দেখানে এই শাল্রে এরী প্রভৃতি চতুর্বিধ বিদ্যার বেধানে উদ্দেশ অর্থাৎ নামকথন ইইয়াছে, দেখানে এই

বেন শারক শন্ত্রক নলরাজগতা চ কুঃ।

ক্ষরিলোক্ তাকাত তেন শার্ত্রমিনং কৃতং।

ক্রপণান্ত্রের শেব।

মাৰীঞ্চিকীর কীর্ত্তন হইরাছে। অর্গাৎ এই আৰীক্ষিকী বিদ্যাই শান্তোক্ত চতুর্ব্বিধ বিদ্যার অন্তর্গত हर्जुषी विना।, हेराहे ভाराकारतत वक्तवा ब्रुवा शाम। साममञ्जीकात स्वस्टिस्ट क्याराउठ धरे ভাব পাওয়া বাষ। অমুস্তভট্ট ভাষ্যকারের উক্তি বলিয়া পূর্ব্বোক্ত প্লোকের উল্লেখ করিয়া স্থমত সমর্থন করিলাছেন। তাঁহার উক্ত শ্লোকের চতুর্থ চরণ "বিদ্যোদেশে পরীক্ষিতা"। জয়স্তভট্টের উরিখিত পাঠে ভাষাকারের বক্তবা বুঝা যার যে, শাস্ত্রে চতুর্বিধ বিদ্যার পরিগণনাস্থলে এই আৰীকিকী বিলা, পরীক্ষিত খা অবধারিত হইরাছে। অর্থাৎ এই ভারবিলাই বে চতুর্থী আৰীজিকী বিদ্যা, ইহা নিশ্চিত। ভাষ্যকার বাৎস্তায়নও পূর্বে ভাষ্যবিদ্যাবে চতুর্বী আৰীজিকী বিদ্যা বলিরা উরেথ করিয়াছেন। ফলকথা, ভাষাকার বে, কোন একটি বিশেষ বক্তবা প্রকাশ করিতেই পূর্ব্বোক্ত শ্লোকের চতুর্গ চরণ ঐরপ বলিয়াছেন, ইহা স্বীকার্যা। অর্থশান্ত্রের শেষে কৌটলোর নে শান্তের উদ্ধার, শত্রের উদ্ধার ও নন্দরান্ধোর উদ্ধারের কথা আছে, তদারা তিনি বে লাবস্ত্রের ভাষা করিয়াছেন, ইহা প্রতিপদ্ন হর না। তিনি নানা শাক্স হইতে যে ব্রাহ্নীতি-সমুচ্চদের উদ্ধার করিয়াছেন, তাহাই শদ্ধের উদ্ধার ও নক্রাজ্যের উদ্ধারের সহিত ঐ শ্লোকে বলা হইরাছে, ইহা বুরা ধার। পরস্ত ঐ শ্লোকের ছারা কোটিল্য শাক্রোদ্ধারাদির পরে অর্থশাস্ত রচনা করিয়াছেন, ইহা বুঝা যায়। স্থতবাং তিনি অর্থশান্ত রচনার পুর্বের জায়ভাবো "বিদ্যোজেশে প্রকীর্ত্তিত।" এই কথা কোন অর্থে বলিতে পারেন, ভাষাও চিন্তা করা উচিত। অর্থশারে কোটিলা নামের উরেধ আছে এবং বিষ্ণুগুগু নামে গ্রন্থকারের পরিচয় আছে<sup>)</sup>। বিষ্ণুগুগুট কৌটলোর মুখ্য নাম ছিল, ইহা অর্থশান্ত প্রভৃতি অনেক প্রছের ছারা বুখা ধার। মুন্তারাক্ষ নাটকে কবি বিশাপদত্তের রচনার ছারাও তাজা বুঝা বাব (৭ম অন্ধ লাইবা)। কোটিলা ভাষভাষ্য রচনা করিলে তিনি অর্থশান্তের ভাষ বিষ্ণুগুপ্ত নামে অথবা স্থাপেদ কৌটিলা বা চাণকা নামে কেন গ্রন্থকার-পরিচঃ দিবেন না এবং উদ্যোতকর, বাচস্পতি মিশ্র প্রভৃতি প্রাচীন আচার্যাগণ কেইই তাঁহার প্রসিদ্ধ কোন নামের কেন উল্লেখ করিবেন না. ইহাও বুঝি না। স্তায়সাংখ্যর শেষে বাৎস্তায়ন নামে গ্রন্থকার-পরিচয় আছেই। কামস্ত্র গ্রন্থেও বাংস্তারন নামে এছকার-পরিচয় পাওয়া বায়। কামস্ত্রের টাকাকার যশোধর, কামস্ত্রকার বাংখারনের বাংখারন ও মরনাগ, এই ছুইটি নাম বলিয়ছেন। গোত্রনিমিত্তক নাম, মলনাগ তাঁহার সাংস্কারিক নাম<sup>9</sup>। কৌটিলাই কামস্ত্রকার বাৎজায়ন, ইহা অনেকে বলিয়াছেন। কিন্ত কামস্ত্রের চীকাকার বশোধর, বিষ্ণুগুপ্ত নাদের উরেখ না করিয়া মননাগ নামকেই কামপ্রকার বাৎস্থারনের সাংস্থারিক নাম বলিয়াছেন; তিনি তাছাকে

 <sup>।</sup> দৃষ্ট্ৰা বিপ্ৰতিপত্তিং বছৰা শাত্তেৰ্ ভাৰকোলাশাং।
 বছমেৰ বিকুপ্ততকলাৰ ক্তেক ভাৰক।—কৰ্মণান্তেই (শব।

বাহকপাদন্বিংগ্রিক্ত প্রতাভাদ্বনতার বরং।
 তপ্ত বাংজান্তন ইবং ভারাজাতনবর্ত্তরং।

৩। বাংকারন ইতি খোতনিমিত্র সংজ্ঞা, মলনাগ ইতি সাংখ্যাবিকী। ১ খাবি, ২ জঃ – ১২ ক্রেনীকা।

পক্তিলস্বামী বলিৱাও উল্লেখ করেন নাই। অর্থশান্ত্রে কৌটল্য সমতের উল্লেখ করিতে কৌটল্য নামের উল্লেখ করিয়াছেন । কামস্থাত্তে প্রস্থকারের স্বমতের উল্লেখ করিতে বাৎস্থায়ন নামের উল্লেখ দেখা বাব। অর্থশান্ত ও কামস্তত্ত্বে ভাষারও অনেক বৈধন্য বুবা ধার। ভাষভাষ্য ও কামস্তত্ত্ব ভাষা ও প্রস্থারম্ভপ্রণালীও একরপ নহে। কামস্থরের প্রারম্ভে মঞ্চলারেরণ আছে, ভাষভাধ্যের প্রারম্ভে তাহা নাই। ফলকথা, কামস্তাকার বাংস্তারনই ভারভাষাকার, এই দিরাম্বও সভা বলিয়া বৃথিতে পারি নাই। কোটিলাই স্থায়ভাষাকার, এই সিদ্ধান্তে বিশেষ বক্তব্য এই বে, ক্রামভাব্যকার সাংখ্যশাস্ত্রকেও যে চতুর্থী বিদ্যা আবীকিকী বলিতেন, ইহা বুঝিতে পারি না। অর্থশান্ত্রে সাংখাশান্ত্রও চতুর্থী বিদ্যা আন্ত্রীক্ষিকীর মধ্যে পরিগণিত হইয়াছে। কিন্তু ভায়ভাব্যে আৰীক্ষিকী শব্দের বিশেষ বৃঃংপভিন্ন ব্যাথ্যা করিয়া তদমুধারে স্কায়বিদ্যা ও স্থায়শাস্ত্র বলিন্নী আশ্বীকিকী শব্দের অর্থ বিবরণ করা হইয়াছে এবং সংশ্রাদি চতুর্দশ পদার্থকে আ্বীক্ষিকী বিদ্যার প্রস্থান বলা হইরাছে। উদ্যোতকর ঐ প্রস্থানতেদ-বর্ণনার "সংশ্যাদিভেদান্তবিধায়িনী আদ্বীক্ষিকী" এই কথা বলিয়া আদ্বীক্ষিকী বিদ্যার স্বরূপও বলিবাছেন। ভাষভাষ্যকারও প্রথমে ক্লায়বিদ্যাকেই চতুৰী আশ্বীক্ষিকী বিদ্যা বলিয়া, শেষে "দেশগাৰীক্ষিকী" ইত্যাদি কথা বলিয়া, "বিদোনেশে প্রকীর্তিতা" এই কথার দারা ভাষবিদ্যাই শাস্ত্রোক্ত চতুর্বিধ বিদ্যার মধ্যে পরিগণিত, চতুর্থী আরীক্ষিকী বিদ্যা, এই মত প্রকাশ ক্রিয়াছেন, ইহা তাঁহার সকল কথার পর্য্যালোচনা করিলে বুঝা নায়। ফলকথা, ন্তারভাষা ও অর্গশাস্ত্র, এই উভর প্রন্থে আবীক্ষিকা বিদ্যা বিষয়ে মতবৈষ্মা নাই, ইহা কোনরপেই বুঝিতে পারি নাই। বাৎসায়ন, উদ্যোতকর, জায়ভট্ট প্রভৃতি ন্তারাভার্যাগণ যে ন্তারবিদ্যা ভিন্ন সাংখ্যাদি শান্তকেও চতুর্থী বিদ্যা আধীক্ষিকী বলিতেন, তাহা তাহাদিগের গ্রন্থ পর্য্যালোচনা করিলে কিছুতেই মনে হর না। এপন ধদি ভারভাষা ও অর্থশান্ত, **बोरे फेटन बारह बानीकिकी विना विगायर मटिवनमा थाएक, खारा रहेरन अर्दनायकांव क्लोक्निएर** ভারতাব্যকার, এই সিদ্ধান্ত বিশ্বাস করা ধার না। ঐ সিদ্ধান্ত সমর্থন করিতে হইলে উভয় এছে আৰী ফিকী বিদ্যা বিষয়ে পূর্ব্বোক্তরপ মতবৈষ্ম্য আছে কি না, তাহাই দর্বালো বুঝা আবশুক। স্থানীগণ উভর প্রছের কথাগুলি দেখিরা ইহার বিচার করিবেন। সর্থানাত্তে কোটিল্যের কথা পূর্বেই বলিয়াছি। কৌটিল্য যে আহীক্ষিকী বিদাবে মধ্যে ছারশান্তের উল্লেখই করেন নাই, এই মৃতও স্বীকার করিতে পারি নাই। অর্থশান্তে "আদীক্ষকী" এইরূপ পাঠ দেখা বায়। ঐ পাঠ প্রাকৃত ছইলে কোটিলা চিরপ্রদিদ্ধ "আয়ীক্ষিকী" শব্দের প্রয়োগ কেন করেন নাই এবং বাৎস্তায়ন প্রস্তৃতি স্তানার্চার্য্যগণ কৌটলোর ন্তান্ন "আরীককী" শব্দের প্রয়োগ কেন করেন নাই, ইহাও চিন্তনীয়। কৌটিলা পূর্ব্বাচার্যাগণের মত বর্ণন করিতেও বলিয়াছেন—"আয়ীক্কী"।

প্রতীত্য ও প্রাচ্য ঐতিহাসিকগণের মধ্যে বাহারা খুষ্টার চতুর্থ শতান্ধী এবং অনেকে খুষ্টার পঞ্চম শতান্ধী ভাষাকার বাংখ্যারনের সময় বলিরাছেন, তাহানিগের মতে খুষ্টপূর্ববর্তী কৌটেল্য বে ল্লায়ভাষ্যাকার হইতেই পারেন না, ইহা বলা নিপ্রয়োজন। কিন্ত ভাষ্যকার বাংখ্যারন খুষ্টপূর্ব্ববর্তী অতিপ্রাচীন, ইহাই আমাদিগের বিশাদ। বাংখ্যায়ন ভাষ্যের ভাষা পর্য্যালোচনা

বহু পুর্মবর্তী, ইহাই আমাদিগের বিখাদ। বাংস্থারন পাণিনিস্ত উদ্ধৃত করিয়াছেন ( ২।২ । ১৬ ছত্ত-ভাষা ভ্রষ্টবা )। পাণিনি গৌতম বুদ্ধেরও পূর্ব্ববর্তী, ইহাও আমাদিগের বিশ্বাস। কথা-সরিৎসাগরের উপাধানি প্রমাণ নতে। বাৎজায়ন (৫।২।১০ স্তর-ভাষ্যে) মহাভাষ্যের বাকা উদ্ধৃত করিয়াছেন, ইহা নিশ্চিত নহে। কারণ, এমন অনেক বাকা আছে, বাহা স্থাচির কাণ হইতে উদাহরণ প্রদর্শনের হুত বহু প্রম্কারই উলেখ করিতেছেন। ঐ বাক্যের প্রথম বক্তা কে, তাহা সর্পত্র নিশ্চয় করা বাব না। পরস্ত বাৎস্তায়নতাযো মহাভাষ্যের ঐ বাকাও বর্থাবথ দেখা যায় না। উভয় গ্রন্থে কোন অংশে পাঠতেদ থাকায় বাৎস্থায়ন, মহাভাষ্যের বাকাই উক্ত করিয়াছেন, ইহা বলা যায় না। ("বুদ্ধিরাদৈচ্" এই স্ত্রের মহাতাব্য দ্রষ্টবা)। বৌদ্ধ নৈয়ায়িক দিও নাগ প্রমাণসমূচ্চর প্রছে বাৎস্তায়ন ভাষোর প্রতিবাদ করিয়াছেন, ইহা নির্ন্ধিবাদে নিশ্চিত। কিন্ধ পিঙ্নাগের সমর নির্ব্বিবাদে নিশ্চিত নছে। বিশ্বকোষে খুষ্টার দিতীর বা তৃতীর শতান্দী দিও নাগের নমন্ন নির্দ্ধারিত হইরাছে। কিন্ত বছদর্শী মহামহোপাধ্যায় প্রীযুক্ত দতীশচক্র বিদ্যাভূবণ মহাশন "বৌদ্ধন্তার" প্রবদ্ধে প্রমাণসমুক্তরকার দিও নাগকে কালিদাসের সমসামন্ত্রিক এবং গুষীর পঞ্চম শতান্ধীর শেষবর্তী বলিয়াছেন এবং উদ্যোতকর ভারবান্তিকে বৌদ্ধ নৈয়ায়িক নৰ্ম্ম কীর্ত্তি ও বিনীতদেবের প্রন্থের উল্লেখ করিরাছেন, এই কথা বলিয়া উদ্যোতকরকে ধর্মকীর্তি ও বিনীতদেবের সমসাময়িক বুটার সপ্তম শতাব্দীর শেষবর্তী বলিরাছেন। বিশকোষে উদ্যোতকরকে আরও বহু পূর্ববর্তী বলা হইয়ছে। জর্মান পণ্ডিত জেকবির প্রবন্ধে বাংখারনের সমন্ত্ৰ গৃষ্টাৰ চতুৰ্থ শতান্ধী এবং উদ্যোতকরের সমন বঠ শতান্ধী নিৰ্দ্ধান্তিত হইনাছে লানিনাছি।= বিশেষক্ষ ঐতিহাসিকগণ ঐ দকল মতভেদের বিচার করিবেন। আমাদিগের বিশাস, উদ্যোতকর খুষ্টার মন্ত শতান্দ্রীর ও পূর্ববর্তী, তিনি দিও নাগের বেশী পরবর্তী নহেন। এই বিখাদের প্রধান কারণ এই বে, শ্রীমদবাচম্পতি মিশ্র তাৎপর্যাটীকার প্রারম্ভে "অতিজরতীনাং" এই কণার দ্বারা উল্যোতকরের বার্ত্তিককে প্রাচীন গ্রন্থ বলিরা প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন'। স্থার-

part of the Sixth century or still earlier (The dates of the Philosophical Sutras of the Brahmans by Herman Jacobi.

1911 Vol. 31, Journal of the American Oriental Society).

১। ১৩২১ দালের দাহিতা-পরিবৎপত্রিকার ভূতীর দংখ্যা জন্তুগা।

<sup>»</sup> বাংস্কারন সম্বন্ধে আর্থান্ পাতিত ক্ষেক্তির মত—The results of our researches into the age of the Philosophical Sutras may be summarised as follows:—"Nayadarsan" and "Brahma Sutra" were composed between 200 and 450 A. D. During that period lived the old commentators:—Vatsyayana, Upavarsa, the Vrittikara (Bodha Vana?) and probably Sabaraswamin.

ইছেকে কিমণি পূৰাং হস্তবক্ৰিবল-প্ৰময়ানাং।
 উলোতকৰ-পৰীনামতিজনতীনাং সম্ভলগাং।

বার্তিক-তাৎপর্য্য-পরিগুদ্ধিতে উদয়নাচার্য্য বাচম্পতি মিশ্রের কথাগুলির প্ররোজন ব্যাখ্যা করিতে বাহা ধলিয়াছেন, তাহাতে পাওয়া বাধ', উদ্যোতকরের বার্ত্তিক বাচম্পতি মিশ্রের সময়েও প্রাচীন গ্রন্থ। ঐ গ্রন্থের বহু টীকা হইয়াছিল। কিন্তু কালবলে উদ্যোতকরের সম্প্রদায় বিলুপ্তপ্রায় হওয়ায় সেই দকল টাকা বা নিবন্ধ 'কুনিবন্ধ' হইয়াছিল। অর্থাৎ উদ্যোতকরের বার্ত্তিকের দে সমস্ত টাকা যথার্থ টাকা হইতে পারিরাছিল না । বাচম্পতি মিশ্র ভাঁহার ত্রিলোচন-নামা অধ্যাপকের নিকটে উদ্যোতকরের বার্তিকের রহস্তবোধক উপদেশ প্রাপ্ত হইয়া, স্থায়বার্ত্তিক-তাৎপর্যাটীকা নামে টীকা করিয়া, ঐ বার্ত্তিক গ্রন্থের উদ্ধার করেন। বাচম্পতি মিশ্র যে ত্রিলোচন গুরুর উপদেশ পাইরা, তদমুদারে ভাষ্য ও বার্ত্তিকের ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ইহা তাৎপর্যাটীকায় (প্রত্যক্ষ স্থানে) তাঁহার নিজের কথাতেও পাওরা বার। বাচম্পতি মিশ্রের ছারস্টীনিবজের শেষোক্ত প্লোকে<sup>২</sup> পাওয়া যায় যে তিনি ৮৯৮ বৎসরে ঐ গ্রন্থ রচনা করেন। ঐ "বৎসর" শব্দের বারা বৈক্রম সংবং বুঝিলে ৮৪১ খুটাব্দে এবং শকাব্দ বুঝিলে ৯৭১ খুটাব্দে তিনি গ্রন্থ রচনা ক্রিরাছেন, বুরা ধায়। শেষোক্ত পক্ষই বছসন্মত। মনে হর, বাচন্পতি মিশ্র সর্বাশেষে ক্রায়স্চী-নিবন্ধ রচনা করায়, ঐ প্রন্থের শেষে তীহার সমধের উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন। উদরনাচার্য্যও লক্ষণাবলী প্রন্থের শেষে তাঁহার সমরের (৯০৬ শ্কান্ধ) উরেধ করিয়াছেন<sup>9</sup>। উদরনের কিরণাবলী এছের প্রথম শ্লোকটি লক্ষণাবলীর শেবেও দেখা বায়। বাচস্পতি মিশ্র ও উদয়নাচার্যা, জীহর্ষের পূর্ব্ববর্তী, ইহাও খণ্ডন-খণ্ড-খাদ্য পাঠে জানা বায়। এখন বক্তব্য এই যে, উদ্যোতকর গুটার সপ্তম শতাব্দীর শেষবলাঁ হইলে গুটার দশম শতাব্দীর গ্রন্থকার বাচস্পতি মিশ্র, উদ্যোতকরের বার্ত্তিককে "অতিজরতীনাং" এই কথার ধারা প্রাচীন গ্রন্থ বলিবেন এবং উদয়নাচার্য্য উদ্যোতকরের সম্প্রদায় লোপ প্রভৃতি পূর্ব্বোক্ত প্রকার কথা বলিবেন, ইহা কিছুতেই সম্ভব মনে হর না। এখনও রঘুনাথ শিরোমণি প্রভৃতির ভারগ্রন্থ প্রাচীন গ্রন্থ বলিয়া কণিত হয় না। উদ্যোতকরের বার্ত্তিকের আলোচনায় মনে হয়, তিনি ভট্ট কুমারিল ও ভর্তৃহরিরও পূর্ব্ববর্ত্তী। ভারবার্ত্তিকে ভর্ত্তরের মতের কোন আলোচনা বা ভর্ত্ত্রির কোন কথা এবং মীমাংসক মতের

১। নমু চিরন্তনেই অনু নিবলে মহাজনপরিগৃহীতে বহবে। নিবলাঃ সন্ত্রীতি কুত্রমনেনেতাত আই ইচ্ছাম ইতি।
নমু বনি প্রস্থানার বিচ্ছেবেন তে নিবলাঃ কবং কুনিবলাঃ? অব সম্প্রদারে। বিচ্ছিরঃ? কবং ওবাপারং
বিচ্ছিন্তনম্প্রদার। তাংগর্বারীকা স্থানিবল ইতাত আহ অতিজ্বতীনামিতি। উল্লোভকর-সম্প্রদারো অনুবাং বৌধনং তচ্চ
কালবশানুগলিতমিব, কিলাসাত্র জিলোভনগুরোঃ স্কাশাছ্পদেশ-সমান্তনমানানিতিমন্বাং পুনর্বীভাবার দীয়ত ইতি
ক্রাতে। ন চ কুনিবল-শঙ্কম্যানাং তন্তাতুন্তিতমিতি তথাছুংকুবা অনিবন্ধহলে স্থিবেশনক্রপ্-সন্ক্রণ্নের নাম্প্রদানিত্রি।
নিতার্থাঃ নিতার্থাকি ক্রিডিছি, ই পৃষ্ঠা।

২। স্থান্নপ্রতানিবজোহসাবকারি প্রথিনাং মূরে। শ্রীব্যাসন্দর্ভিতিপ্রথ বসম্ববস্থ (৮৯৮) বংসরে।

ও। ত্রহামরাম (২০৬) প্রমিতেরতীতের শকার্ততঃ। নর্গেম্বস্থম-৮কে ত্রোধাং লক্ষণাবলীঃ।

আলোচনায় ভট কুমারিলের কথা বা মতের আলোচনা আছে বলিরা বুলিতে পারি নাই। উদ্যোতকরের উত্থাপিত মীমাংসক মতকে তাংপর্যাটীকাকার বাচম্পতি মিশ্র জরন্মীমাংসক মত বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন। কিন্তু শ্লোকবার্ত্তিকে অভুমান-প্রমাণের প্রমের বিষয়ে কুমারিল নিজ মতের সমর্থনপূর্বাক জন্যের মত বলিয়া ঐ বিষয়ে উদ্যোতকরের সমর্থিত মতাটরও উল্লেখ করিয়াছেন ( শ্লোকবার্ত্তিক, অনুমান পরিজেন, ৪৮ শ্লোক স্তইবা )। সেখানে টীকাকার পার্থ-সার্রথি মিশ্র ঐ মতকে নৈয়ায়িকের মত বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন। কুমারিল কোন অপ্রসিদ্ধ নৈনান্ত্রিক মতের উল্লেখ ও সমর্থন করিতে পারেন না। ঐ মতটি কুমারিলের পূর্ব্ব হইতেই স্থপ্রাসিদ্ধ হইনাছিল, ইহা বুঝা নাম। বাৎজায়ন নে ঐ মতাবলম্বী নহেন, তাহা বহু ছলেই স্পষ্ট বুঝা ধার। উদ্যোতকরই অনুমান-প্রমাণের প্রমের বিষয়ে অক্সাক্ত মত ও দিঙ নাগের মত থওন পূর্ত্তক ঐ নৃতন মত প্রকাশ করিয়াছেন, ইহা আমরা বুবিতে পারি (১৩৯ পৃষ্ঠা স্তইবা)। ভট্ট কুমারিল শ্লোকবার্ত্তিকে অন্থমান পরিচেছদে দিঙ্নাগের মতেরও থগুন করিয়াছেন। পরস্ত কবি বাণভট্ট পুষীর সপ্তম শতাব্দীর প্রারম্ভে হর্ষচরিতে প্রথমে যে বাসবদত্তা কাব্যের অতি প্রশংসা করিয়াছেন, উহা কৰি স্থবন্ধ-রচিত প্রদিদ্ধ বাদবদত্তা কাব্য, ইহাই পঞ্জিত-সমাজে প্রদিদ্ধ আছে। ঐ বাদবদত্তা কাব্য বাণভট্টের পূর্বেই বিশেষ প্রশিদ্ধি লাভ করিরাছিল, ইহা স্বীকার্যা। স্কবন্ধু ঐ বাদবদত্তা কাব্যে উপোতকরের নামোরের করিরাছেন, ইহা বুঝা যায<sup>2</sup>। তাহা হইলে উদোতকর যে ত্রবন্ধ্র পূর্বা হইতেই দেশে ক্সায়মত-প্রতিঞ্জীতা বলিয়া ক্রপ্রেদিক হইয়াছিলেন, ইহাও স্ক্রবন্ধ কথায় বুঝিতে পারা বার। এ সব কথা উপেকা করিকেও বাচম্পতি মিশ্র ও উনরনাচার্ব্যের কথা কিছুতেই উপেক্ষা করা বার না। তাহারা উদ্যোতকরের বার্ত্তিককে বেরূপ প্রাচীন প্রস্থ বলিয়া উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন, তাহাতে উদ্যোতকর যে খুষ্টার ষঠ শতাব্দীরও পুর্ব্নবর্তী, ইহা আমাদিগের বিদ্বাস।

খুঁটীর দশন শতাব্দীতে শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্র "অভিজরতীনাং" এই কথা বলিয়া যে বার্ত্তিকের প্রাচীনত্বের বোষণা ও তাহার উদ্ধারের প্রান্তেন স্চনা করিয়াছেন এবং বাহার উদ্ধারের জন্ত তিনি জিলোচন গুরুর উপাসনা করিয়াছেন, সেই অপ্রসিদ্ধ বার্ত্তিক প্রস্তের প্রাচীনত্ব বিষয়ে বাচম্পতি মিশ্র ও উদ্বন্দার্যায় লাস্ত ছিলেন, ইহা কিছুতেই সম্ভব নহে।

উল্লেখ করিবাছেন। কিন্তু তিনি বে ধর্মকীর্ত্তির "বাদ্যার" নামক গ্রন্থকেই "বাদ্বিধি" নামে এবং বিনীতদেবের "বাদ্যার্থাখ্যা" নামক গ্রন্থকেই "বাদ্বিধিনতীকা" নামে উল্লেখ করিবাছেন, তাহা বুঝিতে পারি নাই। ঐ সকল মূল এন্থ পাওরা যার না। গ্রন্থের প্রকৃত নাম ত্যাগ করিবা, করিত নামে উল্লেখ্যের কোন করেণ বুঝি না। উল্লেখ্যের প্রকৃত নাম ত্যাগ করিবা, করিত নামে উল্লেখ্যেও কোন করেণ বুঝি না। উল্লেখ্যের প্রকৃত্য নাম তাহার করে নাম তাহার প্রকৃত্য নাম তাহার প্রকৃত্য নাম তাহার করে করে করে করে করে করে করে নাম তাহার করে করে করে করে করে করে নাম তাহার করে করে নাম তাহার করে করে করে করে করে নাম তাহার করে নাম তাহার করে করে নাম তাহার করে নাম

<sup>) ।</sup> कावतिविद्यातगांडकदवक्षणाः ।—वागवनदाः, २०० मुह्रा ।

মূল গ্রন্থ বিৰূপ্ত হইরাছে। সকল সম্প্রদায়ের মধ্যেই সদৃশ নামেও অনেক গ্রন্থ ছিল ও আছে। বিভিন্ন এম্বাবের বিভিন্ন এম্বে বিষয়বিশেষের বিচারে সদৃশ ভাষারও প্রয়োগ হইয়াছে ও হইয়া থাকে। উদ্যোতকরের উদ্ধৃত বিভিন্ন বৌদ্ধ প্রস্থ-সন্দর্ভ দেখিলেও ইহা বুঝা নাম। তাৎপর্য্য-টীকাকার বাচস্পতি মিশ্রের কথায় উদ্যোতকর, দিঙ্নাগ ও স্থবন্ধর প্রন্থের বিশেষ উল্লেখ ও প্রতিবাদ করিয়াছেন, ইহা ম্পষ্ট পাওয়া বায়। উদ্যোতকরের কথিত "বাদবিধানটীকা" স্থবন্ধরচিত কোন গ্রন্থের টীকা, ইহা মনে হয়। বাচম্পতি দিশ্র ঐ স্থলে পূর্ব্বে উদ্যোতকরের উল্লিখিত কোন লক্ষণকৈ স্থবন্ধুর লক্ষণ বলিরা উরেথ করিয়াছেন। ধর্মাকীর্ত্তি ঐ মত সমর্থন করিয়া তাঁহার "ভারবিন্দ্" এছে উদ্যোতকরের কথার প্রতিবাদ করিতে পারেন। কিন্তু উদ্যোতকর যে ধর্মকীর্ত্তির কোন প্রস্তের উল্লেখাদি করিরাছেন, ইহা বুঝিতে পারি নাই। মূল প্রন্থ না পাইলে অথবা কোন প্রামানিক প্রাচীন সংবাদ না পাইলে তাহা বুঝা বার না। বাচম্পতি মিশ্র পূর্বোক্ত গ্রন্থবার সম্বন্ধে কোন পরিচয় দিয়া বান নাই। উদ্যোতকর আরও বহু স্থলে বৌদ্ধ প্রস্থের উরেখ করিরাছেন, তৃতীয় অধ্যারের প্রারম্ভে "সর্বাভিগমরস্থত্ত" নামে কোন প্রাচীন বৌদ্ধ গ্রন্থের উরেখ করিয়াছেন, কিন্তু বাচস্পতি মিশ্র ঐ সকল গ্রন্থের কোন পরিচয় দিয়া বান নাই। বচ্ স্থালে কোন কোন বৌদ্ধ এন্থের পরিচয়ও দিরাছেন। ধর্ম্মকীর্ত্তির গ্রন্থ বে তাঁহার বিশেষ অধিগত ছিল, ভাহার পরিচয় ভামতী ও তাংপর্যানীকা প্রভৃতি গ্রন্থে পাওয়া বার। দিঙ্নাগের সমদাময়িক বহুবৰু নামে যে প্রধান বৌদ্ধ নৈরায়িকের বার্ত্তা পাওয়া যার, বাচম্পতি মিশ্র তাঁহাকেই স্থবৰু নামে বহু ছলে উল্লেখ করিরাছেন কি না, তাহা নিঃসন্দেহে বলা বার না। সে বাহাই হউক, মূল কথা, উদ্যোতকর খৃষ্টার দপ্তম শতান্ধীর বহু পূর্ববর্তী এবং ভগবান্ বাংজারন খৃষ্ট-পূর্ববর্তী, ইহাই আমাদিগের বিশ্বাস। এথানে নিজের বিশ্বাসান্ত্সারেই এ সকল বিধরে কিছু আলোচনা করিলাম। প্রধান ঐতিহাসিকগণের কথা এবং অনুসন্ধান দারা কলে কোন প্রমাণ সংগ্রহ করিতে পারিলে তাহা গ্রন্থশেষে প্রকাশ করিবার ইচ্ছা আছে। এ পর্য্যস্ত এই সকল বিষয়ে যে সমস্ত প্রবন্ধাদি পাঠ ও অনুসন্ধানাদি করিয়াছি, তাহাতে নানা মতভেদই পাইয়াছি ; জোন নির্ব্বিবাদ সিদ্ধান্ত পাই নাই। মততেদ অবলগন করিয়া এই গ্রন্থের টিগ্ননীর মধ্যেও কোন কোন কণা বলিয়াছি।

ভাষ্যকার বাংস্থারন কোন্ নেশে আবিভূত হইয়াছিলেন, এ বিষরেও কোন নির্মিবাদ সিদ্ধান্ত পাওরা যায় না। বাংস্থারন দাকিণাতা, ইহা অনেকে দমর্থন করেন। বাংস্থারন ও উন্যোতকর উভরেই মৈখিল, ইহাও অনেকে বলেন। ভাষ্য ও বার্তিকের ছারা এ বিষয়ে কিছু নিশ্চম করা যায় না। কোন কোন কথার ছারা বাহা করনা করা যায় এবং কেহ কেহ যেরপ করনা করিয়ছেন, বথাস্থানে তাহার আলোচনা পাওয়া বাইবে এবং প্রন্থারেও প্নরার এ সকল বিষয়ে আলোচনা পাওয়া যাইবে।

#### নিবেদন

ভগবানের কুপার বন্ধভাষার অন্থবাদ, বিবৃতি ও টিগ্ননীর সহিত বাংভারন ভাষা সমেত ছারদর্শনের প্রথম অধ্যার প্রকাশিত হইল। বাংভারন ভাষা বেরূপ অতি ভ্র্কোষ গ্রন্থ, তাহা স্থানী
সমাজের কবিদিত নহে। মাদৃশ ব্যক্তি এই প্রন্থের প্রস্কৃত ব্যাঞ্যাদি কার্য্যে অবোগ্য। তথাপি
কতিপর বিদ্যোৎসাহী স্থানিক্ষত স্কৃত্বং ব্যক্তির আন্তরিক উৎসাহের বলেই অতি ভ্রনাত্তমের
পরিচর দিরা আমি এই কার্য্যে পার্ত্ত হইরাছি। স্থানীগণ এই গ্রন্থে আমার প্রচুর অম-প্রমাদের
পরিচর পাইবেন এবং এই অতি ভ্রন্থায় কার্য্য সম্পাদন করিতে আমি কাহারও পত্না অনুসরণ
করিতে না পারার পদে পদে আমার পদখালন অবগ্রস্তাবী, ইহা আনিয়াও এই কার্য্যে প্রবৃত্ত
হইরাছি। আমার ওক্তরে পরিশ্রমের ফলে বদি বাংকারন-ভাষা-পাঠানীদিগের কিন্দিনাত্রও
সাহায্য হর, পরিশ্রমের লাব্য হয়, তাহা ইইলেই আমি চরিতার্থ হইব।

নানা কারণে বহু স্থলে বাংস্টারন ভাষ্যের প্রকৃত পাঠ নির্ণয় করা এখন ছংসাধ্য হইরাছে। পরস্ক প্রচলিত ভাষা প্রকে গেরপে ভাষা-সন্দর্ভ সরিবেশিত হইরাছে, তাহাতে ভাষ্যের সংগতি এবং পূর্বপক্ষ উত্তরপক্ষ-সন্দর্ভ এবং প্রশ্ন প্র উত্তর-সন্দর্ভের নির্ণয় করাও সর্বাঞ্জ সহলে সম্ভব হর না। এই সমস্ত কারণে বাংস্টারন ভাষ্য আরও অতি ছর্মোধ হইরাছে। এ জন্ম এই প্রস্তে ভাষা-সন্দর্ভগুলি পূথক্তাবে যথাস্থানে সনিবেশিত করিতে গণামতি চেষ্টা করিয়াছি। ইহাতে মূল ভাষা অপেক্ষাকৃত স্কুরোধ হইবে, আশা করা যার। উদ্যোভকরের বার্ত্তিক ও বাচম্পতি মিশ্রের তাৎপর্যানীকা প্রভৃতি গ্রন্থ ও নানা পাঠভেদের গণামতি পর্যানোচনা করিয়া এই এম্বে ভাষা-পাঠ গ্রহণ করিয়াছি। কোন কোন স্থলে বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতির সম্মত ভাষা-পাঠ নির্ণয় করিতে না পারার প্রচলিত গাঠ ই গ্রহণ করিতে হইয়াছে।

প্রাচীন বাংজারন ভাষে বে প্রণাগীতে বাক্য প্রয়োগ হইরাছে, বর্ত্তমান বন্ধভাষার ঐ প্রণানীতে বাক্যপ্রয়োগ হর না। ভবাপি মুলানুযারী অনুবাদের অনুবাদের প্রথম প্রধান করিলে তারা মুলের অনুবাদ করিতে ইইরাছে। স্বাধীন ভাষার মুল-প্রতিপাদ্য বিষয়ের বর্ণন করিলে তারা মুলের অনুবাদ হয় না; তদারা মুলের পদ পদার্থ বুবিয়া, প্রতিপাদ্য বুবিবার পক্ষেও বিশেষ সাহায় হর না। বাংসায়ন ভাষাের ভাংপর্যাবাদের জার বহু হলেই শব্দার্থ-বোধও অতি হুক্টিন। এ জন্ম অনেক হলে অনুবাদে ভাষাের শব্দই উল্লেখ করিয়া পরে তারার অর্থ ব্যাখ্যা করিয়াছি থবং সর্বত্তই বাহাতে অনুবাদের মারা মূল ভাষাের বাক্যার্থ-বোধে সহায়তা হইতে পারে, বথাশক্তি সেইরপ চেন্না করিয়াছি। ভাষাকার স্থরের জায় সংক্ষিপ্ত বাক্যের মারা প্রথমে তাহার বক্তবাটি বলিয়া, পরে আবার নিজেই সেই নিজ বাক্যের বিশদ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। উহা ভাষাগ্রম্থের লক্ষণ। উহার নাম স্থপদ-বর্ণন। ভাষ্যের ঐ সকল অংশের অনুবাদের পূর্ব্বে সর্বত্তর স্বাকা করিয়াছি। ঐ সকল ভাষাসন্ধর্তকে ভাষাকারের স্বাকা

বর্ণন-ভাষ্য বলিরা বুঝিতে হইবে। ভাষ্যের ন্তায় অন্তবাদেও বছ স্থলে ভাষ্যের প্রধানীতে স্থবাকাবর্ণন বা প্রার্থাক্ত কথার ব্যাখ্যা করিয়াছি; অনেক স্থবে ভাষোর তাংপর্যা ব্যাইতেও চেষ্টা করিয়াছি। বহু খলে যথাশক্তি সরণ ভাষায় অন্ধ্রাদের পরে "বিবৃতি"র ছারা মূলের প্রতিপাদা বিষয়ট বুরাইতেও চেষ্টা করিয়াছি। ছত্ত্বহ দার্শনিক গ্রন্থের কেবল অমুবাদের ছারা সম্পূর্ণরূপে তাৎপর্যা বুঝা ধার না। অনেক স্থগে নানাবিশ প্রশ্ন উপস্থিত হইরাও প্রকৃতার্থ-বোগে প্রতিবন্ধক হয়। বিশেষতঃ বাৎসায়নভাষ্য প্রভৃতি গ্রন্থের বাক্যার্থবাধ বা তাৎপর্য।বোগ নানা কারণে অতি স্কটিন, এই বিশ্বাদে সর্জত্ত সংস্কৃত টাকার প্রণালীতে বঙ্গভাষার একটি টিগ্লনী প্রকাশ করিরাছি। টিগ্লনীতে সর্পাত্রই স্তাকার ও ভাষাকারের তাৎপর্য্য বুরাইতে এবং বাৎস্তারন ভাষা বুবিতে গেলে যে সকল জিজাক্ত উপস্থিত হয়, তাহারও যথামতি যথাসম্ভব আলোচনা করিতে বথাশক্তি চেষ্টা করিয়াছি। প্রাচীন ভাষাচার্য্য উদ্যোতকর, বাৎভায়নভাব্যের বে বার্ত্তিক রচনা করিয়াছেন, ভাগতে তিনি স্থায়স্থ্রেরও ব্যাখ্যা করিয়াছেন; উহা ক্যায়বার্ত্তিক নামে প্রসিদ্ধ । উদ্যোতকর বার্ত্তিক প্রন্থের লক্ষণান্তুসারে স্বাধীন সমালোচনার ঘারা বহু স্থলে ভাষ্যকারের ব্যাখ্যা ও মতের খণ্ডন করিয়াছেন এবং নিজে অন্তরূপ স্থার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। দর্বতন্ত্রপতন্ত্র শ্রীমন্বাচস্পতি মিশ্রও স্থায়বার্তিক-তাৎপর্যা-টীকা নামে উদ্যোতকরের বার্তিকেরই টীকা করিয়া উদ্যোতকরের মত সমর্থন করিতে ভাষাকারের মতের থগুন করিয়াছেন। উদয়নাচার্য্য বাচস্পতি মিশ্রের ঐ টাকারই স্থারবার্ত্তিক-তাৎপর্য্য-পরিগুদ্ধি নামে টাকা করিয়াছেন। এই গ্রন্থের কিয়দংশ-মাত্র মুক্তিত হওয়ার সন্ধাংশ দেখিতে পাই নাই। স্তায়বার্ত্তিকে উন্যোতকর এবং তাৎপর্যানীকায় বাচস্পতি মিশ্র বাৎস্থারন ভাবোর যে যে স্থলের ব্যাখ্যা ক্রিয়াছেন, দেই দেই স্থলে ওাহাদিগের নামোরেবে যে ব্যাখ্যা প্রকাশ করিয়াছি। অফ্রান্ত হলে আনার কুদ্র শক্তি ও কুদ্র চিন্তার দারা বেমন বুরিরাছি, অগত্যা সেইরপই ব্যাথা। করিয়াছি। বাংজায়ন ভাষ্যের অত্বাদের সলে ভার-বার্ত্তিক ও তাৎপর্যাসকার অনেক অংশের অনুবাদ করাও কর্ত্তব্য মনে করিয়া টিগ্ননীতে তাহাও বধামতি করিয়াছি। দে জ্ঞুও টিপ্লনী অনেক খুলে বিস্তৃত হইয়াছে। উদ্যোতকর ও বাচস্পতি মিশ্র বে বে স্থলে বাৎস্থায়নের মতের বণ্ডন করিয়াছেন, আমি দেই দেই স্থলে বাৎস্থায়নের অভিপ্রায় বর্ণন করিতেও যথাশক্তি চেষ্টা করিয়াছি এবং অনেক খুনে উদ্যোতকর ও বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি গুরুপাদগদের কথা বুঝিতে না পারিয়াই বিদ্যার্থীর স্থায় স্থাসমাজের নিকটে অনংকোচে আমার সংশব জাপন এবং অনেক স্থলে সিদ্ধান্তের ভাবে আমার পূর্ব্বপক্ষেবই নিবেদন ও স্মর্গন করিয়াছি। প্রাচীন গুরুপাদগণের বাাখ্যা খণ্ডন করিবা পাণ্ডিত্য প্রকাশ করা আমার উদ্দেশ্য নামূশ বাক্তি তাহা কল্লনাও করিতে পারে না। আমি প্রাচীনগণের কথা বুঝিতে না পারিয়াই আমার দংশর ও পূর্ব্বপক্ষের সমর্থন করিয়া বিদ্যার্থীর ভাষ স্থাসসাজে নিবেদন করিয়াছি। স্থাসমাজ ঐ দকল প্রাচীন এছের তাৎপর্য্য কাখ্যা করিয়া প্রচার করিবেন, দেশে প্রাচীন ভাষ প্রছের প্রচুর আলোচনা হইবে, বাৎস্তায়নের মতের এবং তাঁহার ভাষ্যের বিশেষ আলোচনা হইবে, ইহাই আমার আশা ও উব্দেশ্ত। এ জন্ত অনেক স্থলে প্রাচীন ও নবা নৈরাদিকগণের মতভেদেরও বথামতি

আলোচনা করিছাছি। অনেক হলে বাংজাহনভাষ্যে ব্যবহৃত অনেক শক্তের অর্থব্যাগ্যা করিতেও টিপ্লনীতে আৰ্ছ্যক বোধে অনেক আলোচনা করিয়াছি। বঙ্গভাষায় বিবিধ বিষয়ে অনেক আলোচনার ফলে বদি পাঠকগণের কোন অংশে কোন বিষয়ে কিছু উপকার হয়, ইহাও আমার উদেশু। এই সমস্ত বিবিধ আলোচনা করিতে বাইরা মাদৃশ ব্যক্তির বহু অঞ্চতা ও ভ্রমের পরিচর দিতে হইবে জানিরাও পূর্কোক্তরপ নানা উদ্দেশ্তে আমি অসংকোচে নানা আলোচনা করিয়াছি। পরত্ত দর্শনশার, বিশেষতঃ ভায়শার বন্ধভাষার ব্যাইতে হইলে সংখ্যেপে তাহা ব্যান অসম্ভব। বিশেষতঃ বাৎস্তান্ত্ৰন ভাষোর ক্লান্ত অক্তর মূল সংস্কৃত গ্রন্থের সকল কথা বিশেষক্রপে বুঝাইতে গেলে অনেক কথা বলা আবঞ্চক হয়। এ জ্ঞাও টিপ্পনীতে বহু কথা বলিতে ছইয়াছে। কিন্তু জুক্ত সংস্কৃত টীকার স্তার অনেকে এই এছের টিখনীর ও সর্বাংশ না পড়িয়া কেবল ব্যাখ্যাংশমাত্রও পড়িতে পারেন। অনেক স্থলে মূল ভাষা ও অনুবাদ না পড়িয়াও কেবল টিপ্পনী পড়িলেও এবং অনেক স্থলে কেবল অনুবাদ ও বিবৃতি পড়িলেও বাহাতে ভাষ্যের প্রতিপাদ্য বুঝা যায়, সেইরূপ চেষ্টাও বথাশক্তি করিয়াছি। সর্ব্বশ্রেণীর পাঠকগণের দিকে লক্ষ্য রাধিয়াই আমি বথাশক্তি এই প্রস্থের ব্যাখ্যা ও নানা কথার আলোচনা করিয়াছি: কিন্ত ইহাও বলা আবশুক বে, বন্ধভাষায় স্তায়-দর্শন ও বাংজারনতায়া বুঝাইতে আমি যথাশকি চেটা করিলেও বাহারা এই সকল বিষয়ের কোনকপ আলোচনা করিবার অবসর বা হুয়োগ পান নাই, তাঁছাদিগকে বিশেষ পরিশ্রম ও সময় ব্যয় বীকার করিয়া এই এছ বুরিতে চেষ্টা করিতে হইবে। কোন অঞ্চাত চর্কোধ বিষর প্রথমে সহজে কেহই বুরিতে পারেন না। বলভাষায় ছারশান্ত্রের ব্যাখ্যা করিলেও বিষয়ের হুকোঁধত্ববশতঃ দে বাাখাও সর্বত্ত স্ববেধ ইইতে পারে না। সরল ভাষায়, স্বাধীন ভাষায় সহজে জাগশাস্ত্র বুবাইবার অনুরোধে জানপূর্বক প্রকৃত বিষয়ের অপনাপ বা পরিত্যাগ করা বায় না। পারিভাবিক বন্দ পরিত্যাগ করিরা অন্ত স্থাসিদ্ধ শব্দের দারা ঐ সকল পারিভাষিক শব্দার্থ প্রকাশও অসম্ভব। এইরপ নানা কারণে এবং সর্কোপরি আমার অক্ষতাবশতঃ অনেক স্থলে অন্তবাদাদি ইচ্ছা সংস্বেও স্বোগ করিতে পারি নাই। শ্লামুবায়ী অমুবাদ করিতে অমুবাদের ভাষার পূর্ণতা বা সৌষ্ঠব-দাবনেও স্বাধীন ভাবে যন্ত করিতে পারি নাই। পরস্ত এই প্রথম অধ্যায় বিশেষ ক্রোঁয়ে ব্লিয়া এবং এই অন্যান্তে কর্ত্তবাবোধে অনেক কথার আলোচনা করার অনেক হলে এই গ্রন্থ অনেক পাঠকের নিকটে সম্ভবতঃ অতি হর্কোধ বলিয়াই প্রতিপন্ন হইবে ৷ আমার প্রথম চেষ্টান্ন এই প্রথম গণ্ডে আরও অনেক প্রকার জাটিও ভাষাদোষ প্রভৃতি ঘটিয়াছে, ইহা আমিও বুঝিতেছি। অক্তান্ত খুণ্ডে ভাষাসংখ্যমের দিকে বিশেষ মনোযোগী আছি। আর তিন খণ্ডে এই গ্রন্থ সমাপ্ত कतिवात हैका ।

পরিশেবে পাঠকগণের নিকটে সবিনয় প্রার্থনা এই বে, সকলেই এই এর পাঠ করিব। আমাকে নিজ নিজ অভিমত জানাইবের। বঙ্গীব-গাহিত্য-পরিষৎ পরমবিদ্যোৎসাহিতার ফলে বে মহান্ উদ্দেশ্যে প্রচুর অর্থবায় স্বীকার করিবা এই এছ প্রকাশ করিতেছেন, দেই উদ্দেশ্যদিদির জন্ত এই প্রস্থের সোর্চবদাধন আমার পরম কর্তব্য ইইবাছে, তজ্জন্ত আমি সকলেরই অভিমত ও উপদেশ গ্রহণ করিতে সর্বাদা ইচ্ছুক। পাঠকগণ এই গ্রন্থকে নিজের গ্রন্থ মনে করিয়া ইহার স্বোষ্টবদাধনের জন্ম আমাকে উপদেশ করিলে, তদমুসারে জন্ম থণ্ডে এবং গ্রন্থশোরে আমি দোষ সংশোধনে যথাশক্তি চেষ্টা করিব। আর যদি পাঠকগণের উৎসাহের ফলে আমার জীবনে কথনও এই গ্রন্থের পুনঃসংস্করণ হন্ন, তবে তথন আমি ইহার সৌষ্টবদম্পাদনে বিশেষরূপ চেষ্টা করিতে পারিব। আমার আর যাহা বাহা বলিবার আছে, তাহা গ্রন্থশোষেই বক্তবা। ইতি।

The state of the s

BUT A REPORT THE STOP AT THE RESIDENCE

THE PARTY OF THE P

The second secon

বহান্দ ১৬২৪ ২৭শে শ্রাবণ পাবনা

শ্রীফণিভূষণ শর্মা

| विवय                                                                         | পূৰ্বাদ |
|------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ৮ম স্ত্রে—দৃষ্টার্প ও অদৃষ্টার্থ-ভেদে শব্দপ্রমাণের হৈবিধা কথন, (ভাষো) ঐ      |         |
| স্তের প্রোজন কথন ও "দৃষ্টার্থ" ও "অদৃষ্টার্থ" শব্দের ব্যাখ্যা                | Pac     |
| ১ন ক্ষেত্র আত্মাদি ছাদশ প্রকার প্রমেয়ের নামোলেগরপ প্রমেয়-বিভাগ ও           |         |
| প্রমেরের দামান্ত-লকণ স্বচনা                                                  | 560     |
| ভাষ্যে আত্মাদি হাদশ প্রমেষের পরিচয় ও ক্রব্যগুপাদি নামাক্ত প্রমেষের অন্তিত্ব |         |
| কথন পূর্ণক ভাষক্ত্যে আন্মাদি ছাদশ পদার্থের প্রমের নামে বিশেষ                 |         |
| উল্লেখ্যে কারণ কথন, প্রমেয়মধ্যে স্থাধের অনুলেখের কারণ কথন                   | 202     |
| ১০ম সূত্রে ইজাদি গুণের আন্থানিকর কথন হারা আন্থার লগাণ সূচনা                  | 209     |
| ভাষ্যে স্ত্রার্থ ব্যাধ্যা ও অনাত্রবাদীর মত খণ্ডর                             | הפל     |
| ১১শ স্ত্রে শরীরের লকণ                                                        | 398     |
| ১২শ স্থাত্ত ইন্দ্রিরের বিভাগ ও লক্ষণ স্ট্রনা ও ইন্দ্রিরের ভৌতিকত্ব কথন       | 599     |
| ভাষো – ইন্দ্রিধের সামান্ত দক্ষণ ও বিশেষ লক্ষণ ব্যাথ্যা ও ইন্দ্রিধের ভৌতিকত্ব |         |
| रीकादात्र युक्ति व्यन्ति                                                     | 396     |
| ২০শ স্থাত্ত ক্ষিত্যাদি পঞ্চ ভূক কথন, ভাষ্যে ঐ স্থাত্তর প্রয়োজন কথন          | 250     |
| ১৬শ সূত্রে গ্রাদি ইন্দ্রিয়ার্থ কথন পূর্বক তাহার লক্ষণ সূচনা                 | 350     |
| ১৫শ হত্তে বুদ্ধির লক্ষণ ( ভাষ্যে ) সাংখ্যমত নিরাদ \cdots \cdots \cdots       | 245     |
| ১৬শ স্থাত্ত মনের সাধক উল্লেখ পূর্বাক লক্ষণ সূচনা                             | 25-0    |
| ভাষ্যে স্ত্রান্থসারে মনের সাধন                                               | 358     |
| ১৭শ হত্তে প্রবৃত্তির লক্ষণ ··· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·            | 366     |
| ১৮শ স্থাত্র দোবের লক্ষণ                                                      | 269     |
| ১৯শ সূত্রে প্রেত্যভাবের লক্ষণ, ভাষো প্রেত্যভাবের ব্যাখ্যা ও অনাদিত্ব কথন     | 269     |
| ২০শ সূত্রে ফলের লক্ষণ                                                        | PAC     |
| ২১শ স্থান হৃত্যের লকণ                                                        | 197     |
| ২২শ সূত্রে জপবর্গের লক্ষণ                                                    | 066     |
| ভাষ্যে—মোক্ষে নিতাস্থরের অভিব্যক্তি হয়, এই মতের বিশেষ বিচারপূর্বাক          |         |
| পশুন ১৯৫—                                                                    | 20)     |
| ২৩শ স্ত্রে সংশরের লগণে ও পঞ্চবিধ বিশেষ কারণজন্ত পঞ্চবিধ সংশরের               |         |
| रुम्ना                                                                       | २०७     |
| ভাষো পঞ্চবিধ সংশক্ষের ব্যাখ্যা ও উদাহরণ ২০৮—                                 | 250     |
| ২৪শ সূত্রে প্রয়োজনের লক্ষণ                                                  |         |
| ২ঙশ স্থাত্ত দৃষ্টাস্থের লক্ষণ                                                |         |

|                 | বিষয়                                            | ~               |                    | 門胡客   |  |  |
|-----------------|--------------------------------------------------|-----------------|--------------------|-------|--|--|
|                 | ২৬শ স্থতে সিন্ধান্তের সামান্ত লকণ · · ·          | ***             | ***                | 355   |  |  |
|                 | ২৭শ হত্তে চতুর্বিধ দিনাত্তের বিভাগ               | ***             | 1000000            | 558   |  |  |
|                 | ২৮শ স্থতে সর্ব্বতরসিদ্ধান্তের লক্ষণ              | 213             | ***                | २२६   |  |  |
|                 | ২৯শ খুৱে প্রতিভন্তসিদ্ধান্তের লকণ                | 341             | 10 1 1 200         | २२७   |  |  |
|                 | ০০শ সূত্রে অধিকরণসিদ্ধান্তের লক্ষণ               | ***             | 20)                | २७०   |  |  |
|                 | ৩১শ হত্তে অভ্যুপগমসিদ্ধান্তের লক্ষণ              | 111             | 100                | २७३   |  |  |
|                 | ৩২শ স্ত্তে প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের বিভাগ         | 194             | ***                | 300   |  |  |
|                 | ভাষো — দশাবরববাদের উল্লেখ, ব্যাখ্যা ও খণ্ডন      | 191             | 1999               | २०१   |  |  |
|                 | ৩৩শ সূত্রে প্রতিজ্ঞার লক্ষণ · · ·                | 11 11           | m                  | \$80  |  |  |
|                 | ০৪শ হলে হেত্র সামান্ত লক্ষণ ও সাধর্ম্ম হেত্র ভ   | শক্ষণ           | 224                | 585   |  |  |
|                 | ০০শ হত্তে বৈধর্ম্য হেতুর লক্ষণ · · ·             | ***             | and the state of   | 248   |  |  |
|                 | ৩৬শ স্থত্তে উদাহরণের সামান্ত লক্ষণ ও সাবর্শ্যোদা | হ্রণের লক্ষণ    | ***                | २७०   |  |  |
|                 | ৩৭শ স্থা বৈধর্ম্যোদাহরণের লক্ষণ · · ·            | 194 -           | 749. 789           | 200   |  |  |
|                 | ৩৮শ হত্তে উপনৱের লক্ষণ · · ·                     | -194            |                    | 295   |  |  |
|                 | ৩৯শ স্থতে নিগমনের লক্ষণ · · ·                    | ***             | *** / - ***        | २५२   |  |  |
|                 | ভাষ্যে—প্রতিক্ষাদি পঞ্চাবয়বে সর্বাপ্রমাণের মিল  | न कर्थन ও       |                    |       |  |  |
|                 | তাহার হেতু কথন, প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের প্র      | ত্যেকের প্রয়োজ | ন বৰ্ণন ২৮৬–       | -5 25 |  |  |
|                 | ৪০শ স্ত্রে তর্কের লক্ষণ ও তর্কের প্রয়োজন কথন    |                 | -144               | cos   |  |  |
|                 | ভাষ্যে—তর্কের উদাহরণ প্রদর্শন ···                | ***             | 144 14.8           | 400   |  |  |
|                 | তর্ক, তত্ত্জান নহে, কিন্ত তত্ত্জানের সহায়, ইহার | হেতু কথন        | ***                | 030   |  |  |
|                 | ৪১শ স্থাত্রে নির্ণয়ের লক্ষণ 💮 · · ·             | ar -            | 119                | 036   |  |  |
|                 | ভাষ্যে—সাধন ও উপালম্ভ, এই উভয়ই নির্ণয়-সাধন     | হইতে পারে না    | , এই পূর্মপন্দের   |       |  |  |
|                 | স্মর্থন ও নিরাস এবং নির্ণয়দাতই সংশয়            | भूर्तक नरह, छ   | ানস্ভোক নির্ণর-    |       |  |  |
|                 | লক্ষণ নির্ণয়মাত্রের লক্ষণ নহে, এই সিদ্ধান্ত কণ  | <b>4</b> F      | ***                | 9 (0  |  |  |
|                 | C 3                                              |                 |                    |       |  |  |
| দ্বিতীয় আহ্নিক |                                                  |                 |                    |       |  |  |
|                 | ১ম স্থ্যে বাদের লক্ষণ                            | ***             | ***                | 050   |  |  |
|                 | ভাষো বাদলক্ষণের ব্যাথা। এবং বিশেষণ পদগুলির       |                 |                    | ৩২৮   |  |  |
|                 | ২য় সূত্রে জরের লকণ, ভাষো জ্বলকণের ব্যাগ্যা,     | ছল, জাতি ও      | নিগ্ৰহন্তানের দারা |       |  |  |
|                 | কোন পদার্থের সাধন হইতেই পারে না, এই              | পূর্নপক্ষের দম  | ৰ্থন পূৰ্বাক তাহার |       |  |  |
|                 | <b>উe</b> 4                                      | -+              |                    | ರಾಶ   |  |  |
|                 |                                                  |                 |                    |       |  |  |

## ( 85 )

| विवयं                                                                              | পূর্তাদ |
|------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| তয় স্থৱে বিতপ্তার লক্ষণ                                                           | 086     |
| sর্থ স্থুৱে হেম্বাভাগের বিভাগ · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                | 680     |
| ৫ম স্থাত্ত স্ব্যাত্তিচারের লক্ষণ · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·             | 000     |
| ৬র্জ স্থাত্রে বিজক্ষের লক্ষণ                                                       | 052     |
| ৭ম সূত্রে প্রকরণসমের লক্ষণ ,                                                       | 290     |
| ৮ম ক্রে সাধাসমের লগাণ · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                        | 093     |
| ৯ম হত্তে কালাতীতের গলগ                                                             | 068     |
| ভাষ্যে কালাতীত হেম্বাভাগ-লক্ষণের ব্যাখ্যা ও উদাহরণ প্রদর্শন,                       |         |
| স্ত্রের মর্থান্তরের উল্লেখপূর্বক তাহার গণ্ডন · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | oh-8    |
| ১০ম স্ত্রে—ছলের সামান্ত লক্ষণ                                                      | 650     |
| ১১শ ক্রে—বিবিধ ছলের বিভাগ · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                    | 030     |
| ১২শ সূত্রে —বাক্ছবের লক্ষণ, ভাষো বাক্ছবের উদাহরণ ও মদত্ ভরক দমর্থন ৩৯৪             | -559    |
| ২০শ ক্রে—সামান্ত ছলের লকণ, ভাষ্যে—সামান্ত ছলের উদাহরণ ও                            |         |
| অস্ত্তর্য স্মর্থন ৪০৪                                                              | -805    |
| ১৪শ সূত্রে —উপচারছলের লক্ষণ, ভাষো—উপচারছলের উদাহরণ ও                               |         |
| অস্থ্ৰেকুৰ স্মৃত্নি ৪০ঃ                                                            | - 852   |
| ১০শ ফুল্লে—বাক্ছল হইতে উপচারছল তিয় নতে, স্বতরাং ছল দিবিল, এই পুর্ণাপক             | 824     |
| ১৯শ ফ্রে—বাক্ছল হইতে উপচাবছলের ভেদ জ্ঞাপন করিয়া পূর্দাস্থলোক                      |         |
| পূর্মপঞ্চের প্রতিষেধ · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         | 819     |
| ১৭শ স্থ্যে—বাক্ছল ও উপচারছলের বিশেষ স্বীকার না করিলে ছলের                          |         |
| একবাণতি কথন · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                  | 859     |
| ১৮শ স্ত্রে—জাতির লগ্ণণ                                                             | 835     |
| ১৯শ ফুরে—নিগ্রহস্থানের লক্ষণ ···                                                   | 835     |
| ২০শ স্থাত্য—জাতি ও নিএহপ্রানের বছত্ব কথন · · · · · ·                               |         |

# नगश्यमभन

# বাৎস্থায়নভাষ্য।

### ভাষ্য। প্রমাণতোহর্থপ্রতিপত্তী প্রবৃত্তিদামর্থ্যাদর্থবং প্রমাণং।

অনুবাদ। প্রমাণের দ্বারা গ্রাহ্ম ও ত্যাজ্য পদার্থের উপলব্ধি হইলে প্রবৃত্তির সফলতা হয়, অতএব প্রমাণ ঐ পদার্থের অব্যক্তিচারী ( এবং ) সর্বরাপেক্ষা নিতান্ত আবশ্যক, অর্থাৎ যেহেতু গ্রাহ্য ও ত্যাজ্য পদার্থকে প্রমাণের দ্বারা বৃত্তিয়া তাহার প্রাপ্তি ও পরিত্যাগ বিষয়ে প্রবৃত্ত হইলে সেই প্রবৃত্তিই সফল হয়, অতএব বুঝা যায়, প্রমাণ তাহার প্রতিপান্ত পদার্থকে যাহা এবং যেরূপ বলিয়া প্রতিপান্ন করে, সেই পদার্থ তাহা এবং সেইরূপই হয়, কখনও তাহার অন্তর্থা হয় না এবং সর্বরাপেক্ষা প্রমাণেরই প্রয়োজন অধিক।

বিবৃতি। জীব তাহার গ্রাহ্ন পদার্থের প্রান্তি এবং ত্যাজ্য পদার্থের পরিত্যাগ বিদরে প্রবৃত্ত
হইরা থাকে, কিন্তু ঐ দকল পদার্থকে যথার্থনিপে না বৃত্তিয়া কথাৎ এক পদার্থকে জন্ত পদার্থ
বিশিয়া অথবা এক প্রকার পদার্থকে জন্ত প্রকার পদার্থ বিশিয়া ভূগ বৃত্তিয়া তাহার প্রাপ্তি অথবা
পরিত্যাগে প্রবৃত্ত হইলে দে প্রবৃত্তি কথনই দকল হয় না, তাহা কিছুতেই হইতে পারে না।
জলার্থী ব্যক্তি তৈলকে জল বৃত্তিয়া তাহার প্রাপ্তিতে প্রবৃত্ত হইলে, অথবা জলকে তৈল বৃত্তিয়া
তাহার পরিত্যাগে প্রবৃত্ত হইলে দে প্রবৃত্তি কি দকল হয় । দেখানে কি তাহার বস্ত্রতঃ জলের
প্রাপ্তি এবং তৈলের পরিত্যাগ হয় । তাহা কথনই হয় না। যে কোনকপে উদ্দেশ্ত-দিছিই
এথানে প্রবৃত্তির দকলতা নহে, তাহা ভূল বৃত্তিয়াও হইতে গারে। কুপের জলকে গঞাজল
বৃত্তিয়া পান করিলেও পিপাদা নিবৃত্তি হয়, কিন্তু গলাজল বৃত্তিয়া সম্ভাল-লাভের যে প্রবৃত্তি,
তাহা দেখানে দকল হয় না। কোন স্থলে ভূল বৃত্তিয়া প্রবৃত্ত হইয়া আশাতীত ফললাভও
হইতে পারে, কিন্তু দেখানে যাহা বৃত্তিয়া বাহার প্রাপ্তি বা পরিত্তাগ-বিষয়ে যে প্রবৃত্তি হইয়াছিল,
দে প্রবৃত্তি কিন্তু দকল হয় না, কারণ, দেই প্রবৃত্তির বিষয় দেই পদার্থ অথবা দেইন্রূপ পদার্থ
দেখানে থাকে না, তাহা থাকিলে দে বোধ ব্যার্থই হইত। পদার্থের যথার্থ বোধ হইণেই
তাহার প্রাপ্তি বা পরিত্তাগ-বিষয়ে প্রবৃত্তি দকল হইয়া খাকে। স্ত্রাং যে বেধি দকল

প্রবৃত্তির জনক, তাহাকেই যথার্থ বলিয়া নিশ্চয় করা বার। ঐ যথার্থ বোধ আবার প্রমাণ বাতীত হয় না। উহা প্রমাণেরই বাাপার, স্করাং উহার য়ারা প্রমাণও সকল প্রবৃত্তির জনক। স্করাং বুঝা বার, প্রমাণ তাহার প্রতিপাদা পদার্থের অব্যতিচারী অর্থাং প্রমাণের প্রামাণা আছে, তাহা না হইলে প্রমাণ কথনই সকল প্রবৃত্তি জন্মাইত না। ফলকথা, এইরূপ অম্মানের য়ায়া সামান্ততঃ প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চয় হইয়া থাকে। এবং প্রমাণ বাতীত ঘখন কোন পদার্থেরই মধার্থ বোধ হয় না, যথার্থ বোধ না হইলেও প্রেলিক প্রকারে প্রবৃত্তি সকল হয় না, স্তরাং প্রমাণ সকল প্রবৃত্তির জনক, প্রমাণ যথার্থ অন্তত্তির সাধন; অতএব বুঝা যায়, প্রমাণই সর্মাণে দিতান্ত আবশাক, সর্মাণ্ডে প্রমাণেরই অধিক প্রয়োজন, এ জন্ত মহর্ষি গোতম সর্মাণ্ডে প্রমাণ পদার্থেরই উল্লেখ করিয়াছেন।

টিগ্লনী। নাারদর্শনের বক্তা মহর্ষি গোতম প্রথম স্ত্রের হারা "প্রমাণ", "প্রমের" প্রভৃতি হোড়শ প্রকার প্রাথের তব্জানকে নিঃপ্রের্মলাভে আবশ্যক বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন, সেই বোড়শ প্রার্থের তব্জানদাধনের জ্বা তাহার এই নাারদর্শন আবশাক। নিঃপ্রের্মলাভে গোতমোক্ত প্রমাণাদি যোড়শ প্রার্থের তব্জান আবশ্যক কেন 
ইহবে।

মহবি গোতমের ঐ কথার এক সময়ে শুনাবাদী ও সংশয়বাদী বিরোধী সম্প্রদায় প্রতিবাদ করিরাছিলেন বে, পদার্থ-ভত্মজান অসম্ভব। কারণ, প্রমাণের হারাই বধন সকল পদার্থের তত্ত্ব বুঝিতে হইবে, তথন প্রমাণের তব্জান সর্কাণ্ডো আবশ্যক। প্রামাণাই প্রমাণের তত্ত্ব, কিন্তু সেই প্রামাণ্য নিশ্চরের কোনই উপায় নাই। যাহা "প্রমাণ" নামে অভিহিত হয়, তাহাকে প্রমাণ বলিয়া বিশ্বাস করিব কিরূপে 💡 অরুভূতির সাধন হইলেই তাহাকে প্রমাণ বলিরা বিখাদ করা নার না। কারণ, বাহা বস্তুতঃ প্রমাণ নহে, কিন্তু প্রমাণের নারি প্রতীর্মান হয় বলিয়া দার্শনিকগণ যাহাকে বলিয়াছেন "প্রমাণাভাস",—ভ্রমদাধন সেই প্রমাণাভাদের ৰারাও অসংখা অমুভূতি হইতেছে। বাহা যথার্থ অমুভূতির সাধন, তাহাকেই প্রমাণ বলা হইয়াছে, কিন্তু দেই অনুভূতি বুখাৰ্থ হইল কি না, ইহা নিশ্চয় করিবার উপায় বুখন কিছুই নাই, তথন প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চর কোনজপেই হইতে পারে না। প্রমাণকে প্রমাণ বলিয়া বথার্থজ্ঞপে বৃত্তিতে না পারিলেও তাহার বারা অন্য পরার্থের তবজ্ঞান অনপ্তব, স্থতরাং অসম্ভবের উপদেশক বলিয়া গোতমের এই শান্ত অনুর্থক। স্কার এক কথা, গোতম আত্মা প্রভৃতি "প্রমের" পদার্থের তর্জানকেই মোকলাভের চরম কারণরূপে দ্বিতীয় সত্তে ব্যক্ত করিয়াছেন, স্বত্যাং তাঁহার মতে আঝা প্রভৃতি "প্রমের" পদার্থগুলিই প্রধান মোকোপধোগী, তাহা হইলে ঐ "প্রমেদ্ন" পদার্থের সর্কাত্তো উল্লেখ না করিয়া "প্রমাণ" পদার্থেরট সর্কাত্তো উল্লেখ করা তাঁহার উচিত হয় নাই। এই সমন্ত আপত্তি নিরাসের জন্য গৌতমমতপ্রতিষ্ঠাকামী ভাষাকার বাংসাায়ন ভাষাারস্থে বলিয়াছেন:-

" প্রমাণতোহর্থপ্রতিপত্তৌ প্রবৃত্তিসামর্গ্যাদর্গবর্থ প্রমাণং"

ভাশ্বকারের কথা এই বে, প্রমাণের প্রামাণ্য-নিশ্চয়ের উপায় আছে; সমুমান প্রমাণের বারাই তাহা নিশ্চর করা যায়। অসুমানের খারা বুঝা যার, প্রমাণ তাহার প্রতিপাদ্য পদার্থের অব্যতিচারী। "প্রমাণ তাহার প্রতিপাদ্য পদার্থের অব্যতিচারী" এই কথা বলিলে কি বুকিতে হইবে ? বুকিতে হইবে, প্রমাণ যে পদার্থকে যাহা এবং বে প্রকার কলিয়া প্রতিপন্ন করে, সেই পদার্থ তাহা এবং সেই প্রকারই হয়, কখনও তাহার অন্যথা হয় না, জন্যথা হইলে বুঝিবে, তাহা প্রমাণ নহে—"প্রমাণাভাস"। "প্রমাণাভাস" তাহার প্রতিপাদ্য প্লাথের অবাভিচারী নহে। কারণ, প্রমাণাভাদের প্রতিপাদা পদার্গ বস্তুতঃ তাহা নহে অথবা দেই প্রকার নতে। "প্রমাণাভাস" রজ্জুকে "সপ" বলিয়া প্রতিপন্ন করে, কিছু রজ্জুর ব্যার্থ জ্ঞান হইলে তখন বুঝা বার, উহা দর্প নহে। প্রমাণাভাদ আত্মাকে বিনাশী বলিরা প্রতিপর করে, কিন্তু আন্তার তব ব্রিলে তথন বুঝা বায়, আত্মা সেই প্রকার নতে, অর্থাং আন্তা অবিনাশী, আল্লা নিতা। স্তরাং বুঝা বার, প্রমাণাভাস তাহার প্রতিপাদ্য পদার্থের প্রতিচারী নহে, প্রমাণ তাহার প্রতিপাল্প প্রার্থের অব্যতিচারী। প্রতিপাদা প্রার্থের এই অব্যতিচারিতাই প্রমাণের প্রামাণা। এই ধ্বরাভিচারিতার অনুমানই প্রমাণের প্রামাণোর অনুমান। ভাষাকার "প্রমাণঃ অর্থবং" এই কথার হারা তাহাই প্রকাশ করিরাছেন। ভাষ্যকার এই অভ্যানে হেতু বলিয়াছেন "প্রবৃত্তিসাম্থা"। "সাম্থা" শক্তি প্রাচীন কালে ফলসহন্ধ বা স্ফলতা অর্থেও প্রবৃক্ত হইত। প্রাচীনগণ স্কল প্রবৃদ্ধিকে "সমর্থপ্রবৃদ্ধি" বলিতেন। যে প্রবৃত্তির "অর্থ" কি না বিষয় সমাক্, অর্থাৎ বর্ণার্থ জ্ঞানের বিষয় হইয়াছে, তাহাই "সমর্থপ্রবৃত্তি," তদ্বির প্রবৃত্তি বার্থপ্রবৃত্তি, নিফল প্রবৃত্তি। প্রবৃত্তির সামর্থা বলিতে প্রবৃত্তির সফলতা। ভাষাকারের ঐ কথার ফলিতার্থ বুঝিতে হইবে – সফলপ্রবৃত্তিজনকও। ভাষাকার ঐ হেতুর ৰারা বুঝাইরাছেন যে, প্রমাণ যথন স্কল প্রবৃত্তির জনক, তথন বুঝা বায়, প্রমাণ তাহার প্রতিপাদা পদার্থের অব্যতিচারী, অর্থাৎ তাহার প্রামাণ্য আছে। প্রমাণ যদি প্রতিপাদা প্লার্থের অবাভিচারী না হইত, তাহা হইলে কখনই স্ফলপ্রবৃত্তি জ্ঝাইত না। ধাহা প্রতিপাদা পদার্থের অব্যতিচারী নহে, তাহা দকল প্রবৃত্তির জনক নহে, বেমন "প্রমাণাভাদ"। প্রমাণাভাদের দারা বুকিয়া সেই বস্তুর গ্রহণ বা পরিত্যাগ বিধরে প্রবৃত্ত হইলে সে প্রবৃত্তি কখনই স্কুল হইতে পারে না, কারণ, প্রমাণাভাসের হারা বাহা ব্যা বার, বস্ততঃ তাহা অথবা সেই প্রকার বস্ত সেখানে থাকে না। তাহা না থাকিলে তাহার প্রাপ্তি বা পরিত্যাগ কিরূপে হইবেছ তাহা কোন-

শেশ্বৰ্ণদিতি নিভাবোৰে মতুপ্। নিভাৱা চাৰাভিগানিতা, তেনাৰ্থাৰাভিচানীতাৰ্থ:। ইবমেৰ চাৰ্থাৰাভিচানিতা অমাৰ্থক, ৰংশেশকালাভাৱাৰছাভাৱাবিদংবাদোংব্ৰলগলকাৰভাত্তপ্ৰনিভিচা:। অল হেতৃঃ
অবৃত্তিনাম্বাধি ন্মৰ্থাস্থিকনক্ষাং। যদি পুন্তেতদৰ্থবলাভবিংলল সম্বাধি অবৃত্তিমকবিংশং ধথা অমাৰ্থাভাল ইতি বাতিবেকী হেতুঃ, অব্যব্যতিবেকী বা অনুমান্ত প্তঃপ্ৰমাণ্ডৱাংল্লভাগি সভ্বাং ।—ভাগৰাভিক,
ভাগৰ্থটীকা।

কপেই হইতে পারে না। ফলতঃ এইকপে পূর্ব্বোক্ত প্রকার অনুমানের হারা সামানতঃ প্রমাণের প্রামাণা নিন্দর হইলা থাকে, ইহাই ভাল্ককারের প্রথম কথা। "অর্থ" শব্দের হারা বস্তমাত্র ব্যা গেলেও ভারাকার প্রাহ্ম ও ত্যাক্রা পদার্থকেই এথানে "অর্থ" শব্দের হারা লক্ষ্য করিয়াছন। ভাল্যকার নিজেই পরে তাহা বলিল্লাছেন। কলকথা, নাহা প্রান্থও নহে, ত্যাক্রাও নহে, কিন্তু উপেক্ষণীয়, তাহা পদার্থ হইলেও এথানে "অর্থ" শব্দের হারা গৃহীত হয় নাই। কারণ, উপেক্ষণীয় পদার্থে কোন প্রবৃত্তিই হয় না; প্রবৃত্তির সফলতার কথা সেখানে বলা হার না।

হলদ্শীর আপত্তি হইতে পারে বে, যে অনুমান প্রমাণের বারা ভাষ্যকার সামান্তঃ প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চয় করিয়াছেন, সেই অনুমানের প্রামাণা নিশ্চয় কিরুপে হইবে ৽ তাহার জনা আবার অনা অনুমান উপস্থিত করিলে তাহারই বা প্রামাণা নিশ্চর কিরুপে হুট্রে <sup>প্</sup> এইরপে কোন দিনই প্রমাণের প্রামাণা-সন্দেহ নিবৃত্ত হুট্রে না, তবে আর প্রামাণা নিশ্চয় করা গেল কৈ দ এতহত্তরে বক্তব্য এই বে, অনুমান মাত্রেই প্রামাণা-সংশয় হয় না। এই বে খড়ি দেখিবা সমরের অভুমান করিয়া তদশ্লারে এখন সর্বাদেশে অসংখ্য কার্য্য চলিতেছে, লিপিপাঠে অহুমানের খারা কত কত প্রাহ্ববার্তার নির্ণয় হইতেছে, গণিতের ছারা কত কত ছলহ তত্ত্বে অনুমান করিয়া ভদত্ত্সারে কত কত কার্যা নির্মাহ হইতেছে, তুলানভের দাহায়ে জবোর ওক্রবিশেবের অনুমান করিয়া স্তিরকাল হইতে ক্রম-বিক্রয় ব্যবহার চলিয়া খাদিতেছে, ভূরোদর্শনদিক অবিদংবাদী সংস্কারমগৃহের মহিষায় আরও কত কত অনুমান कतियां श्वितिकान इरेटि जीवकून जीवनतांचा निर्माट कतिएएह, धरे मकन अस्पात कि বস্তুতঃ সর্ব্যন্তই প্রামাণা-সংশয় হইবাছে ও হইয়া থাকে ? তাহা হইলে কি সংসার চলিত ? অবস্থ অনেক স্থলে প্রমাণা সংশয় এবং জানে যথাগতা-সংশয় হইয়া থাকে, এ জন্য নালচার্যাগণ অনা দার্শনিকের নার একেবারে "হতঃপ্রামাণা" পক স্বীকার করেন নাই। ইহার। "পরতঃপ্রামাণা"বাদী। অর্থাৎ ইহাদিগের মতে প্রমাণাস্তরের ছারা প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চর করিতে হর, কারণ, "এই জ্ঞান গথার্থ কি না, ইহা প্রমাণ কি না", এইরূপ সংশ্য বহু স্থলে হইয়া পাকে। প্রামাণা স্বতোগ্রাহ্ হইলে এইরূপ সংশ্য ক্থনও ইইত না। কিন্ত খনেক প্রমাণবিশেষের স্বতঃ প্রামাণা নাগোচার্য্যগণও স্বীকার করিয়াছেন। কারণ, তাহা সতা, তাহা অবস্তু খাঁকাৰ্যা, সভোৱ অপলাপ না করিলে বলিতে হইবে, সেই সকল প্রমাণে প্রামাণা-সংশ্যাই হয় না। কোন প্রাচীন হস্তলিখিত পুথি পাইয়া এবং কোন নামশুন্য প্রাদি পাইয়া তাহার অবস্ত একজন লেখক ছিল বা আছে, এই বিষয়ে যে অনুমান হয়, ভাহাতে কি কথনও প্রামাণা-সংশ্র হইলা গাকে ? সংশ্রবাদী ইহাতেও সংশ্র করিলে পদে পদে সত্যের অপলাপ করিয়া বিনষ্ট ছইবেন ( "সংশ্যাত্মা বিনশ্রতি" )।

পরস্ব সংশয়বাদী ইহা স্বীকার না করিলে স্বপক্ষ সমর্থনই করিতে পারেন না। সর্ব্বত্ত সংশয়ই তাঁহার স্বপক। তিনি মুক্তির দারাই তাহা সিদ্ধ করিবেন, নচেৎ তাঁহার কথা কে মানিবে ? কেবল ''সংশয় সংশয়" বলিয়া সহস্র চীৎকার করিলেও কেহ তাহা ক্তনিবে না, কেন

সংশয়, তাহার যুক্তি বলিতে হইবে। "বুকি" বলিয়া স্বতন্ত্র কোন একটা পদার্থ নাই। অকুমান প্রমাণ এবং তাঙার সহকারী "তর্কে"র প্রচলিত নামই "যুক্তি"। অলুমান মাত্রেই প্রামাণ্য-সংশয় করিলে তাহার হারা সংশ্যবাদীর পক্ষও নির্ণীত হইবে না। ঐ সংশ্যেও সংশ্র আবার তাহাতেও সংশয়, এইরূপই বলিয়া যাইতে হইবে। যুক্তির ভারা কিছু ছির হর না, দর্বত সংশন্ন থাকে, কোন বৃক্তিই প্রতিষ্ঠিত নহে, এরপ কথাও বলা যায় না। কারণ, ঐ কথাগুলিও যুক্তিশ্বারা নির্ণয় করিছাই বলা হইতেছে। পরস্ক সংশ্র ননোগ্রান্থ। সংশয় হইলে ভাহা মনের দারাই বুঝা যায়। সে মানদ প্রত্যাক মনঃ স্বতঃপ্রমাণ। স্তরাং কোন বিষয়ে সংশন্ন হইলে সংশন্ন হইনাছে কি না, এইরূপ সংশন কাহারই হর না। সর্প্র প্রমাণে প্রামাণ্য-সংশয় হইলে তাহা মনের হারাই বুঝা যাইত। যে সকল প্রমাণে বস্ততঃ প্রামাণ্য-সংশ্ম হর, ভাহাতে ভাষোক্ত প্রকারে প্রামাণ্যের অনুমান করিতে হইবে। সেই হেতৃতে ব্যক্তিচার-সংশ্র হইলে অফুকুল তর্কের খারা তাহা দূর করিতে হইবে। তাহাতেও ঐকপ সংশয় হইলে অন্তক্ষণ অনুমানের হারা এবং অভ্যক্ষণ তর্কের হারা তাহা দূর করিবে। এইরূপে স্বতঃপ্রমাণ অনুমান আদিরা পড়িলে তথন মার কেই প্রামাণ্য-সংশ্রের কথা বলিতে পারিবেম মা। প্রামাণ্য-সংশ্রের কথা বলিতে গেলেও তাহার কারণ বলিতে হইবে। বিনা কারণে সংশব্ধ হইতে পারে না। সে কারণও প্রমাণসিক করিয়া দেখাইতে ছইবে। প্রমানমাত্তে প্রামাণা-সংশর করিলে কিছুই প্রমাণসিদ্ধ বলিয়া উল্লেখ করা চলিবে না। ফলতঃ যাহা অনুভবসিদ্ধ, তাহা স্বীকার না করিলে, প্রকৃত সত্যের অপলাপ করিলে সংশয়-বাদীরও নিস্তার নাই। শৃভবাদীর কথা যথাস্থানে আলোচিত হইবে। মূল কথা, কোন স্থলে স্বতঃ, কোন স্থলে অনুমানাদি প্রমাণের হারা প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চয় হইরা থাকে। ভাষা-কার যে অত্যানের ছারা প্রমাণের প্রামাণা-নিশ্চয়ের কথা বলিয়াছেন, ঐ অনুমান স্বতঃপ্রমাণ। উহাতে আর প্রামাণা-সংশয় হয় না। যাহা সফল প্রবৃত্তির জনক, তাহা অবভা প্রমাণ। তাহা প্রমাণ না হইলে কথনই গছল প্রবুত্তি জনাইত না, ইহা বুঝিলে এই অভ্যানের উপরে আর প্রামাণা-সংশ্ব হয় না। কারণ, এই অত্যানের হেতু নির্দোব বলিগাই নিশ্চিত। অবশ্র প্রমাণ স্বতঃই সফল প্রবৃত্তির জনক নহে। তাই ভাষাকার বলিগাছেন—"প্রমাণতোহর্থপ্রতি-প্রেটি", স্বর্থাৎ প্রমাণের হারা পুর্বেষাক্ত প্রাহ্ন বা ত্যাকা প্লার্থের জ্ঞান হইলে যদি দ্র প্লার্থ উপকারী বলিয়া মনে হয়, তবে দংসারীর তাহা পাইতে ইচ্ছা হয় এবং ঋণকারী বলিয়া মনে হইলে তাহার পরিহারে ইচ্ছা হয়। দেই ইচ্ছাবশতঃ তাহার প্রাপ্তি বা পরিহারে প্রবৃত্ত হইলে অন্তান্ত কারণ দক্তে তাহার প্রাপ্তি বা পরিহার হইয়া থাকে। স্বতরাং দেখানে দেই প্রবৃত্তি সকল হয়। এই ভাবে প্রমাণ সকল প্রবৃত্তির হনক। "প্রমাণাভাস" সফল প্রবৃত্তির জনক নহে। কারণ, প্রমাণাভাসজন্ত জ্ঞান ভ্রম। এক বস্তকে অন্ত বস্ত বলিয়া ভ্রম করিয়া তাহা পাইতে অথবা ত্যাগ করিতে ইচ্ছুক হইয়া প্রবন্ধ হইলে তাহার প্রাপ্তি বা পরিত্যাগ হইতে পারে না। বস্তু না গাকিলে ভাহার প্রাধি বা পরিহার কিরুপ হইবে ৫ স্কুভরাং সেথানে প্রবৃত্তি সফল হয় না। বগার্থ জানই সফল প্রবৃত্তির জনক। ঐ বগার্থ জান প্রমাণ বাতীত হয় না। উহা প্রমাণেরই বাপোর। স্থতরাং ঐ বগার্থজানরূপ বাপোরের হারা প্রমাণও সফল প্রবৃত্তির জনক। সফল প্রবৃত্তির জনক বলিয়া বৃত্তিলে হেমন প্রমাণজ্ঞ জানের বগার্থতা নিশ্চয় হয়, তত্রপ সেখানে প্রমাণেরও ঐ হেত্র সাহাযো প্রামাণা নিশ্চয় হয়। তাহা ইইলে প্রমাণের হায়া প্রমের প্রভৃতি পদার্থবর্গের তর্জ্ঞান অসম্ভব নহে প্রবং অসম্ভবের উপদেশক বলিয়া মহবি গোতমের এই ভারশান্ত অনর্থকও নতে।

আগতি হইতে পারে যে, যদি সফল প্রবৃত্তির জনক বলিয়া বুকিয়াই প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চর করিতে হয়, তাহা হইলে প্রবৃত্তির স্কন্তার পূর্বে প্রমাণকে স্ফল প্রবৃত্তির জনক বলিয়া নিশ্চর করা গেল না। স্থতরাং তথন প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চরও হইল না। প্রামাণ্য-নিক্র না হইলেও পদার্থ-নিক্রয় হইল না। পদার্থ-নিক্র না হইলেও প্রবৃত্তি হইল না। প্রবৃত্তি না হইলে প্রবৃত্তির সফলতা অলীক। স্তরাং কোন কালেই প্রমাণের প্রামাণা-নিশ্চয়ের আশা থাকিল না। আপত্তিটা আপাততঃ একটা গুকতর কিছু মনে হইলেও ইহা গুরুতর কিছু নহে। কারণ, প্রবৃত্তিতে পদার্থ-নিশ্চম নিয়ত কারণ নহে। পদার্থ-স্লেহ স্থানেও প্রবৃত্তি হটয়া থাকে এবং হইয়া আসিতেছে এবং পূর্কে প্রমাণের প্রামাণা নিক্ষ না হইলেও প্রমাণজন্ম জান হইবার কোন বাধা নাই। প্রমাণের ছারা পদার্থ-বোধ হুইলে পূর্বোক্ত প্রকারে ইচ্ছাবিশেষ প্রশৃক্ত প্রবৃত্ত হুইয়া যথন ঐ প্রবৃত্তির সফলত নিশ্চয করে, তথনই প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চয় হয়। পদার্থজ্ঞান এবং প্রবৃত্তির পূর্বের সর্ব্বাত্ত প্রমাণের প্রামাণা-মিশ্চর আবশ্রক হয় না। উদয়নাচার্গা "ভায়বার্ভিক-ভাংপর্যাপরিভঙ্কি"তে এ কথাটা আরও বিশদ করিয়া বলিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন যে, প্রবৃত্তি ছিবিধ। উহিক ফলের জন্ত এবং পারলোকিক কলের জন্ত । পারলোকিক ফলের জন্ত যে প্রবৃত্তি, ভাহাতে পূর্বে প্রমাণের প্রামাণা-নিশ্চয় আবস্তক। কিছু ঐহিক ফলের জন্ত যে প্রবৃত্তি, তাহাতে পদার্থনিক্ষরও অপেকা করে না এবং প্রমাণের প্রামাণা-নিক্ষর দূরে থাকুক, প্রামাণা কি, ভাহাও জানিবার প্রয়োজন হয় না। যদি কোন সমরে পূর্কেও প্রমাণের প্রামাণা-নিশ্চর হইরা পড়ে, তাহাও দে হলে প্রবৃত্তির কারণ নহে। ইহা স্বীকার না করিলে যিনি জয়লাভের ইচ্ছায় প্রামাণা খণ্ডন করিবার জন্ত বিচারে প্রবৃত্ত ইইতেছেন, তাঁহার এ প্রবৃত্তি কেন হইতেছে ? তাঁহারও ত জরণাত একাপ্ত নিশ্চিত নহে। স্থতরাং পদার্থ নিশ্চর না হইলেও প্রবৃত্তি হয়, ইয়া উভয় পকেরই স্বীকার্যা এবং সভা।

বেখানে একজাতীয় প্রমাণের দারা পুন: পুন: প্রাণ-জ্ঞান ইইতেছে, বেমন আমানিগের চকুরাদি ইন্তিরের দারা প্রতাহ পুন: পুন: কত প্রত্যক ইইতেছে, দেখানে প্রথম প্রমাণকে সফল প্রবৃত্তির জনক বলিয়া বৃদ্ধিলে তাহার প্রামাণা নিশ্চর ইইয়া যায়। শেষে তজ্জাতীয় প্রমাণ মাত্রেই 'ভিহা যথন তজ্জাতীয় প্রথম সফল প্রবৃত্তিজনক প্রমাণের সজাতীয়," তথন ইহা অবশা প্রমাণ, এইজপে প্রামাণোর নিশ্চর পূর্বেও হইয়া থাকে এবং হইতে পারে। প্রমাণমূলক প্রচলিত

বাবহারে এইরূপ হল প্রচুর। অনৃষ্টার্থক বেদের প্রামাণা-নিশ্চরও এইরূপে পূর্বেই হট্যা থাকে; স্করাং অনৃষ্টকলক পারলৌকিক কাধ্যকলাগে প্রবৃত্তি হওয়ার বাধা নাই। বেদপ্রামাণা-নিশ্চরের কথা এবং প্রমাণ সহকে অন্যান্য আপত্তি ও সমাধান মহবি নিজেই বলিয়াছেন। ব্যাক্ষানেই তাহার বিশ্বর প্রকাশ হইবে।

মহর্ষি সর্বাত্তে প্রমাণ পদার্থেরই উল্লেখ করিরাছেন কেন ? ভারাকার পূর্বোক্ত আদিভাষাের বারা ইহারও উত্তর দিয়া গিয়াছেন। সে পক্ষে "অর্থং" এই হলে "অর্থ" শব্দের
অর্থ প্রয়োজন এবং ঐ হলে "অতিশায়ন" অর্থে মতুপ্ প্রতায় বিহিত। তাহা হইলে
"প্রমাণং অর্থবং" এই কথার দ্বারা দিতীয় পকে বুঝা যায়, প্রমাণ নিরতিশয় প্রয়োজনবিশিষ্ট
অর্থাৎ প্রমাণের প্রয়োজন সর্বাপেক্ষা অধিক। ইহাতেও পূর্বোক্ত "প্রযুত্তিসামর্থা"ই হেতৃ।
অর্থাৎ প্রমাণের দ্বারা পদার্থ ব্রিয়া প্রযুত্তি হইলেই যথন প্রবৃত্তি সকল হয় এবং প্রমাণ রাতীত
কোন পদার্থেরই বথার্থ বোধ হয় না, প্রমাণই সকল পদার্থের ব্যবস্থাপক, "প্রমেয়" প্রভৃতি
যাবং পদার্থ ই প্রমাণের ম্বাপেক্ষী, তথন ব্রা গেল, প্রমাণ সর্বাপেক্ষা অত্যন্ত প্ররোজনবিশিষ্ট।
তাই মহর্ষি সর্বাপ্রে প্রমাণ পদার্থেরই উল্লেখ করিয়াছেন। ভায়াকার যে অন্থানের দারা
প্রমাণের সর্বাপেক্ষা অধিক প্রয়োজন ব্যাইয়াছেন, উহাও স্বতপ্রসাণ। সকল পদার্থাসিদ্ধি
বাহার অধীন এবং যাহাই যথার্থ বোধ জন্মাইয়া তন্থারা জীবের প্রবৃত্তিকে সফল করে,
তাহার যে সর্বাপেক্ষা অধিক প্রয়োজন, এ বিষয়ে প্রতিবাদ হইতে পারে না। এইরপ
অন্থানে প্রামাণ্য-সংশন্ধ হয় না। এইরপ অনক প্রমাণের "স্বতংপ্রামাণ্য" পরতঃপ্রামাণ্যবাদী
নাায়াচার্যাগণ্ড সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, "ন্যায়বার্ত্তিকতাংপর্য্যটাকা" প্রভৃতি গ্রন্থ ইহার সংবাদ

"প্রতিপত্তি" শব্দের অর্থ জ্ঞান। কেবল প্রতিপত্তি বলিলে প্রমাণবিষয়ক জ্ঞানও বুঝা যায়, কিন্তু তাহা কোন অনুষ্ঠানে প্রবৃত্তি জন্মায় না এবং প্রমাণের দ্বারা জ্ঞান ছইলেও উপেক্ষণীয় বলিয়া বুঝিলে উপেক্ষাই করে, দেখানে গ্রহণও নাই, তাাগও নাই, স্বতরাং দেখানে তদ্বিষয়ে কোন অনুষ্ঠান নাই, দেখানে প্রবৃত্তির সফলতার কথা বলা চলে না। তাই কেবল প্রতিপত্তি না বলিয়া বলিয়াছেন "অর্থপ্রতিপত্তি"। "অর্থপ্ শব্দের দ্বারা বে এখানে গ্রাহ্ম ও ত্যাজ্ঞা পদার্থই লক্ষ্য অর্থাৎ প্রবৃত্তি বিশেষ করিয়া মনে রাখিতে ছইবে। পরে অনেক বার তান্মকার ঐ অর্থে প্রবৃত্তি প্রবৃত্তি বিশেষ করিয়া মনে রাখিতে ছইবে। পরে অনেক বার তান্মকার ঐ অর্থে শব্দের প্রবােগ করিয়াছেন। দেখানে সংক্রেপ ব্যাখ্যার জন্তু এবং তারোর পূর্বাপর সংগতির জন্য কেবল "অর্থ" শব্দের প্রয়োগ করিয়া ব্যাখ্যা করিলে পূর্ব্বাক্ত "অর্থ"ই তাহার দ্বারা বৃত্তিতে ছইবে।

প্রমাণাভাসের ধারাও পূর্ব্বোক্ত অর্থপ্রতিপত্তি হয়, কিন্তু সেখানে প্রবৃত্তির সফলতা হর না।
তাই বলিয়াছেন 'প্রমাণতঃ'। অর্থাৎ প্রমাণের দ্বারা এবং প্রমাণ হেতৃক। ভাষ্মকার "প্রমাণেন"
কথবা "প্রমাণাৎ" এইরূপ কোন প্রয়োগ না করিয়া "প্রমাণতঃ" এইরূপ প্রয়োগ করিয়াছেন

কেন ? উহাতে কি কোন গৃঢ় অভিসন্ধি আছে ? আমরা এখন এ সব কথার চিন্তা না করিলেও উদ্যোতকর ইহার চিন্তা করিয়াছিলেন এবং ইহার মধ্যে তিনি ভাষাকারের অনেক অভিস্থি পেথিয়াছিলেন। এই কথায় উদ্যোতকর এখানে বাহা বলিয়াছেন, বাচস্পতি মিশ্র তাহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন। সে কথাগুলির বিশন মর্ম এই যে, "প্রমাণত:" এই পদটি ভৃতীয়া বিভক্তির দক্ত বচনেই দিন হয়। স্থতরাং উহার নারা বিভিন্ন বিভক্তি জ্ঞানপূর্বাক এক একটি করিয়া বছ অর্থ বুঝা গাইতে গারে। কোন ছলে একমাত্র প্রমাণের বারা, কোন ছলে ছই বা বহু প্রমানের ছারা প্রার্থ বোধ হয়, এ সিদ্ধান্ত ভাষাকার পরে বলিয়াছেন। এথানেও ভদ্মুসারে "প্রমাণতঃ" এইরূপ প্রয়োগ করিয়াছেন। উহার বারা একমাত্র প্রমাণের বারা অগবা চুই প্রমাণের বারা অগবা বছ প্রমাণের বারা, এই তিনটি অর্থই বুঝা বাইতে পারে। কিন্তু "প্রমাণেন" অথবা "প্রমাণাভ্যাং" অথবা "প্রমাণৈঃ" ইহার কোন একটি বাক্য প্রয়োগ করিলে ঐক্নণ অর্থ বুঝিবার সম্ভাবনাই নাই এবং পক্ষান্তরে পঞ্চমী বিভক্তির সকল বচনেও "প্রমাণতঃ" এই প্রয়োগ সিদ্ধ হয়। তেত্তর্গে পঞ্চমী হইলে উহার দারা বুঝা যাইবে, প্রমাণ অর্থপ্রতিপত্তির হেতু। পকান্তরে ভাষাকারের ইহাও বিবক্ষিত ছিল। উল্যোতকরের এই কথার সমর্থনের জন্য তাৎগর্যাতীকাকার বলিয়াছেন যে, বদিও প্রমাণের ছারা অর্থপ্রতিপত্তি হয়, এই কথা বলিলেও প্রমাণ অর্থপ্রতিপত্তির হেতু, ইহা বুঝা বায়, তাহা হইলেও হেন্বর্থে পঞ্চমী বিভক্তির দারা উহা প্রকাশ করিলে উহা শীঘ্র বুঝা যায়। তাহাতে প্রমাণ ও তজ্জ্য অর্থপ্রতিপত্তি যে একই পদার্থ নহে, ভিন্ন পদার্থ, ইহাও শীদ্র স্পষ্ট বুঝা যায়। হেতু বলিয়া বুজিলে তাহার ফলকে হেতু হইতে ভিন্ন বলিয়াই শীঘ্র বুঝা যায়। ভাষাকার উত্তপ প্রয়োগ করিয়া তাহাও বুরাইয়াছেন এবং যথার্থ বোধের অক্সান্ত করিক ইইতে ভাহার করণকারক প্রমাণ শ্রেষ্ঠ বলিয়া সর্বাপ্রথমে তাহার উল্লেখ এবং প্রতিপাদন যুক্তিযুক্ত, ইহা দেখাইবার জন্ম এক সাক্ষে করণে তৃতীয়া বিভক্তি-সিদ্ধ "প্রমাণতঃ" এইরূপ প্রয়োগ করিরাছেন। ফলকথা, প্রয়োগ-চতুর ভাষাকার বেমন "অর্থবং" এই স্থলে অনেকার্থ "অর্থ" শব্দের প্রয়োগ করিয়া ছুইটি তব প্রকাশ করিয়াছেন, তক্রপ "প্রমাণতঃ" এইরূপ প্রয়োগ করিয়া পূর্কোক্ত প্রকার অর্ধপ্রকাশ করিয়াছেন। অন্তর্মণ প্ররোগে ভাষাকারের বিবঞ্চিত দকল অৰ্থ প্ৰেকটিত হয় না। \*

কোন প্রকে ভাষাারত্তে "ওঁ নম: প্রমাণায়" এইকণ পাঠ দেখা যায়। কিন্তু ঐ পাঠ কল্লিত বলিলাই মনে হয়। কারণ, উদ্যোতকর প্রভৃতি কেহই ভাষাকারের মঙ্গলাচরণের কথার কোনই উল্লেখ করেন নাই। পরস্তু বঞ্চনেশের প্রাচীন মহাদার্শনিক শ্রীধর ভট্ট তাহার 'ক্লাফু-কল্লনী'র প্রারত্তে মঞ্চল-বিচারপ্রসঙ্গে তায়-ভাষাকার পক্ষিক্সামী ভাষাারত্তে মঙ্গলবাকা নিবন্ধ

মহান গোড়মও বলিয়াছেন—ক্রমাণভকার্থক্রভিপত্তে:— স্কারপ্ত লাহারন।

করেন নাই, ইহা প্পষ্ট লিখিরা গিরাছেন। ভাষাকার মহল-বাকা নিবজ না করিলেও তিনি গ্রন্থারপ্তের পূর্ব্বে মহলাহারান করিয়াছিলেন, ইহা জীধরভট্ট অনুমান করিয়াছেন। জীধরভট্ট বাঙ্গালী ছিলেন এবং তিনি যে ৯:০ শাকান্দে "ভায়কললী" রচনা করেন, ইহা "ভায়কললী"র শেষভাগে তিনি নিজে প্লাষ্ট করিয়া বলিয়া গিরাছেন।\*

বৃত্তিকার বিখনাথ মইবি গোতমের মঙ্গনাচরণ বিষয়ে বিচার করিয়া শেবে নিজের মত বিলিয়া বাক্ত করিয়াছেন যে, মহবি গোতম প্রথম হতে সর্বপ্রথম "প্রদাণ" শব্দের উচ্চারণ করাতেই তাঁহার মঙ্গনাচরণ হইয়ছে। কারণ, "প্রধাণ" বিষ্ণুর একটি নাম। বিষ্ণুর সহস্র নামের মধ্যে আছে "প্রমাণং প্রাণনিলয়ঃ"। আমরা ভাষাকারের মঙ্গনাচার বিষয়ে বৃত্তিকারের করাটিও বলিতে পারি। কারণ, ভাষাকারও সর্বাত্তে শ্রমাণ শব্দের উচ্চারণ করিয়াছেন। মন্ত উদ্দেশ্যে এবং মন্ত তাংপর্যো উচ্চারণ করিলেও বৃত্তিকার দনে করেন, নামের মহিমা যাইবে কোথায় ?

ভাষা। প্রমাণমন্তরেণ নার্থপ্রতিপ্রিং, নার্থপ্রতিপ্রিমন্তরেণ প্রবৃত্তিদামর্থ্যং। প্রমাণেন খল্পং জ্ঞাতাহর্থন্পল্ডা ভ্রম্বিভাগ্যতি জ্বিহা-দতি বা। তত্তেপ্যা জিহাসাপ্রযুক্ত সমীহা প্রতিরিহ্যাচাতে। সামর্থাং পুনরস্তাঃ ফলেনাভিদ্পারঃ। সমীহ্যানস্তমর্থন্ডাপ্যন্ জিহাসন্ বা তমর্থ-মাপ্রোভি জহাতি বা। অর্থস্ত স্বর্থং স্থাহেতৃশ্চ, ছঃখং ছঃগহেতৃশ্চ। সোহয়ং প্রমাণ।র্থোহপ্রিসংথ্যেরঃ, প্রাণভূদ্ভেদ্যাপ্রিসংখ্যেরভাং।

অনুবাদ। প্রমাণ ব্যতাত অর্থের যথার্থবাধ হয় না। অর্থের যথার্থবাধ বাতাতও প্রবৃত্তির সফলতা হয় না। এই জ্ঞাতা ব্যক্তি অর্থাৎ সংসারী কান প্রমাণের দারাই অর্থকে উপলব্ধি করিয়া, সেই অর্থকে পাইতে ইচ্ছা করে অথবা ত্যাগ করিতে ইচ্ছা করে। প্রাপ্তির ইচ্ছা অথবা ত্যাগের ইচ্ছায় প্রণোদিত সেই জ্ঞানের সমীহা অর্থাৎ তদ্বিষয়ে যে প্রযক্তবিশেষ, তাহা "প্রবৃত্তি" এই শব্দের দ্বারা অভিহিত হয় অর্থাৎ তাহাকেই প্রবৃত্তি বলে। এই প্রবৃত্তির "সামর্থা" কিন্তু ফলের সহিত সম্বন্ধ, অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত ভায়ে "প্রবৃত্তিসামর্থা" শব্দের দ্বারা প্রবৃত্তির সফলত। বুর্বিতে

 <sup>&</sup>quot;অগতালি নমকারে ভাহমীমাংকাভাক্তোঃ পরিস্মান্তবাং"। "ন চ ভারন মাংকাভাক্তাকাভাগে
ন কৃতো নমকারঃ কিন্তু তত্তানুপনিবলং"। "ব্দিমে গ্রমান্তিকে। প্রিল্পন্তবাদিনে নালাত্তিত ইতাসন্তাবনমিদং"—(ভারকশনী)

<sup>&</sup>quot;ৰাষীক্ষিণৱাঢ়ায়াং ছিলানাং ভূৱিকৰ্মণাম। ভূষিপ্টিরিডি আমো ভূরিশেটিলনালয়:"। "অঃবিক্রণোভ্রনবশ্তশাকালে আহক্ষণী রচিত।"।

ইইবে। স্থাহ্মান অর্থাৎ পূর্বেলক্ত প্রকারে প্রবর্তমান জাব সেই অর্থকে পূর্বেলক্ত অর্থকে) পাইতে ইচ্ছা করতঃ অথবা ত্যাগ করিতে ইচ্ছা করতঃ সেই অর্থকে প্রাপ্ত হয় অথবা ত্যাগ করে। "অর্থ" কিন্তু স্থপ ও স্থথের কারণ এবং চুঃখ ও ছুঃখের কারণ, অর্থাৎ পূর্বেলক্ত ভায়ে "অর্থ" শব্দের দারা স্থপ ও স্থথের কারণক্রপ গ্রাহ্য পদার্থ এবং চুঃখ ও চুঃখের কারণক্রপ ত্যাজ্য পদার্থই বুঝিতে হইবে। যাহা প্রাহ্মওনহে,ত্যাজ্যও নহে, কিন্তু উপেক্ষণীয় পদার্থ, তাহা ঐ "অর্থ" শব্দের দারা ধরা হয় নাই। ভিন্ন ভিন্ন প্রাণিগণের অথবা প্রাণিবৈচিত্যের নিয়ম না থাকায় অর্থাৎ যাহা একের স্থখ বা স্থখের কারণ হয় অথবা ছঃখ বা ছঃখের কারণ হয়, তাহা অন্থ সকল প্রাণীরও সেইরূপই হয়, এমন নিন্নম না থাকায়, সেই এই "প্রমাণার্থ" অর্থাৎ প্রমাণের প্রয়োজন পূর্বেলক্ত স্থখছঃখাদি অনিয়ম্য, (তাহার নিয়ম করা যায় না) ক্রপাৎ যাহা স্থখের কারণ, তাহা সকলেরই স্থখের কারণ, ইত্যাদি প্রকার নিয়ম নাই। প্রমাণের প্রয়োজন স্থছঃখাদি কোন নিয়মবন্ধ নহে।

টিপ্লনী। ভাষ্যকার ভাষ্যলক্ষণান্ত্র্সারে এখানে তাঁহার পূর্ব্বেক্তি ভাষ্যের পদবর্ণন করিমাছেন। নিজের কথার নিজের ব্যাখ্যা করাই স্বপদবর্ণন। উহা ভাষ্যের একটা লক্ষণ। ভাষ্য কাহাকে বলে, এ জন্ত প্রাচীনগণ বলিয়া গিয়াছেন,—

> "হুত্রার্থো বর্ণাতে যত্র পদৈঃ হুত্রান্থসারিভিঃ। স্বপদানি চ বর্ণান্তে ভাষ্টাং ভাষ্টবিংদা বিচঃ''॥

পরাশরপুরাণে ১৮ অধানে এইরূপ ভাষালকণ কথিত হইরাছে, ইহা কোন পুস্তকে দেখা
যায়। প্রের ভাষা হইলে সেথানে প্রাক্রমারী পদসমূহের দারা প্রার্থ-বর্ণন থাকিবেই এবং
স্বপদ-বর্ণনও থাকিবে। কিন্তু আদিভাষাে কেবল স্বপদ-বর্ণনরূপ ভাষা-লক্ষণই সম্ভব। তাহাতেই
আদিভাষ্মের ভাষার নিপাত্তি হয়। তাৎপর্যাচীকাকার বাচস্পতিরিপ্রও ভাষাকারের
প্রথমাক্ত সন্দর্ভকে "আদিভাষা" নামে উরেখ করিয়াছেন।

"প্রমাণমন্তরেণ নার্থপ্রতিপত্তিঃ" অর্থাৎ প্রমাণ বাতীত অর্থপ্রতিপত্তি হর না, এখানে 'প্রমাণ' শক্ষ মাছে বলিয়া অর্থের বর্ণার্থ বোধ হর না, ইহাই বৃদ্ধিতে হইবে। প্রমাণাভাসের বারা ভ্রম-জ্ঞান হইয়া থাকে, কিন্তু বর্ণার্থ বোধ প্রমাণের বারাই হয়, ইহাই ভাষ্মকারের তাৎপর্যা। ভাষ্মকার এই কথার বারা তাহার আদিভাষ্মের "প্রমাণতোহর্থপ্রতিপত্তো" এই কথার তাৎপর্যা ও সার্থকতা প্রদর্শন করিয়াছেন। বর্ণার্থ বোধ প্রবৃত্তিকে সফল করে, ভ্রম-জ্ঞান তাহা করে না। ঐ মর্থার্থ বোধ বর্থন প্রমাণেরই কার্যা এবং প্রবৃত্তির সফলতা সম্পাদনে প্রমাণেরই ব্যাপার, তথন উহার বারা প্রমাণ সফল প্রবৃত্তিজনক। স্কৃত্রাং প্রমাণ অর্থার করাভিচারী এবং নিরতিশন্ত প্রয়োজনবিশিষ্ট, ইহাই ভাষ্মকারের

তাংপর্যা এবং ঐ কথাট না বলিলে প্রমাণাভাদ হইতে প্রমাণের বিশেষ বলা হয় না।
তাহা না বলিলেও প্রমাণের প্রামাণ্য সমর্থন হয় না।

"দোহরং প্রমাণার্থ:" ইত্যাদি ভাল্ব পড়িলে বুঝা যায়, পুর্বোক্ত প্রমাণার্থ অর্থাৎ ভাল্ককার যাহাকে "অর্থ" বলিয়াছেন, সেই স্থ-ছ:খানি অসংখা; কারণ, প্রাণিগণ অসংখা। তাৎপর্যা-টাকাকারের কথার বুঝা যায়, উদ্যোতকরের পূর্ব্বে বা সমকালে কেছ কেছ ঐ ভায়ের ঐরূপ বাাখাই করিতেন। কিন্তু উদ্যোতকর ঐ ব্যাখা খণ্ডন করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন যে, সুখ-ছঃখ প্রভৃতি "অর্থ" এক একটি গণনায় অসংখ্য হইলেও ভাষাকার সুখ, সুখহেতু এবং ত্বংখ ও ত্বংখহেতু, এই চারি প্রকারে ভাহার বিভাগ করিয়া সংখ্যা প্রদর্শন করিয়াছেন ; স্কুতরাং "প্রমাণার্থ অসংখা"—ইহা ভাষার্থ নহে। পরস্ক ঐ অর্থে ভাষ্যকারের হেতৃটিও সক্ষত হয় না, ঐ কথা বলিবারও কোন প্রয়োজন নাই। তবে তায়ার্থ কি ? উদ্যোতকর বলিয়াছেন— প্রমাণের প্রয়োজন স্থা-ছ:বাদি অনির্মা, ইছাই ভাগার্থ। ভাগে "প্রমাণার্থ:" এই স্থানে "স্বর্থ" मारक्त वर्ष প্রয়োজন। চলনবিষয়ক প্রয়াণের প্রয়োজন বা ফল য়য়, ক৽টকবিয়য়ক প্রয়াণের প্রয়োজন বা ফল চঃথ। ইহার নিয়ম নাই, কোন প্রাণীর পক্ষে ইহার বিপরীত। উঠ্র কণ্টক প্রতাক করিয়া এবং তাহা ভক্ষণ করিয়া স্থুখ ভোগই করে। মন্ত্র্যাদি তাহাতে গ্রুপামুভবই করে। যাহা একের স্থহেতু, তাহা অন্তের ছঃগহেতু। স্থ ছঃগ কাহারও স্বাভাবিক নহে। তাহা হইলে দকল পদার্থ ই সকলের স্থবকর হইত। অস্বাভাবিক হইলে তাহা কালনিক পদার্থ হইয়া পড়ে, তাহা প্রমাণের প্রয়োজন হইতে পারে না, এই আশস্কা নিরাদের জন্মই ভাষ্মকার "দোহরং প্রমাণার্থ:" ইত্যাদি ভাষ্ম বলিয়াছেন। অর্থাৎ স্থ-চঃথ স্বাভাবিক না হইলেও কাল্লনিক নহে; উহা নৈমিত্তিক। নিমিত্তের ভেদ ও বৈচিত্র্যবশতঃ তাহার ভেদ ও বৈচিত্রা হয়। জীবের অনাদিকাল-সঞ্চিত ভিন্ন ভিন্ন সংস্কারসমূহের বৈচিত্রাবশত: যাহা একের স্থথ বা স্থথের কারণ, তাহা অক্তের জ্বাপ বা জ্বাপের কারণ হইতেছে। তাই হৈতু দেখাইয়াছেন—"প্রাণভূদ্ভেদভাপরিসংখ্যেরছাং"। ভাষ্যে "অপরিসংখ্যের" বলিতে এধানে লসংখ্য নহে; উহার অর্থ অনির্মা। "প্রাণভূব্ভেদ্ধা" এই কথার বারা প্রাণিগণের বে ভেদ অর্থাৎ বৈচিত্রা, ইহাও বাগিয়া করা যায়। অর্থাৎ প্রাণিগণের বে ভেদ, কি না-বৈচিত্রা, তাহার নিরম না থাকায় অথ-চঃখাদি অনিয়ত। যাহা অনিয়তকারণ-জভ, তাহা সমস্তই অনিয়ত, এইরূপ দামান্তানুমানের দারা ইহা নিশ্চিত আছে।

ভাষা। অর্থনতি চ প্রমাণে প্রমাতা-প্রমেয়ং-প্রমিতিরিত্যর্থবস্তি ভবস্তি। কুসাৎ ? অক্তমাপায়েহর্থস্থানুপপক্তেঃ। তত্র যদ্যেপ্নাজিহাদা-প্রযুক্তস্থ প্রবৃত্তিঃ দ প্রমাতা। দ বেনার্থং প্রমিণোতি তৎ প্রমাণং। যেহর্থং প্রমীয়তে তৎ প্রমেয়ম্। যদর্থবিজ্ঞানং দা প্রমিতিঃ। চতক্তমেবস্থিগান্ত তত্ত্বং পরিদ্যাপ্যতে।

অমুবাদ। প্রমাণ অর্থের অবাভিচারী হওয়াতেই প্রমাতা, প্রমেষ, প্রমিতি ইহারা সমীচীনার্থ হয়। অর্থাৎ অর্থের অবাভিচারী হয়। পক্ষান্তরে—প্রমাণ নিরতিশয় প্রয়োজনবিশিক্ট হওয়াতেই 'প্রমাতা,'' 'প্রমেয়'', 'প্রমিতি'', ইহারা সেইরূপ প্রয়োজনবিশিক্ট হয়। প্রশা কিন ? [উত্তর] বে হেতু প্রমাণের অভাবে অর্থের বথার্থ বোধ হয় না। তন্মধ্যে প্রাপ্তির ইচ্ছা ও তাাগের ইচ্ছায় প্রণোদিত হইয়া যাহার প্রবৃত্তি হয় অর্থাৎ যে ব্যক্তির বথার্থ বোধ জন্মিয়াছে, তাহাকে 'প্রমাতা'' বলে। সেই প্রমাতা যাহার হারা পদার্থকে ম্বার্থ রূপে জানে, তাহাকে 'প্রমাতা'' বলে। যে পদার্থ বথার্থ জ্ঞানের বিষয়্ম হয়, তাহাকে 'প্রমেয়' বলে। পদার্থবিদ্যাক যে বথার্থ জ্ঞান, তাহাকে 'প্রমিতি' বলে। এইরূপ অর্থাৎ পদার্থের অবাভিচারী চারিটি প্রহার প্রমাণ, প্রমাতা, প্রমেয়, প্রমিতি গাকাতে তত্ত্ব পরিস্মাপ্ত ইইতেছে, অর্থাৎ প্রমাণের হারা তত্ত্ব বুকিয়া তাহা প্রাহ্য মনে হইলে গ্রহণ করিতেছে, ত্যাঞ্জা মনে হইলে তাাগ করিতেছে, উপেক্ষণীয় মনে হইলে উপেক্ষা করিতেছে। গ্রহণ, ত্যাগ্য ও উপেক্ষার হ্যারাই তত্ত্বের পর্যাবসান হইতেছে।

বিবৃতি। প্রমাণ পদার্থের অব্যাভিচারী, ইহা বলিলে কি বুকিতে হইবে দু বুঝিতে হইবে, প্রমাণ দে পদার্থকে যেজপে, যে প্রকারে প্রতিপন্ন করে, সেই পদার্থ ঠিকু সেইজপি, সেই প্রকারই হব, কখনও তাহার অভ্যথা হর না। প্রমাণভাসের ছারা পদার্থ বোধ হইলে সেখানে এইরপ হয় না। প্রমাণ ধখন পদার্থের অব্যাভিচারী, তখন "প্রমাণে"র ছারা দে ব্যক্তির বোধ হইরাছে, সেই "প্রমাতা" ব্যক্তি এবং দেই বোধের বিধন্ন "প্রমাত" বাক্তি এবং দেই বোধের বিধন্ন "প্রমাত"—এই তিনটিও প্রমাণের ভাম পদার্থের অব্যাভিচারী। কারণ, প্রমাণ বাতীত কখনই প্রমিতি হয় না। প্রমাণ হারা প্রমিতি হয়লে সেখানে প্রমাতা এবং প্রমেরও পাকিবে। তাহা হইলে প্রমাণ পদার্থের অব্যাভিচারী বিল্যাই "প্রমাতা", "প্রমের" এবং "প্রমিতি"ও পূর্ব্বোক্তরণে পদার্থের অব্যাভিচারী এবং ঐ চারিটি প্রকার ঐরপ বিজ্যাই তদ্ববোধ হইতেরে। নচেৎ তর্ববোধ কোনজণে ইইত না। যে পদার্থ বেরপ এবং যে প্রকার, তাহাকে ঠিক সেইজপে এবং সেই প্রকার বুঝিলেই তন্ত বুঝা হয় এবং শেষে গ্রহণ অথবা তাাগ অথবা উপ্রকার দ্বারাই সেই ত্রের পর্যাব্রমান হয়। প্রমাণের হারা তন্ত বুঝিরা হয় প্রহণ করে, না হয় তাাগ করে, না হয় ভাগের করি প্রমাণের হারা তন্ত বুঝিরা হয় প্রহণ করে, না হয় তাাগ করে, না হয় ভাগের করি। জগতে এই প্র্যান্তর তন্ত্র বিষয়ে প্রমাণের করে। চলতে এই প্র্যান্তর তন্ত্র বিষয়ে প্রমাণের করে চিলতেছে।

টিগ্ননা। ভাষাকার আদি ভাষাে প্রমাণকেই অর্থের অবাভিচারা বলিরাছেন। ইহাতে আশকা হইতে পারে বে, ভাষাকারের গজি অনুসারে "প্রমাতা", "প্রমেয়" এবং "প্রমিতি" এই তিনটিও ত অর্থের অবাভিচারা, ভাষাকার তাহা বলেন নাই কেন। এই আশকা নিরাসের জয় ভাষাকার বলিরাছেন—"অর্থবিতি চ প্রমাণে" ইত্যাদি। ভাষাকারের কথা এই বে, প্রমাণ

অর্থের অব্যক্তিচারী বলিয়াই প্রমাতা,প্রমেয় এবং প্রমিতি ইহারাও অর্থের অব্যক্তিচারী হয়; কেন না, প্রমাণ বাতিরেকে পদার্থের মধ প্রবাধ হয় না। প্রমাণ য়ারা য়থার্থ বোধ হইলেই দেখানে "প্রমাতা", "প্রমেয়" এবং "প্রমিতি" থাকে। এ জন্ত তাহারাও অর্থের অব্যক্তিচারী হয়। স্কৃত্রাই উহাদিগের মধ্যে প্রমাণই প্রধান, তাই তাহাকেই আদিভায়ে অর্থের অব্যক্তিচারী বলিয়াছি এবং তাহাতেই "প্রমাতা", "প্রমেয়" ও "প্রমিতি"কে প্রমাণের ভায় অর্থের অব্যক্তিচারী বলিয়ার্থিতে হইবে। ভায়ে "মর্থবিত্তি" এই স্থলেও প্রের ক্লার নিতাবোগ অর্থে মতুপ্ প্রতায় বৃথিতে হইবে। কেহ বলেন, ঐ স্থলে প্রাণম্ব্যার্থে "মতুপ্" প্রতায় বিহিত। প্রমাতা প্রভৃতি অর্থবান্ হয়, কি না—দমীচানার্থ হয়। ইহাতেও ফলে অর্থের অব্যক্তিচারী হয়, ইহাই তাৎপর্যার্থ হইবে। আদিভায়ে পক্ষান্তরে প্রমাণ নিরতিশরপ্রয়োজনবিশিষ্ট, ইহা বলা হইয়ছে, দে পক্ষেও এখানে "অর্থবিত্তি" এই স্থলেও "অর্থ" শব্দের প্রয়োজনার্থ বৃথিতে হইবে এবং অতিশায়নার্থে মতুপ্ প্রতায় বৃথিতে হইবে। দে পক্ষের ভায়ার্থে "পক্ষান্তরে" বলিয়া অত্বাদে বলা হইয়ছে। তাহার তাৎপর্যা এই যে, প্রমাণ তত্বজানাদি সম্পাদন হারা জীবের প্রয়োজনবিশিষ্ট হওয়াতে প্রমাতা প্রভৃতিও নিরতিশয়ল প্রয়োজনবিশিষ্ট হয়। কারণ, প্রমাতা প্রভৃতিও নিরতিশয়ল প্রয়োজনবিশিষ্ট হয়। কারণ, প্রমাতা প্রভৃতিও প্রয়োজন বিষয়ে প্রমাণের ভায়ই সমর্থ।

ভাষে "অন্তমাপারে" এই স্থলে "অন্তন" শব্দের ছারা পূর্ব্বোক্ত প্রমাণাদি চারিটকেই ব্যা যাইতে পারে। কিন্তু উদ্যোতকর বলিয়াছেন বে, প্রকরণান্ত্রপারে এখানে উহার ছারা প্রথমাক্ত "অন্তন" প্রমাণকেই ব্যিতে হইবে। কারণ, প্রমাতা প্রভৃতি হইতে প্রমাণের বিশেষ প্রদর্শনই এখানে ভাষ্যকারের উদ্বেশ্ব। প্রমাণের প্রাথান্ত সমর্থনের জন্তই ভাষ্যকার ব্রহ্ম বলিয়াছেন। স্তরাং "অন্তন্তম" শব্দের ছারা পূর্ব্বোক্ত "প্রমাণ"রূপ বিশেষ অর্থই এখানে ভাষ্যকারের বৃদ্ধিন্থ।

প্রমাণের হারা তহু বৃদ্ধিয়া তাহা য়দি স্থপাধন বলিয়া বৃদ্ধে, তবে গ্রহণ করে; কোন প্রতিবন্ধকবশতঃ গ্রহণ করিতে না পারিলেও গ্রহণের যোগ্যতা থাকে। হঃখ-সাধন বলিয়া মনে হইলে তাহা ত্যাগ করে, কোন প্রতিবন্ধকবশতঃ ত্যাগ করিতে না পারিলেও তাহাতে ত্যাগের যোগ্যতা থাকে এবং স্থপাধনও নহে, হঃখসাধনও নহে, ইহা বৃদ্ধিলে তাহা উপেক্ষা করে। প্রমাণের হারা তহু বৃদ্ধিয়া তহুরে এই পর্যান্তই হয়। স্থতরাং গ্রহণ বা প্রথণোগ্যতা এবং তাগে বা ত্যাগ্রোগ্যতা এবং উপেকাই তব্বের পরিসমান্তি, উহাই তব্বের পর্যাবসান। প্রমাণাভাসের হারা ত্রম বোধ হইলেও পূর্বোক্ত প্রকারে গ্রহণাদি হয় বটে, কিন্তু সে গ্রহণাদি তব্বের পর্যাবসান নহে। প্রমাণাভাসের হারা তব্বের বোধ হয় না; স্থতরাং সেধানে তব্বের গ্রহণাদি হয় না। তব্বের গ্রহণাদিতে "প্রমাণ, প্রমাতা, প্রমের এবং প্রমিতি" স্মান্তাক। ঐ চারিটি থাকাতেই পূর্বোক্ত প্রকার তব্ব পরিসমান্তি হইতেছে। জীব-জগতে প্রমাণাভাসের আধিপত্য প্রচ্ব হইলেও প্রমাণ একেবারে নির্মাদিত হয় নাই। প্রমাণাভাসের হারা চিরকালই বহু বহু তব্ববোধ এবং ঐ তব্বের পূর্বোক্ত

পরিসমাপ্তি ইইতেছে এবং ইইবে। অনেক ভাষা-পুত্ত কেই "অর্যতন্ত্বং পরিসমাপাতে" এইরূপ পাঠ আছে। কিন্তু ভাষাকারের পরবর্ত্তী প্রশ্নভাষ্য দেখিয়া এবং বার্ত্তিকাদি দেখিয়া এখানে "তবং পরিসমাপাতে" এইরূপ পাঠই প্রকৃত বিশ্বা বুঝা বায়। কোন পুত্তকে ঐরূপ পাঠই আছে। জয়ন্ত ভট্টের ন্যারমঞ্জরীতেও "তবং পরিসমাপাতে" এইরূপ কথাই দেখা বায়। ভাষো "অর্থবৃত্তি চ" এই স্থলে "চ" শব্দের অর্থ অবধারণ। "অর্থবৃত্তি চ" এই কথার সংস্কৃত ব্যাখ্যা "অর্থবৃত্তি চ" এই স্থলে অর্থ এবং হেডু অর্থে "চ" শব্দের প্রয়োগ বছ স্থানে দেখা বায়। এই ভাষোও বছ স্থানে ঐরূপ প্রয়োগ আছে। দেখালি লক্ষ্য করা আবশাক।

ভাষা। কিং পুনস্তব্ধং ? সতশ্চ দদ্ভাবোহসতশ্চাসদ্ভাবঃ। সং সদিতি গৃহ্মাণং যথাভূভ্মবিপরীতং তব্ধং ভবতি। অসচ্চাসদিতি গৃহ্যাণং যথাভূত্মবিপরীতং তব্ধং ভবতি।

অনুবাদ। (প্রশ্ন) তত্ত্ব কি ? অর্থাৎ পূর্বের বে তত্ত্ব পরিসমাপ্তির কথা বলা হইল, সে তত্ত্বটি কি ? (উত্তর) সং পদার্থের অর্থাৎ ভাব পদার্থের সদ্ধাব এবং অসং পদার্থের অর্থাৎ অভাব পদার্থের অসন্তাব। বিশদার্থ এই যে, "সং" অর্থাৎ ভাব পদার্থ শংশ এইরূপে অর্থাৎ "ভাব" এইরূপে, বথাভূত, কি না—অবিপরীতভাবে জ্ঞায়মান হইয়া তত্ত্ব হয়। এবং 'অসং' অর্থাৎ অভাব পদার্থ অসং এইরূপে অর্থাৎ অভাব এইরূপে, বথাভূত, কি না—অবিপরীতভাবে জ্ঞায়মান হইয়া তত্ত্ব হয়।

ৰিবৃতি। বে পদাৰ্থ যাহা এবং বে প্ৰকার, ঠিক দেইরূপে সেই প্রকারে জ্ঞারমান সেই
পদার্থকৈ "ত্বং" বলে। পদার্থ বিবিধ, ভাব ও অভাব। ভাব পদার্থকে অভাব বলিয়া এবং
অভাব পদার্থকে ভাব বলিয়া বৃঝিলে দেখানে তাহা তত্ত্ব হইবে না। স্থতরাং দেখানে তব্ব
ব্রাও হইবে না। ফলতঃ কোন পদার্থই তাহার বিপরীত ভাবে বৃঝিলে তাহা দেখানে
তব্ব হয় না।

টিপ্পনী। শ্রোভূবর্গের অবধান এবং বিশ্ববোধের জন্ত স্বয়ং প্রশ্নপূর্বক উত্তর দেওয়াই প্রাচীনদিগের রীতি ছিল। তাই ভাষ্যকার তাঁহার পূর্ব্বক্থিত তক্ত কি, ইহা বলিবার জন্ত নিজেই এথানে প্রশ্ন করিয়াছেন।

"তস্য ভাবং" এই অর্থে "তব্ব" শব্দটে নিপার। ঐ তব্ব শব্দের অন্তর্গত "তং" শব্দটির প্রতিপাদা "সং" ও "অসং" পদার্থ। "সং" বলিতে ভাব পদার্থ, "অসং" বলিতে সং ভির অর্থাৎ ভাব ভির পদার্থ। ভাব পদার্থ ভির পদার্থকেই অভাব পদার্থ বলে। "নান্তি" এইরূপে বোধের বিহর হর বলিরাই অভাব পদার্থকে "অসং" পদার্থ বলা হয়। "অসং" বলিতে এথানে অলীক নহে। বাহার কোন স্বাই নাই, যাহা অলীক, তাহা পদার্থ হইতে পারে না। বাহা প্রমাণ-

দিন, তাহাই পদার্থ। তাহা "ভাব" ও "অভাব" এই ছই ভাগে বিভক্ত। তন্মধো প্রমাণ নাহাকে ভাব পদার্থ বলিয়া প্রতিপন্ন করে, তাহাই ভাব পদার্থ। বাহাকে অভাব বলিয়া প্রতিপর করে, তাহা অভাব পদার্থ। ভাব পদার্থে যে ভাবসাধক প্রমাণের বিষয়ত আছে, তাহাই উহার "সভাব" বা ভাবত্ব। অভাব পদার্থে যে অভাবসাধক প্রমাণের বিষয়ত্ব আছে, তাহাই উহার "অসভাব" বা অভাবত। ঐ "সভাব"ই সংপদার্থের তত্ত এবং ঐ "অসভাব"ই অসং পদার্থের তত্ত্ব এবং উহাই বথাক্রমে ভাব ও অভাব পদার্থের স্বরূপ। উহার বিপরীত-রূপে ভাব ও অভাব ব্রিলে দেখানে ভাব ও অভাবের তত্ত বুরা হয় না। ভাষো "সং ইতি" এবং "অসং ইতি" এই চুই স্থলে "ইতি" শব্দের প্রকার অর্থ। অর্থাৎ সং পদার্থকে "সং" এই প্রকারে এবং অসং পদার্থকৈ "অসং" এই প্রকারে বৃদ্ধিলেই তত্ত্ব বৃদ্ধা হয়। ফল কথা, যে পদার্থের বেটি প্রক্লত ধর্ম, তাহাই তাহার তত্ত্ব, দেইরূপে দেই পদার্থ জ্ঞান্তমান হইলে দেই পদার্থকেও তত্ত্ব বলা হয়; প্রাচীনগণ তাহাও বলিয়াছেন। এথানে ভাষাকার প্রথমতঃ ভাব ও মতাব পদার্থের প্রমাণসিদ্ধ ভাবত্ব ও মভাবত্বকে তত্ত্ব বলিয়া শেষে ঐ ভাব ও মতাব গদার্থকৈও "তত্ত্ব" বলিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত ভাবত্ব ও অভাবত্ব রূপ প্রকৃত ধর্মরূপে জ্ঞান্নমান হুইলেই ভাব ও অভাব সেধানে তত্ত্ হইবে। অভাবত্তরণে ভাব পদার্থ জারমান হইলে অথবা ভারত্ত্রণে অভাব পদাৰ্থ জান্তমান হইলে সেধানে উহা তব হইবে না, এই কথা বলিবার জনাই প্রথমতঃ ভাষ্যকার ভাব ও অভাবের প্রকৃত ধর্মক্রপ তবটি বনিয়াছেন। ঐক্লপ অন্যান্য বিশেষ বিশেষ ভাব পদাৰ্থ এবং বিশেষ বিশেষ অভাব পদাৰ্থেরও বাহার বেটি প্রমাণসিদ্ধ প্রকৃত ধর্ম, সেইরূপে ভাহারা कावमान इहेलाई जब इहेरत, हेश ভाषाकारतत मून वक्तवा। कनकथा, य भनार्थत याँ जिन, সেইরূপে জার্মান সেই পদার্থকৈও ভাষ্যকার এথানে "তত্ত" বলিয়াছেন। ভাষ্যে "সভক" এবং "অসত "চ" এই তই স্থলে চুইটি "চ" শব্দের বারা পদার্থবরূপে ভাব ও অভাব এই বিবিধ পদার্থই প্রধান, ইহা স্থৃচিত হইরাছে। উহাদিগের মধ্যে কেহ অপ্রধান নহে। ভাব পদার্থের নাার অভাবও স্বতন্ত্র পদার্থ। পরে ইহা প্রতিপন্ন হইবে।

"ধণাভূতমবিপরীতং" এই স্থলে "অবিপরীতং" এই কথাট "ধণাভূতং" এই পূর্ব্ব-কথারই ব্যাখ্যা । প্রাচীন ভাষাদি গ্রন্থে এইরূপ স্বপদবর্ণন এবং অমুব্যাখ্যা আছে। স্বপদবর্ণন ভাষার একটি লক্ষণ। বিশ্বন ব্যোধ্যর প্রচীনগণ উত্তপ ভাষা প্রয়োগ করিতেন। এই ন্যায়ভাষ্যে বহু স্থানেই এইরূপ ভাষা আছে। স্বভরাং অমুবাদের ভাষাও সেখানে ঐ প্রণালীতে ইইবে। এ কথাটা মনে রাখিলে আর পুনক্তি-দোষের কথা মনে আসিবে না।

ভাষা। কথমূত্রস্থ প্রমাণেনোপলন্ধিরিতি,—সত্যুপলভামানে তদকুপলকেঃ প্রদীপবং। যথা দর্শকেন দীপেন দৃশ্যে গৃহ্যমাণে তদিব যদ গৃহতে তল্লান্তি, যত্তভবিষ্যদিদমিব ব্যক্তাস্থত বিজ্ঞানাভাবালান্তীতি। এবং প্রমাণেন দতি গৃহ্যমাণে তদিব যদ গৃহতে তল্লান্তি, যত্তভবিষ্যদিদমিব

ব্যজ্ঞান্তত বিজ্ঞানাভাবানাস্তীতি। তদেবং সতঃ প্রকাশকং প্রমাণমসদপ্রি প্রকাশয়তীতি। সচ্চ থলু ষোড়শধা ব্যুচ়মুপদেক্ষ্যতে।

অনুবাদ। (প্রশ্ন) উত্তরটির অর্থাৎ ভাব ও অভাব নামে যে দ্বিবিধ ওও वना रहेन, उन्नार्या भववर्षी अভाবের প্রমাণের पाता উপলব্ধি হয় কিরুপে ? ( উত্তর ) যে হেতু যেমন প্রদীপের দ্বারা সৎ পদার্থ অর্থাৎ কোন ভাব পদার্থ উপ-লভ্যমান হইলে তাহার অর্থাৎ তজ্জাতীয় যে পদার্থটি দেখানে নাই, সেই পদার্থটির উপলব্ধি হয় না। বিশদার্থ এই যে—যেমন কোন দর্শক কর্তৃক প্রদাপের ছারা দৃশ্য পদার্থ জ্ঞায়মান হইলে তথন তাহার স্থায় বাহা অর্থাৎ ভক্ষাতীয় যে পদার্থ জ্ঞায়মান হইতেছে না, তাহা নাই, বদি থাকিত, ( তাহা হইলে ) ইহার স্থায় অর্থাৎ এই দৃশামান পদার্থের ন্যায় জ্ঞানের বিষয় হইত,তদ্বিষয়ে জ্ঞান না হওয়াতে (তাহা) নাই, অর্থাৎ দর্শক ব্যক্তি প্রদীপের সাহায্যে এইরূপে অভাবের উপলব্ধি করে। এইরূপ প্রমাণের দারা কোন ভাব পদার্থ জ্ঞায়মান হইলে তথন তাহার স্থায় যে পদার্থ অর্থাৎ তজ্জাতীয় যে পদার্থ জ্ঞানের বিষয় হইতেছে না, তাহা নাই। यদি পাকিত, ( তাহা হইলে ) ইহার খ্রায় অর্থাৎ জ্ঞায়মান ভাব পদার্থটির খ্রায় জ্ঞানের বিষয় হইত,জ্ঞান না হওয়াতে (তাহা) নাই, কর্থাৎ এইরূপে প্রমাণের হারা অভাবেরও উপলব্ধি করে। অতএব এইরূপে (প্রদীপের স্থায়) ভাব পদার্থের প্রকাশক প্রমাণ অভাব পদার্থকেও প্রকাশ করিতেছে। ভাবপদার্থও ( মহর্ষি গোতম প্রথম সূত্রে ) বোড়শ প্রকারেই সংক্ষেপে বলিবেন।

টিপ্লনী। যাহা প্রমাণসিদ্ধ নহে, তাহাকে পদার্থ বা তক্ত বলা যায় না। অভাবকে তক্ত্ব বলিলে তাহা প্রমাণসিদ্ধ বলিয়া ব্রাইতে হইবে। কিন্তু অভাবের প্রমাণের দ্বারা উপলব্ধি হইবে কিন্তপে ? যাহা অভাব, তাহার কি কোন প্রমাণ থাকিতে পারে ? অনেক সম্প্রদার তাহা মানেন নাই। এ জনা ভাষাকার নিজেই সেই প্রশ্নপূর্বক প্রমাণের দ্বারা যে অভাবেরও উপলব্ধি হয়, তাহা ব্রাইয়াছেন। ভাষাকারের কথা এই য়ে, অভাব প্রমাণসিদ্ধ। যে প্রমাণ ভাব পর্নার্থকে প্রকাশ করিতেছে, সেই প্রমাণ বা তজ্জাতীর প্রমাণই অভাব পর্নার্থকেও প্রকাশ করিতেছে। অভাব ব্রিতে আর কোন উপায়ান্তর আবশাক হয় না। অভাব সকলেই ব্রে। ভাবিয়া দেখিলে এবং তর্কের অভ্রেরেধ সত্যের অপলাপ না করিলে ইহা সকলকেই স্বীকার করিতে হইবে। ভাষ্যকার ইহা ব্রাইতে প্রদীপকে প্রমাণের দৃষ্টান্তরূপে গ্রহণ করিয়াছেন। কারণ, প্রদীপ সর্কলোকসিদ্ধ। মাধারণ লোকেও প্রদীপের দ্বারা ভাবের ন্যায় অভাবেরও নির্ণয় করে; গৃহ হইতে তত্তর বহির্গত হইলে বালকও প্রদীপের মাহাযো কোন্টি আছে এবং কোন্টি নাই, ইহা ব্রিয়া থাকে। যাহা থাকে, তাহাই দেখে, বাহা থাকে না, ভাহা

দেখে না,তখন তাহা "নাই" বলিঘাই বুঝে। এই "নাই" বলিঘা বে বুঝা, ইহাই অভাবের বোধ। এ বোধ দকলেরই হইতেছে। প্রতরাধ এই বোধের অবশা বিষয় আছে। ঐ বোধের মাহা বিষয়, তাহারই নাম অভাব পরার্থ। মাহা যথার্থ বোধের বিষয়, তাহাকে পদার্থ বলিতেই হইবে, প্রমাণসিদ্ধ বলিতেই হইবে। "নাই" বলিখা গত বোধ হর, সবগুলিই অম বলা বাইবে না। বাসগৃহে "সর্প নাই," শ্যার "বিষ্ঠা নাই" ইত্যাদি প্রকার অভাব বোধগুলি কি পর্মারই অম ? বস্ততঃ ভাবের নারা অভাবেরও বোধ হইতেছে। তবে অভাব ভাবপরতম্ব, স্তরাং ভাঝোক প্রকার ভিন্ন অন্য প্রকারে তাহা বুঝিবার উপায় নাই। আমরা ঘটাদি ভাব পদার্থ দেখিয়া সেখানে তজ্জাতীয় অর্থাৎ আমাদিলের উদ্ধেপ পরিচিত অনা পদার্থ না দেখিলেই বুঝি, এখানে তাহা নাই, থাকিলে অবশাই দেখিতাম। কারণ, দেখিবার অনা কোন কারণের এখানে অভাব নাই। ক্লকথা, প্রদীপের নায়ে ভাব, পদার্থের প্রকাশক প্রমাণই দেখানে অভাব পদার্থকৈও প্রকাশ করে।—অভাব প্রমাণনিদ্ধ; স্কৃতরাং অভাবকে "তত্ত্ব" বলিতেই হইবে।

অভাব প্রমাণসিদ্ধ তথ হইলে পদার্থ-গণনায় মহায় গোতম কেন তাহার উল্লেখ করেন নাই, তাহার প্রথম স্ব্রোক্ত যোড়শ পদার্থের মধ্যে ত "অভাব" নাই ? এই আশব্দা হইতে পারে। এ লগু ভাষ্যকার শেষে বলিয়াছেন — "সচে থলু বোড়শখা বা্চমুপদেন্দাতে"। ভাষ্যকারের ক্যার প্রকৃত তাৎপর্যা এহ যে, মহবি লোভম মোলোপযোগী ভাষ পদার্থগুলিকে সংক্ষেপে বোড়শ প্রকারে বলিয়াছেন, তাহাই তাহার হক্তবা; তাহার মধ্যে অর্থাৎ ঐ ভাব পদার্থগুলি বলিতে যাইয়া তিনি মোক্ষোপযোগী অভাব পদার্থপ্ত বলিয়াছেন। ভাষ্যকারের তাৎপর্যা বর্ণন করিতে যাইয়া উল্যোতকর এখানে প্রথমে বলিয়াছেন যে, "তক্ত স্বাতম্বোগাসন্ভেদ। ন প্রকাশন্তে ইতি মোচ্যান্তে"। অর্থাৎ অভাবের সতর্য ভাবে (ভাব বাতিরেকে) জান হইতে পারে না। ঘাহার অভাব এবং যে অধিকরণে অভাব, তাহার জ্ঞান ভিন্ন স্বতম্বভাবে অভাবের জ্ঞান হন্ন না, এই জন্ম মহবি অভাবকে পৃথক্ভাবে বলেন নাই। ভাব পদার্থ বলাতেই তাহার অভাব পদার্থ বলা হইয়াছে। এ পক্ষে ভাবো "সচ্চ ধলু" এই স্বলে "চ" শব্দের অর্থ অবধারণ। "বল্" শব্দের হারা আবার ঐ অবধারণ স্পষ্ট করা হইয়াছে। "সচ্চ ধলু" এই কথার সংস্কৃত ব্যাখা। "সদেব খলু"। অর্থাৎ ভাবগদার্থ ই বলিয়াছেন।

ভাষাকারের এইরূপ তাংপর্যা সংগত হয় না বৃঝিয়া উদ্যোতকর পরে যাহা,বিনিয়াছেন, তাংপর্যা-টাকাকার তাহার তাংপর্যা বর্ণন করিয়াছেন—"অথবা কথিতা এব বেষাং তত্বজ্ঞানং নিঃশ্রেরদোপ্যোগি, বে তুন তথা ন তেবাং প্রপক্ষোহ্রপ্রস্কৃত্তাবপ্রপঞ্চ ইব বক্তবাঃ"। অর্থাং মহিষি অভাব পদার্থত বনিয়াছেন। যে সকল পদার্থের তত্বজ্ঞান নিঃশ্রেমদের উপযোগী, সেই সকল পদার্থই তিনি বলিয়াছেন। নিঃশ্রেমদের অমুপ্যোগী জনেক ভাবপদার্থত তিনি যেমন বলেন নাই, তত্ত্বপ নিঃশ্রেরদের অমুপ্যোগী অভাব পদার্থত তিনি বলেন নাই। এ পক্ষেশ্যান্ত থানু বোড়শ্যা" এই ভাবো "6" শক্ষের অথ সমুক্তয়, "ধলু" শক্ষের অর্থ অব্ধারণ।

"দচ্চ" দদ্পি "বোড়শ্ধা থলু" ঘোড়শধৈব—এইরূপে ভাষা বাগিধা করিলে বুঝা যায়, সংপদার্থপ্ত অর্থাৎ ভাবপদার্থও সংক্ষেপে যোড়শ প্রকারেই বলিয়াছেন। "সচ্চ" এই স্কলে "চ" শব্দের দ্বারা অভাবেরও সমুক্তর হইরাছে। তাহা হইলে বুরা বার, মহর্ষি ভাবপদার্থ বলিতে বাইরা অভাব পদার্থও বলিরাছেন, ভাবপদার্থও সেই সেই ব্যক্তিত্বরূপে বলা অসম্ভব। সবগুলি মোক্ষোপযোগীও নহে, এ জন্ত বোড়শ প্রকারে সংক্ষেপে বলিয়াছেন। সেই বোড়শ পদার্থের বিশেষ বিভাগে নিঃশ্রেরদের উপযোগী অভাব পদার্থগুলিও তিনি বলিয়াছেন। বেমন প্রমেরের মধ্যে "অপবর্গ" অভাবপদার্থ। প্রয়োজনের মধো ছঃখাভাব অভাব পদার্থ। এইরূপ আরও অনেক অভাব পদার্থ বলিয়াছেন। উদয়নাচার্য্য "ভাৎপর্যা-পরিশুদ্ধি"তে ভাহা বিশদ বুঝাইয়া গিয়াছেন। ফলকণা, প্রাচীনদিগের এথানে মীমাংসা এই হে, মহর্ষি গোতম মোক্ষোপ্যোগী পদার্থগুলিই বলিয়াছেন, মোক্ষের অনুপ্যোগী ভাবপদার্থগুলির স্থার ঐরূপ অভাব পদার্থগুলিও তাঁহার বক্তব্য নহে, তাই তিনি সেগুলি বলেন নাই। সেই মোক্ষোপযোগী ভাবপদার্থও সংক্রেপে যোড়শ প্রকারেই বলিয়াছেন, তাঁহার কোন কোন পদার্থের বিশেষ বিভাগে মোকোপ-ঘোগী অভাব পদার্থেরও উল্লেখ হইয়াছে। যে সকল পদার্থের তত্ত্বজ্ঞান সাক্ষাৎ ও পরস্পারায় মোকলাভে আবগুক, সেই সকল পদাৰ্থকেই প্ৰাচীনগণ মোকোপযোগী বলিয়াছেন। কণাদোক পদার্যগুলি মহর্ষি গোতমের স্থাত ইইলেও ভন্মধাে ধেগুলি অতি পরস্পারায় মােকোপযোগী, মহর্ষি গোতম সেগুলির বিশেষ হৈরাথ করেন নাই। কণাদোক্ত প্রমেষগুলিও যে গোতমের সন্মত, ইহা ভাষাকার ও উল্লোভকরও বলিয়াছেন ( ৯ পুত্র ডুষ্টবা )। বন্ধতঃ অভাব পদার্থ মহর্ষি গোতমের সম্মত, ইহা বিতীয়াধ্যায়ে তাঁহার নিজের কথাতেই পাওয়া যায়। মহর্ষি বিতীয়াধ্যায়ে অভাৰ পদাৰ্থকে প্ৰমাণসিদ্ধ বলিয়া সমৰ্থন কবিয়াছেন। মহবি গোভম মোক্ষোপযোগী পদাৰ্থের উল্লেখ করিলে ঈশ্বর প্রভৃতি মোকোপযোগী পদার্থের ষোড়শ পদার্থের মধ্যে কেন উল্লেখ করেন নাই ? গ্রাচীনগণ এ সকল কথার কোন অবতারণা করেন নাই। গোতমোক্ত পদার্থগুলির পরিচয়ের পরে এ সকল কথা বৃথিতে হইবে। তবে এখানে এইটুকু বৃথিয়া রাখিতে হইবে বে, মহবি গোতম তাহার ভাষবিভাগ জগতের সমন্ত পদার্থেরই বিশেষ উল্লেখ করিবেন, ইহার কোন কারণ নাই। তিনি যে ভাবে যে সকল অধিকারীকে লক্ষ্য করিয়া মোক্ষোপায়ের যে দকল জংশের বর্ণন করিয়াছেন, তাঁহার ভারবিদ্যার "প্রস্থান" অভুসারে সেই ভাবে যে সকল পদার্থ সাক্ষাৎ বা পরম্পরায় মোক্ষোপযোগী, তিনি সেই সকল পদার্থেরই বিশেষ উল্লেখ করিবেন। স্তরাং তিনি ভাহাই করিয়াছেন। যথাস্থানে ক্রমে ইহা পরিকুট হইবে। (ছিতীয় স্ত্রতাষা-টিপ্পনী দ্রষ্টবা )। ভাষো "বাঢ়ং" এই কথার ব্যাখ্যা "সংক্ষেপতঃ"।

ভাষ্য। তাদাং খৰাদাং দদিধানাং

সূত্র। প্রমাণ-প্রমেয়-সংশয়-প্রয়োজন-দৃষ্টান্ত-সিদ্ধান্তাবয়ব-তর্ক-নির্ণয়-বাদ-জল্প-বিতণ্ডা-হেত্বাভাস-চ্ছল-জাতি-নিগ্রহস্থানানাং তত্ত্বজানালিঃশ্রেয়সাধি-গমঃ। ১।

অমুবাদ। সেই অর্থাৎ মোক্ষোপযোগী এই ভাব পদার্থেরই প্রকার—(১) প্রমাণ, (২) প্রমেয়, (৩) সংশয়, (৪) প্রয়োজন, (৫) দৃফীস্ত, (৬) সিদ্ধান্ত, (৭) অবয়ব, (৮) তর্ক, (৯) নির্ণয়, (১০) বাদ, (১১) জন্ন, (১২) বিভগু, (১০) হেখাভাস, (১৪) ছল, (১৫) জাতি, (১৬) নিগ্রহস্থান, ইহাদিগের অর্থাৎ এই যোল প্রকার পদার্থের তব্বজ্ঞানপ্রযুক্ত নিঃশ্রেয়স লাভ হয়।

টিপ্লনী। বে সকল পদার্থের তর্বজ্ঞান সাক্ষাৎ অথবা প্রম্পরায় নিংশ্রেরদের উপযোগী, সেই ভাবপদার্থের ালটি প্রকার মহর্ষি প্রথম ক্রের দারা বনিরাছেন। ভাষাকারও পূর্বজ্ঞার এই বাড়শ প্রকার ভাব পদার্থের উপদেশের কথাই বনিরাছেন। এখন মহর্ষিক্তরের উল্লেখপূর্ব্বক তাহা দেখাইবার জনা "তাসাং খরাসাং সিদ্বিদাং" এই সন্দর্ভের দারা মহর্ষিক্তরের অবভারণা করিরাছেন। ভাষ্যকারের প্র সন্দর্ভের সহিত ক্রেন্থ বর্টা বিভক্তান্ত বাকোর বোজনা করিতে ইইবে। তাহাই ভাষ্যকারের অভিপ্রেত। এইরূপ বছ স্থলেই ভাষ্যক্রের্জির সহিত ক্রের্র বোজনা ভাষ্যকারের অভিপ্রেত আছে। ক্রেন্থ প্রমাণানি নির্মাহ্রান পর্যান্ত বোড়শ পদার্থ "সন্বিধা" অর্থাৎ ভাব পদার্থের প্রকার। এবং ঐ প্রকার গুলি সকলেই সাক্ষাৎ বা প্রম্পরায় মোক্ষোপ্রোগী। "তাসাং খলু" এই কথার দারা ইহাই ক্রেনা করিরাছেন। "তাসাং খলু" এই কথার দারা ইহাই ক্রেনা করিরাছেন। "তাসাং খলু" এই কথার সংক্রেরে ব্যান্যক্রির প্রার্থিক সেই নাক্ষোপ্রোগী ভাব-পদার্থের প্রকার গুলিই এই। এখানেই ক্রের্র উল্লেখপূর্ব্বক সেইগুলি দেখাইরাছেন, তাই আবার খলিরাছেন—"আসাং"। ফল কথা, এইগুলির তর্বজ্ঞানপ্রযুক্ত নিঃশ্রের্য লাভ হয়, ইয়াই মহর্ষি প্রথম ক্রের বিলিরাছেন; কেন হয়, কেমন করিরা হয়, তাহা ক্রমে বাক্ত হইবে। এবং এই ব্যাড়শ পদার্থের সামান্ত ও বিশের পরিচয় মহর্ষি নিজেই বলিবেন।

ভাষ্য। নির্দেশে যথাবচনং বিগ্রহঃ। সর্ববপদার্থপ্রধানো ছন্দ্রঃ সমাসঃ। প্রমাণাদানাং তত্ত্বমিতি শৈষিকী ষষ্ঠী। তত্ত্বস্ত জানং নিঃশ্রেয়সম্ভাধিগম ইতি কর্মণি ষষ্ঠো। ত এতাবস্তো বিশ্বমানার্পাঃ। এষামবিপরীত-জানার্থনিহোপদেশঃ। সোহয়মনবয়বেন তন্ত্রার্থ উদ্দিষ্টো বেদিতব্যঃ। শুরাদ। নির্দেশে মর্থাৎ পরবর্তী প্রমাণাদি পদার্থের লক্ষণ সূত্র ও বিভাগসূত্রে যেরূপ বচন ( একবচন, বছবচন ) আছে, তদনুসারে ( এই সূত্রে ) বিগ্রহ
মর্থাৎ দ্বন্দ সমাসের বাাসবাকা করিতে হইবে। (এক) সর্বর পদার্থপ্রধান দ্বন্দ সমাস।
প্রমাণাদির তন্ত্র এই স্থলে শৈষিকা ষ্ঠী অর্থাৎ সম্বন্ধে ষ্ঠী। তত্ত্বের জ্ঞান, নিঃপ্রের্মের
মধিগদ, এই দুই স্থলে তুই ষ্ঠী কর্ম্মে বিহিত। সেই অর্থাৎ মোক্ষোপ্রোগী ভান
পদার্থ এতগুলি অর্থাৎ বাড়েশ প্রকার, ইহাদিগের তত্ত্জানের অর্থাৎ ম্বার্থর্রমের
জ্ঞানের জন্ম এই শাস্ত্রে উপদেশ হইয়াছে। সেই এই তন্ত্রার্থ অর্থাৎ ন্যায়্রশাস্ত্রপ্রতি
পাদা মোক্ষোপ্রোগী পদার্থগুলি এই সূত্রে সম্পূর্ণরূপে উদ্দিন্ট অর্থাৎ নামোল্লেখে
কীত্তিও হইয়াছে জানিবে।

টিগ্লী। প্রথম প্রের অর্থ বৃথিতে প্রথমতা কি সমাস, তাহা বৃথিতে হইবে। "প্রমাণের যে প্রয়েষ, তাহার যে প্ররোজন," ইত্যাদিরণে সজীতংপুক্ষ সমাস বৃথিব ? আগবা "প্রমাণ হইরাছে প্রয়েষ যাহার" ইত্যাদিরণে বছরীতি বা অন্ত কোন সমাস বৃথিব ? ভালকার বলিয়াছেন—হন্দ্র সমাস বৃথিবে, অন্ত সমাস বৃথিবে প্রকৃতার্থ বোধ হইবে না। এবং হন্দ্র সমাস সকল সমাস হইতে শ্রেষ্ঠ। শ্রেষ্ঠ কেন, তাই বলিয়াছেন—"দর্মপ্রার্থপ্রানঃ"। স্থান্দ্র সমাস প্রলে সকল প্রার্থ প্রধান গাকে। অর্থাং পুরুক্ পুরুক্ ভাবে সরগুলি প্রধান প্রথম ক্রিরে বিষয় হয়। এখানে বছরীতি বা কর্ম্বারয় হইবে অর্থাসিদ্ধি হয় না। বজীতংপুক্ষ হইবেও হয় না। প্রস্ত ভাহতে সর্মানেবর্ত্তী "নিগ্রহন্থানে"রই প্রাধান্ত হয়; স্বতরাং স্ক্রমনাসই এবানে বৃথিতে হইবে।

দ্বন্দ সমান হইবে তাহার ব্যাসবাকা কির্নুপ হইবে । "প্রমাণানি চ প্রমেয়াণি চ" ইতাদি প্রকাবে হইবে, অবছন্তবে ভাষ্যকার বনিয়াছেন যে, প্রমাণাদি পদার্থের নির্দেশহরে মর্থাং যে সকল হুকের ধারা প্রমাণাদি পদার্থের লক্ষণ মধ্যা বিভাগ নির্দিষ্ট হইরাছে, দেই সকল হুকে যেরূপ বচন প্রবৃক্ত হইরাছে, তাহার প্রমাণ করিয়াই বাাসবাকা করিতে হইবে। প্রমাণ-বিভাগহুরে ভূতীর হুতে ) "প্রমাণানি" এইরূপ প্রমাণ করিতে হইবে। প্রমাণ বিভাগহুরে ভূতীর হুতে ) "প্রমাণানি" এইরূপই প্রমাণ করিতে হইবে। এবং প্রমাণ করিতে হইবে। এইরূপ শুরাণ করিতে হইবে। এবং প্রমাণ করিতে হইবে। এইরূপ "সংশ্রহত্ত" প্রভৃতি লক্ষ্যক্তে বেখানে একবচন আছে, বাাসবাকো দেই সন স্বলে একবচনেরই প্রমোণ করিতে হইবে। মন্ত্রের কথার ইহাই সহজে বুঝা মার। কিন্তু উর্ন্নণ করিতে হইবে। ভাষ্যকারের কথার ইহাই সহজে বুঝা মার। কিন্তু উর্ন্নণ বিলতে কেবল বিভাগ। কোন্ প্রথা কর প্রমাণ, ইহার নাম "নির্দ্দেশ"। কোন হুত্রে ভাষা সংখাবোধক শব্দের হারা বলা হইয়াছে। কোন হুত্রে ভাহা না বলিলেও মুখ্ব পর্যালোচনার হারা কৈ বিভাগ বুঝা গিয়াছে। সেইগুলি "ম্ব্যান্ত্র্ক্শ"। ভ্রন্থসারে দেখানে

বচন গ্রহণপূর্মক বাদবাকো সেই বচনেরই প্রয়োগ করিতে হইবে। যেমন সংশয়স্ত্রের অর্থ পর্যালোচনা করিয়া সংশ্ব ত্রিবিধ বা পঞ্চিষ, ইহা বুঝা গিবাছে, স্ক্তরাং সেখানে স্ত্রে "সংশব্ধং" এইরূপ একরচনার প্রয়োগ পাকিলেও বাদবাকো "সংশ্বাং" এইরূপ বছরচনার প্রয়োগই করিতে হইবে। এবং "দৃষ্টান্ত" লক্ষ্পত্রে "দৃষ্টান্তঃ" এইরূপ প্রয়োগ থাকিলেও, দৃষ্টান্ত ছিবিধ বলিয়া বাদবাকো "দৃষ্টান্তেই" এইরূপ প্রয়োগ করিতে হইবে। যেখানে "নির্দেশ নাই", সেখানে লক্ষ্পত্রে যে বচন প্রবৃক্ত আছে, তদরুদারেই বাদবাকা করিতে হইবে। উদয়ন ভাষার মতের ঘূল্তিও বলিরাছেন। মর্বান বৃত্তিকার বিধনাথ প্রাচানিদিণের অই বচন কলহে কটাক্ষ করিরা বলিয়াছেন দে, বাদবাকো বচন লইয়া যারামারি কেন ? াা বাকোর বচনের ঘারাই কি প্রয়াণাদি পদার্থের বছরাছি নির্ণয় হইবে ? এখানে সর্ক্র প্রথম উপস্থিত একরচনের প্রয়োগ করিয়াই হন্দ সমানের বাদবাকা করিতে হইবে, ভাষাতে কোন দেশি নাই। ইহা বৃত্তিকার বিধনাপের স্বাধীন মত—নবীন মত।

প্রমাণ হইতে নিগ্রহয়ান পর্যন্ত যোগাট পদার্থের যে তত্ত্ব, তাহার জ্ঞান প্রযুক্ত নিঃপ্রেমদ লাভ হয়, এইরপই স্থার্থ। প্রতরাং "প্রমাণ অনিগ্রহয়ানানং" এই স্থলের য়য়ৗ বিভক্তির মর্থ সম্বন্ধ। তত্ত্বর সহিত উহার অথয়। এই সম্বন্ধার্থ য়য়ৗকেই "শেষিকী য়য়ৗ" বলে। "উক্তানভাই শেবঃ" ইহাই শেবের লক্ষণ। অর্থাৎ কর্ত্বর, কর্ম্ম্ব প্রভৃতি কারকার্থ ভির সম্বন্ধ মর্থাকেই বাাকরলে "শেষ" বলা হইয়াছে। এই শেষার্থে বিহিত য়য়ীকে "শৈষিকী" বলা যায়। এ য়য়ার্থাকির সমাসের একদেশার্পের অবয় হইতে পারে। যেমন "তৈরভ দাসভার্যাা", "রামভা নামমহিমা" ইত্যাদি। "তত্বজান" এবং "নিঃশ্রেমদাধিগম" এই ছইটি বাক্য য়য়ৗতংপ্রকর সমাস। প্রতরাং উহার ব্যাসবারকা ছই স্থলেই য়য়ৗ বিভক্তির প্রয়োগ করিতে হইবে। এ য়য়ৗ "রহ্মপ্রভার" বোগে কর্মে বিহিত হইবে। উহার মর্থ কর্মাহ, স্বতরাং উহা "শেষ" নহে, এ জয়া উহা "শেষিকী য়য়ী" নহে। তত্তকে জানাই তত্ত্তান এবং নিঃশ্রেমগ্রক লাভ করাই "নিংশ্রেমসাধিগম"। স্বতরাং জ্ঞানের কর্ম্মকারক "ভঙ্ব"। "অধিসম" অর্থাং লাভের কর্মকারক "নিংশ্রেমসাধিগম"। নাংশ্রেম জ্মিনের কর্মকারক "ভিত্তের মার প্রয়াল্যন্তর মারকাক হয় না। যাহা নিংশ্রেমসার্থিয়ম"। নিঃশ্রেমসার্থায় লাভের কর্মকার জ্মাই মহর্মি কেবল নিঃশ্রেমসান্ধ্রম না বলিয়া "নিঃশ্রেমসাধিগম" বিলিয়াছেন। এই কথাটে বুভিজার বিশ্বনাথের কথা।

প্রচলিত বাৎস্থায়নভাষা প্রকে "চার্বে হল্ব: সমাসঃ" এইরূপ পাঠ দেখা যার। কিন্তু পরম-প্রাচীন উল্যোতকর ও বাচস্পতি মিশ্র "সর্ব্রপদার্থপ্রধানঃ" এইরূপ পাঠের উল্লেখ করায় মূলে দেই পাঠই প্রকৃত বলিয়া গৃহীত হইয়াছে। "চার্থে" অর্থাং চকারের অর্থে হল্ব সনাস, ইহাই প্র্যোক্ত পাঠের অর্থ। চকারের অর্থ ভেন। এখানে প্রমাণ প্রভৃতি পনার্থবর্গর মধ্যে অনেকগুলি ফলতঃ অভিন্ন পদার্থ থাকিলেও প্রমাণহ, প্রদেশ্বর প্রভৃতি ধ্যোর ভেদ থাকার হল্ব সমাস ইইয়াছে। ঐরূপ ধর্মীর ভেদ না থাকিলেও ধর্মের ভেদ থাকিলে কল্ব দমাদ হইরা থাকে এবং হইতে পারে। বেমন "হরিহরৌ"। হরি ও হরে বস্ততঃ ভেদ না থাকিলেও হরিছ ও হরব-ধর্মের ভেদ থাকাতেই ঐরণ হন্দ সমাদ হইরাছে। ভাষে "অনবয়বেন" এই স্থলে "অবয়ব" শব্দের অর্থ অংশ। "অনবয়বেন" ইহার বাাথাা "সাকলোন"।

ভাষ্য। আরাদেঃ খলু প্রমেয়স্ত তব্জানারিঃশ্রেয়ণাধিগমঃ, তকৈত-ছত্রসূত্রেণান্তত ইতি। হেয়ং তস্ত নির্বর্ত্তকং, হানমাত্যন্তিকং, তস্তোপায়োহধিগন্তব্য ইত্যেতানি চহার্য্যপ্রদানি সম্যক্ বুদ্ধা নিঃশ্রেয়স-মধিগজ্জি ।

অনুবাদ। আত্মা প্রভৃতি প্রমেরেরই তব্বজ্ঞান জন্ম মোক্ষ লাভ হয় অর্থাৎ মহর্বি গোত্রম আত্মাদি অগবর্গ পর্যান্ত যে বাদশ প্রকার পদার্থকে "প্রমের" বলিয়াছেন, তাহাদিগের তব্বসাক্ষাৎকারই মোক্ষলাভের সাক্ষাৎ কারণ (চরম কারণ)। সেই এই কথাও পরবর্তী অর্থাৎ দ্বিতীয় সূত্রের দ্বারা (মহর্বি) পশ্চাৎ বলিয়াছেন। (১) "হেয়" অর্থাৎ দুঃখ, সেই ছঃখের নিস্পাদক অর্থাৎ হেতু অবিছা, তৃষ্ণা, ধর্মা, অধর্মা, প্রভৃতি, (২) "আত্যান্তিক" হান অর্থাৎ সেই ছঃখের আত্যান্তিক নির্ভির সাধন তব্বজ্ঞান, (৩) তাহার "উপার" অর্থাৎ ঐ তব্বজ্ঞানের উপায় শাস্ত্র, (৪) "অধিগন্তব্য" অর্থাৎ তব্বজ্ঞানের হারা লভ্য মোক্ষ, এই চারিটি (হেয়, হান, উপায়, অধিগন্তব্য) "অর্থপদ" অর্থাৎ পুরুষার্থস্থান সম্যক্

টিয়নী। অবশুই প্রশ্ন হইতে পারে দে, মহবি যে যোড়শ পদার্থের উল্লেখ করিয়াছেন, তাহার প্রত্যেকটির তম্বজ্ঞানই কি মোকলাভের সাক্ষাৎ কারণ ? তাহা কিরূপে হয় ? "জয়," "বিতশ্বা," "ছল" প্রভৃতির তম্বজ্ঞানও মোকলাভের সাক্ষাৎ কারণ হইবে কিরূপে ? ভাষাকার এই প্রশ্ন মনে করিয়া মহর্বির প্রকৃত তাৎপর্যা বর্ণন করিয়াছেন। ভাষাকার এখানে বলিয়া গিয়াছেন যে, আত্মা প্রভৃতি যে দ্বানশ প্রকার পলার্থকে মহর্বি "প্রমেয়" নামে উল্লেখ করিয়াছেন, তাহার যোড়শ পলার্থের মধ্যে ঐগুলির তম্বসাক্ষাৎকারই মোকের সাক্ষাৎ কারণ। অন্তর্গুলির তম্বজ্ঞান ঐ প্রমেয় তহসাক্ষাৎকারের নিশাদক, এ জল্ল তাহা মোকের পরশ্বারা কারণ, কর্মাৎ কোন কোন পলার্থের তম্বজ্ঞান মাক্ষাৎ, কোন কোন পলার্থের তম্বজ্ঞান পরস্পরার মোক্ষাভ্রত আবিশ্র বাঞ্চল এবং পরোক্ষরপ তম্বজ্ঞান হইতে কতকগুলি পলার্থের সাক্ষাৎকাররপ তম্বজ্ঞান পর্যান্ত মাক্ষাভ্রত উপার বলিয়াছেন। তম্মধ্যে "প্রমেয়" নামক পলার্থগুলির তম্বজ্ঞানকে মোক্ষলাভের উপার বলিয়াছেন। তম্মধ্যে "প্রমেয়" নামক পলার্থগুলির তম্বসাক্ষাৎকাররপ তম্বজ্ঞানই মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ অর্থাৎ চরম কারণ। কারণ, তাহাই মোক্ষপ্রতিক্রক মিধ্যা জ্ঞানের নির্ত্তি করিয়া সাক্ষাৎ সম্বন্ধ মোক্ষ সাধন করে। মহর্বি

গোতদের এই সিদ্ধান্ত বা এই তাংপর্যা কিরপে বুরা নায় ? প্রথম হতে ত এরপ কণা কিছু নাই 

 এতহত্তবে ভাষাকার বলিয়াছেন যে, মহর্ষি দিতীর স্ত্রের নারা ইহা অমুবাদ করিয়াছেন, অসুবাদ করিয়াছেন অর্থাৎ পশ্চাৎ বলিয়াছেন। তাৎপর্যাটীকাকার এইরূপই ব্যাধ্যা করিয়াছেন। এবং তাৎপর্যাটীকাকার "তচ্চৈতৎ" ইত্যাদি ভাষোর অবতারণায় বলিয়াছেন বে, আত্মাদি প্রমের তত্ত্বজ্ঞানের কি কোন অদৃষ্ট শক্তি আছে ? বাহার দারা তাহা যোক জনাইবে ? এইরূপ প্রশ্ন নিরাসের জয়ই ভাষাকার বলিয়াছেন যে, তাহা বিতীয় স্থত্তে পশ্চাৎ বলিয়াছেন। অর্থাৎ আত্মাদি প্রমেয় তত্ত্ব সাক্ষাৎকার কেমন করিয়া মোক্ষ সাধন করে, ইহার যুক্তি দিতীয় হত্তে স্চিত হইয়াছে। এখানে ভাষ্যাক্ত "অনুছতে" এই কথার বাাখাাদ্র তাংপর্যানীকাকার কেবল পশ্চাৎকর্থন বলিলেও মহর্ষি কিন্তু দিতীয়াগারে সপ্রয়োজন পুনক্ষক্তিকে "অভুবাদ" বলিরাছেন। ঐরপ শব্দ পুনক্তিক ও অর্থ পুনক্তিক—এই উভয়েই "অন্থবাদ"। ঐরপ স্থারোজন পুনক্তি দোষ নহে, পরস্ক উহা আবশ্রক হইরা থাকে। মনে হয়, ভাষ্যকার এই অমুবাদের কথাই এখানে বলিয়াছেন। প্রথম হুজের দ্বারা বখন আস্থাদি প্রমেয় তত্তজানকেও নিঃশ্রেমলাভের উপায় বলা হইরাছে, তথন দিতীয় স্থ্রে আবার তাহার স্থচনা কেন ? এত-ত্তরে ভাষ্যকার পূর্ব্বোক্ত সপ্রবোজন পুনক্তিরূপ অনুবাদের কথা বলিতে পারেন। অর্থাৎ মহর্ষি প্রয়োজনবশতংই ঐরূপ পুনক্জি করিয়াছেন, উহা তাহার অনুবাদ। যোড়শ পদার্থের মধ্যে আত্মা প্রভৃতি "প্রমের" পদার্থের তবসাফাংকাররপ তবজানই মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ, ইহা বলাই দেখানে মহবির প্রয়োজন। উহা বলা নিতান্ত আবশুক ; এ জন্তই পুনরার প্রকারাস্তরে বিশেষ করিয়া উহা বলিয়াছেন।

মহর্দি যে ছিতীয় হত্তে আত্থা প্রভৃতি ছাদশ প্রকার প্রমেয় পদার্থের তত্ত্বসাক্ষাৎকারকে অপবর্ণের সাক্ষাৎ কারণরূপে হচনা করিয়ছেন, উহা কেবল মহর্দি গোত্যেরই কথা নহে, মোক্ষবাদী আচার্যা মাত্রেরই উহা সন্মত, এই কথা বলিবার জন্ম ভান্মকার শেষে বলিয়াছেন—"হেয়ং" ইত্যাদি। উদ্যোতকরের তাৎপর্যা-বাাখায় তাৎপর্যাটীকাকার ভান্মকারের ঐ কথা-শুলির ঐরপই মূল তাৎপর্যা বর্ণন করিয়াছেন। আত্যন্তিক হঃখ নির্নিই সকল অধ্যান্ধিলার মুখা প্রয়োজন। সর্ব্যাতে হঃখই "হেয়"। প্রতরাং যেগুলি ঐ হঃখের হেতু, তাহাও "হেয়"। হঃখের হেতু পরিত্যাগ করিতে না পারিলে হঃখকে কথনই ত্যাগ করা যায় না। স্বতরাং সেগুলিও হেয় এবং হঃখের হেতু বলিয়া সেগুলিকেও বিবেচক জ্ঞানিগণ হঃখমধ্যেই গণ্য করিয়াছেন। উত্যোতকর এই হঃখের হেতুগুলিকে হঃখ বলিয়া ধরিয়া লইয়া একবিংশতি প্রকার হঃখ বলিয়াছেন। ঐ একবিংশতি প্রকার হঃখের আত্যন্তিক নির্নিত হইলেই মুক্তি হইল। বস্তুঙ্গ পর্যান্ত দশ্ভিই হেয়। তয়্মধ্যে শরীয়াদি নয়টি হঃখের হেতু বলিয়া হেয়। যাহা হেয়, মুমুক্তর তাহা সম্যক্ ব্রিতে হইবে, এ কথা মোক্ষবাদী সকল আচার্যাই স্থীকার করেন। হেয়কে যথার্থরূপে না ব্রিলে তাহার পরিত্যাগ অসম্ভব। যদি কেছ হেয়কে প্রাছ্ম বলিয়া

বুরে, তাহা হইলে তাহা পরিতাাগ করিতে কি তাহার প্রবৃত্তি হয় ? ঐত্রণ হেয়কে উপাদেয় বলিয়া বুঝাতেই ত যত অনর্থ ঘটিতেছে। ফল কথা, "হেয়" পদার্থগুলিকে যথার্থরূপে না বুঝিলে মোক্ষের আশা নাই। সংখি তাহাদিগকে শরীর প্রভৃতি দশ প্রকারে বিভক্ত করিয়া বলিরাছেন। তাহার পরে মুদুকুর "অধিগন্তবা" অর্থাৎ লতা মোক। আত্মা উহা লাভ করিবেন। মহয়ি-ক্ষিত হাদশ প্রকার প্রমেয়ের মধ্যে এই তুইটি উপাদের। আস্থার উচ্ছেদ কাহারই কামা নহে। সেরূপ থক্তি পুকুষার্থ হইতে পারে না এবং তাহা সম্ভবও নহে এবং মোক্ষই পরম পুরুষার্থ, এই জ্ঞু আত্মা ও মোক্ষ এই ছইটি উপাদের প্রার্থ। ফলত: "হের" এবং "উপাদেন" তেদে মহণি ধাদনপ্রকার প্রমের পদার্থ বলিয়াছেন। আত্মতন সাক্ষাৎকার ব্যতীত মোক অসম্ভব, মোক্ষবাদী কোন আচাৰ্যোৱই ইহাতে বিবাদ নাই। স্ৰতিযুক্তিদিদ্ধ ঐ দিশ্বান্তে পশ্চিতের বিবাদ থাকিতেই থারে না। ঐক্তপ "অণিগস্কবা" মোক্ষ এবং হেয় শরীরাদি দশ প্রকার প্রমেয়কেও পর্কোক্ত যুক্তিতে সমাক বুঝিতে হইবে, তাহাদিগের তত্ত্বসাক্ষাৎকার করিতে হউবে। মোক বিষয়ে মিগা। জ্ঞান গাঁকিলে মোক্ষের আশা ফুদুর-পরাছত। এবং পুর্বোক্ত ছঃথের কিসের হারা নিবুত্তি হয়, আতান্তিক নিবুত্তি হয়, তাহাকেও সমাক বুঝিতে হইবে, তাহাকেই বলিয়াছেন "আতান্তিক হান"। "হীয়তেহনেন" এইরূপ বাংপত্তিতে ঘাহার দাবা ছুংখাদি ত্যাগ করা যায়, দেই তত্মজ্ঞানকে বলা হইয়াছে "হান"। আতান্তিক ছুংখ নিবৃত্তির কারণ তত্ত্তানকৈ বলিবার জন্মই বলা হইয়াছে "আতাস্তিক হান"। সেই তত্ত্তানের "উপায়" শাস্ত্র। তাহাকেও সমাক বুঝিতে হইবে। যাহা মৌঞের সাধন, সেই তক্সানের উপায়ে মিথাাজ্ঞান থাকিলে মোকের আশা করা বার না। ফল কথা, নিঃশ্রেরদ লাভ করিতে হইলে "হেম্ব", "হান'', "উপায়" ও "অধিগন্তবা" বিবয়ে তত্ত্বান লাভ করিতে ইইবে। ইহা দকল আচার্যোরই স্বীকার্যা। এবং অন্তান্ত বিদ্যাদাধ্য দুষ্ট নিঃশ্রেষদ লাভ করিতে হইলেও "হেয়", "হান", "উপান্ন" ও "অধিগস্তবা" এই চারিটিকে সমাক্ বুঝিতে হর। উহা সকল বিদ্যাতেই আছে। ভাষ্যকার এথানে পূর্ব্লোক্ত চারিটিকে "অর্থপদ" বলিয়াছেন। তাৎপর্যাটীকাকার ব্যাথা করিয়াছেন—"অর্থপদানি পুরুষার্থস্থানানি" > প্রুষের যাহা প্রয়োজন, তাহা পুরুষার্থ, তাহা পুর্বোক্ত ঐ চারিটতেই অবস্থিত। ঐ চারিটকে সমাক না বুঝিলে পুরুষার্থ লাভ হইতে পারে না। ফল কথা, ঐ কথাগুলির ছারা ভাষাকার এথানে মহর্ষির দিতীয় হত্তের মন্মার্থ ই স্চনা কবিরাছেন। "ছেয়", "হান", "উপায়" ও "অধিগন্তব্য" এই চারিটি "অর্থপদ"কে সমাক বৃদ্ধিলে মহর্মি-কথিত প্রমেষ তরজানই হইবে। উহাদিগের ব্যাখ্যা উদ্যোতকরের ব্যাখ্যা-রুমারেই লিখিত হইল।

মহর্ষি দিতীয় প্রে যাহা বলিয়াছেন, ভাহাতে পুর্বোক্ত দিরাও কিরূপে বাক্ত হইয়াছে

১। অনুস্থিত এমিয়াটক সৌসাইটা হইতে অকাশিত "য়ায়বাভিক-তাৎপ্রাটীকাপরিভাছি" ছেবিবেন।
গ্রহজিত তাৎপর্যটাকারছে এখানে অনেক অংশ মুদ্রিত হয় নাই।

এবং এ স্থানের অ্যান্ত কথা দিতীয় স্ত্রবাধ্যাতেই ভ্রন্টবা। এখন এই স্ত্রে "নিঃশ্রেরদ" শব্দের অর্থ কি, তাহাই বুঝিতে হইবে। তাৎপর্যাদীকাকার শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্র উদ্বোত-করের তাৎপর্যা-ব্যাঝার বলিয়াছেন যে, যদিও "নিঃপ্রেয়দ" শক্তের দারা ইট মাত্রই বুঝা বার এবং প্রমাণাদি তত্ত্জান সর্ববিধ নিঃশ্রেরসেরই সাধন হয়, তথাপি নহর্ষিপ্তে হখন আত্মা প্রভৃতি প্রমের তব্জানের কথা বহিরাছে, তখন অদৃষ্ট নিঃশ্রেরস অপবর্গই এখানে স্তকারের অভিপ্রেত। দৃষ্ট নিঃশ্রেষদ তাগার অভিপ্রেত হইলে তিনি অন্তান্ত সমস্ত প্রার্থের তত্ত্বানের কথাও বলিতেন। কারণ, সকল প্লার্থের তত্ত্তানই কোন না কোন দৃষ্ট নিম্পের্যের সাধন হুইয়াই থাকে। ফলকথা, তাৎপর্যাটীকাকার উদ্যোতকরের এইরূপ তাৎপর্যাই বর্ণন করিয়াছেন। তাৎপর্যা-পরিশুদ্ধিতে উদ্বনাচার্যাও বাচম্পতি মিত্রের বাাখ্যা সমর্থন করিবা গিয়াছেন উদ্যোতকরের খণাক্রত বার্ডিকের দারা কিন্তু এখানে এইরূপ তাৎপর্যা নিঃসংশ্বে বুঝা যায় না। ্তিনি বলিরাছেন, নিঃশ্রেষদ বিবিধ ;—দৃষ্ট ও অদৃষ্ট। আস্থাদি প্রমেষ তক্জান জন্তই অদৃষ্ট নিংশ্রেষ্দ অপবর্গ লাভ হয়। প্রমাণাদি অভ পদার্থগুলির তত্তান-জ্ঞ দৃষ্ট নিংশ্রেষ্দ লাভ হয়। অবশ্র প্রমাণাদি তব্জানের ফলে আ্যাদি তব্জান হইবে, ইহা তিনিও বলিলাছেন। এবং অপবর্গ ভির ইট মাত্রই তাঁহার মতে দৃষ্ট নিঃশ্রেরস, স্বতরাং অপবর্গ-সাধন ভ্রজানাদিকেও কেবল তিনি দৃষ্ট নিঃশ্রেয়স বলিয়া এথানে বলিতে পারেন। মহর্ষি দুর্ববিধ এবং সমস্ত নিঃশ্রেয়সই প্রথম ক্রে "নিঃশ্রেম্ন" শব্দের ছারা বলিয়াছেন, এ কথা উছোতকরও স্পষ্ট করিয়া বলেন নাই। ভাৎপর্যাটীকাকার উদ্যোতকরের ভাৎপর্যা বর্ণন করিতে যাইয়া বরং ইহার বিরুদ্ধ কথাই বশিশ্লাছেন। প্রাচীন গুরুপাদগণ বাহাই বলুন, আমাদিগের কিন্তু মনে হয়, মহর্বি গোতম তাঁহার ক্তামবিভাস প্রথম ক্তে স্ক্বিধ নিংশ্রেলসকেই "নিংশ্রেলস" শক্তের ছারা প্রকাশ করিয়াছেন। পাণিনীয় ব্যাকরণের পঞ্চম অধ্যান্তের চতুর্থ পানে "অচতুরাদি" স্থতে 'নিঃশ্রেরণ' শক্তি বাংপাদিত হইরাছে। এই "নিঃশ্রেরদ" শব্দের অপবর্গ অর্থে ভূরি প্রয়োগ থাকিলেও কল্যাণ মাত্র অর্থেও শহাভারতাদি গ্রন্থে অনেক প্রয়োগ দেখা বাষ। "নিঃশ্রেয়ন" শব্দ অভীষ্ট দাত্রেরই বোধক, এ কথা তাৎপর্যটীকাকারও বলিয়াছেন। ভাষ্যকারও ভিন্ন ভিন্ন বিভায় ভিন্ন প্রকার নিঃশ্রেষদের কথা বলিয়া অপবর্গ ভিন্ন অন্তান্ত কল্যাণকেও "নিংশ্রেষ্দ" শন্ধের ছারাই প্রকাশ করিয়াছেন। "এয়ী", "বার্দ্তা" ও "দণ্ডনীতি" বিদ্বার নিঃপ্রেয়ন কি, তাহা উদ্বোতকর সেখানে বলিয়াছেন। এখন "নিংত্রের্দ" শক বদি অভীষ্ট মাত্রের বোধক হয় এবং বিশেষতঃ অপবর্গের বোধক হয়, তাহা হইলে মহর্ষি-কৃত্তত্ব "নিংশ্রেম্ন" শব্দের ছারা প্রম-প্রয়েজন অপবর্গও বৃথিব, আবার গৌণ প্রয়েজন কল্যাণমাত্রও বৃথিব, তাহা হইলে প্রমাণাদি

" >1

<sup>&</sup>quot;কজিৎ সহজৈদ্বিণামেকং জীণাদি পণ্ডিত্ন।
প্রিতো অর্থকুছে বু কুথাতিতেরসং পরন্ ।"

— মহাভারত, সভাপ্র, ১।০১।

ষোড়শ পদার্থের তত্ত্জান অপবর্গ-লাভের উপায় এবং অন্যান্য সর্পবিধ অভীষ্ট লাভেরও উপায়, ইহাই মহর্ষি গোতমের প্রথম স্থানের তাৎপর্যার্থ ব্রিতে পারি। অন্যান্য বিশ্বাসাধ্য নিঃশ্রেণ্দলাভে বে নাাথবিভা আবভাক, প্রমাণাদি প্রার্থের তত্তভান বে দক্ল বিভার ফল-লাভেই আবশ্রক, এ কথা ভাষাকার প্রভৃতিও বলিয়াছেন। ন্যাহবিদ্ধা সর্ক্ষবিদ্ধার প্রদীপ, দর্কক্ষের উপায়, সর্ব্ধর্মের আশ্র, এই কথা ব্লিয়া ভাষ্যকার প্রমাণাদি পদার্থ তত্ত্বভানকে স্ক্ৰিধ নিঃশ্ৰেষ্ণ-লাভেই উপায় বলেন নাই কি ? তবে যে দেখানে ভাষাকার নাায়বিছার অপথবঁকেই "নিঃশ্রেরণ" বলিরাছেন, তাহা এই নাায়্বিভার অধ্যাত্ম অংশ ধরিয়া; এ জনাই সেখানে নারবিভাকে অধ্যাত্মবিভা বলিরাছেন। কিন্তু নাারবিভা অধ্যাত্মবিভা হইলেও উপনিধদের নাাা কেবল অধাাত্মবিভা নহে, এ কথাও ভাষাকার বলিলাছেন। তাহা হইলে ভাষাকারের মতেও নাায়বিভার ভুইটি অংশ আছে, ইহা স্বীকার করিতে হইবে। তন্মধো অধ্যাত্ম অংশ ধরিলে তাহার ফল অগবর্গরূপ নিঃশ্রেরস। অন্য অংশ ধরিলে অন্যান্য সর্কবিধ নিঃশ্রেরদই নাারবিভার ফল। যোড়শ পদার্থের মধ্যে প্রমের পদার্থের তত্ত্বাক্ষাৎকার মোকের দাকাং কারণ, তজনা ঐ প্রমেষ পদার্থগুলির যুখাশাস্ত্র মনন করিতে হইবে এবং দেই অপরিপক তত্তনিশ্চর রকা করিতে হইবে। এ জন্য প্রমাণাদি পঞ্চদশ পদার্থের ভর্জান তাহাতে আবভক। তাহা হইলে বলা যায়, সাক্ষাৎ ও পরম্পরায় প্রমাণাদি বোড়শ পদার্থের তত্বজানকে মহয়ি অপবর্গরাণ নিংখেরস লাভের উপায় বলিয়াছেন। আবার প্রমাণাদি প্রার্থের তহজান দ্র্কবিল্ঞা-দাধ্য, দ্র্কবিশ্বদাধ্য, দ্রকবিধ দৃষ্ট নিঃপ্রেম্বদ বা অতীয় লাভের উপায়, এ কথাও মহর্ষি প্রথম পুতের দারা বলিয়াছেন, নচেৎ নায়বিভা দর্ক-বিভার প্রদীপ, সর্ক্তধ্যের উপায়, এ কথা ভাষাকার কোথার পাইলেন ? এবং তিনি উহা বলেন কিলপে 

ফলকথা, মহর্ষি নানার্থ "নিঃশ্রেমদ" শব্দের প্রয়োগ করিয়া পুর্বোক্ত প্রকার বিভি-লার্থের স্চনা করিয়াছেন, ইহা মনে হয়। আরও মনে হয়, মহর্ষির "নিঃশ্রেম্পাধিগমঃ" এই স্থলে "অধিগ্ৰ" নজের "লাভ" অর্থের নাায় "জ্ঞান" অর্থণ্ড এক পক্ষে মহর্ষির বিবক্ষিত। "অধিগ্ন" শক্ষের লাভ অর্থের নাায় জ্ঞানও অর্থ আছে, ' সে অর্থ গ্রহণ করিলে ধুঝা যায়, প্রমাণাদি পদার্থের তত্তজানের সাহায়ো নিজের এবং দেশের ও দশের 'নিংশ্রেয়স' অর্থাৎ কলাণ্কে বুৰিয়া লওয় বায়। সেও ত ঠিক কথা। মহবি যে এক পক্ষে তাহাও বলেন নাই, ইহাই বা কি করিয়া বুঝিব গ

যদি তিনি এখানে কেবল অগবর্গের কথাই বলিতেন, তাহা হইলে "অপবর্গ" শব্দের প্রয়োগ করেন নাই কেন ? এবং "অধিগম" শব্দেরই বা প্রয়োজন কি ? মহর্ষি অপবর্গ বুঝাইতে অক্তান্ত সকল ক্তেই "অগবর্গ" শব্দেরই প্রয়োগ করিয়াছেন, "নিঃপ্রেরস" শব্দটি আর কোথাও প্রয়োগ করেন নাই এবং অগবর্গের কথার আর কোথাও অপবর্গের অধিগম বলেন নাই,

১। দাশনিক কৰিত্তে জান অংগত "কৰিণ্ম" শংকর প্রায়োগ দেখা বাহ—"ভভ: প্রত্যক্তেভনাবি-গ্নোপ্যায়াভাষ্ণত" ৷—বোগত্ত সংস

কেবল অপবর্গ শব্দেরই প্রয়োগ করিয়ছেন। প্রথম হতে "নিংশ্রের্যাধিগমং" বলিয়া পরেই আবার দ্বিতীয় হতেই বলিয়ছেন "অপবর্গং"; ইহার কি কোন গৃঢ় অভিগন্ধি নাই ? যদি বলা যায়, প্রথম হতে সর্ক্রির নিংশ্রের্গের কথা এবং নিংশ্রের্যানের কথা, আর দ্বিতীয় হতে কেবল অপবর্গেরই কথা, তাহা হইলে জ্রুল প্রয়োগ যথার্থ সার্থক হইতে পারে। কারণ, জ্রুল নানার্থ প্রকাশ করিতে হইলে "নিংশ্রের্যাধিগম" এইরূপ ভাষা প্রয়োগ না করিয়া উপায় নাই। কেবল অপবর্গ বুঝাইতে মহর্ষি মৃক্তি প্রস্তুতি শব্দ প্রয়োগ ও করিতে পারিতেন। কলতঃ ভাষাকার যেমন আদিলাবোর ধারা নানার্থ প্রকাশ করিয়াছেন, তত্রপ হত্রকারও প্রথম হতের দারা পূর্ব্বোক্ত প্রকার নানার্থ হতনা করিয়াছেন, ইহা বলিতে কোন বাধক দেখিনা, বরং সাধকই দেখিতে পাই। হত্রে নানার্থের হতনা থাকে, এ কথা প্রাচীনগণও বলিয়া গিয়াছেন। মনে রাখিতে হইরে, তাৎপর্যাচীকাকার প্রভৃতি গুকুবর্গ নিংশ্রের্য শক্ষের দারা যে অপবর্গ প্রহণ করিয়াছেন, তাহা অবশা করিতে হইবে, দেই অংশেই প্রথম হত্রের মহিত দ্বিতীয় হত্রের সম্বন্ধ এবং আপবর্গই লামবিল্লার মুখা প্রয়োজন এবং তাহাতে যোড়শ পদার্থের তহজ্ঞান সাক্রাছ ও পরম্পারাছ আবিশ্রুক, ইহাও মহর্ষির কথা। পরম্ভ অল্লার নিংশ্রের্যের লাভে এবং তাহার জ্ঞানেও প্রমাণাদি পদার্থের তর্জান আবশ্যক, এইটিও মহর্ষির প্রথম হত্রে নিজের কথা, ইহাই বলিতে চাই।

তাৎপর্যাতীকাকার যে বলিলাছেন, মহুবি হতে আত্মাদি প্রমেয় পদার্থগুলির উল্লেখ করায় এবং আরও অন্যান্য দকল প্রার্থির উল্লেখ না করায় মহর্ষিস্ত্তে "নিঃশ্রেয়ন" শব্দের হারা কেবল অপ্রবৃত্তি বৃদ্ধিতে ছইবে, এ কথাটা বৃদ্ধি নাই। কারন, কেবল দৃষ্ট নিংগ্রেম্মই নাামবিঞ্চার ফন বলিতেছি না, অণবর্গই ইহার মুখা প্রবোজন। ইহা উপনিবদের নাায় কেঞ্ল অব্যাহ্মবিদাং না হইলেও অধ্যাস্ত্রবিল্পা, এ কথা ভাষাকারও বলিলা গিরাছেন ; স্বতরাং মোক ইহার মুখা প্রবোজন হইবেই, ইহাতে মোকোপযোগী পদার্থেরই উল্লেখ করিতে হইবে, দৃষ্টদাত্র নিঃশ্রেরদের উপযোগী অর্থাৎ মোক্ষের অনুপ্রোগী প্রার্থের উল্লেখ ইহাতে করা হাইবে না, স্থতরাং মহবি মোকোপ্রোগী পদার্বেরই উল্লেখ করিয়াছেন, এ কথা ত পূর্ব্বে তাৎপর্যাটীকাকারও বলিয়াছেন। সেই মোকোপ-যোগী পদার্থ গুলির তত্ত্তানে সর্জ্ববিধ দুই নিঃশ্রেরসেরও লাভ হয়, এ কথাও তিনি বলিরাছেন। কারণ, সর্কবিশ্বাসাধা নিঃশ্রেরসলাভেই এই ন্যারবিভা নিতাস্ত আবশ্যক, স্কুতরাং সমস্ত প্লার্থের ভরজানের কথা না বলাতে মহর্ষি "নিঃশ্রের্য" শব্দের হারা দৃষ্ট নিঃশ্রের্যাকে লক্ষা করেন নাই, অদৃষ্ট নিঃপ্রেরদ অপবর্গই তাঁহার অভিপ্রেত, ইহা কি করিয়া বুঝা বার দু আর আছা প্রভৃতি প্ৰাৰ্থের উল্লেখ থাকাতেই যে আর ইহার মোক ভিন্ন কোন প্রয়োজন নাই, ইহাই বা কি করিয়া বুঝা বার ? অবশ্র মুধা প্ররোজন আর কিছু নাই, অধ্যাত্মবিভাগ অপবর্গ ভিন্ন আর কোন মুখা প্রব্লোজন হইতেই পারে না, কিন্তু ভারবিদ্ধা ত উপনিবদের নাার কেবল অধ্যাক্ষবিদ্ধা নহে গ্ মূল কখা, প্রবালাদি প্রার্থের ঘ্রাবস্থার জ্ঞান সংসারীর সর্ববা সর্বত ঘ্রাস্থার ইট সাধন করিতেছে এবং অনেট নিবাবন করিতেছে, ইছ। সন্ত্রীকার করিবার উপায় নাই। এই যে

স্তৃতিরকাল হইতে (১) প্রমাণের ছারা সর্বাদা সর্বাদেশে (২) প্রমের বুঝা হইতেছে এবং স্পৃতিল্যিত প্রমের সাধনের জন্ত প্রমাণের অন্বেরণে ছুটাছুটি হইতেছে, (৩) "দংশর" হওরার বিচারের (৪) "প্রয়োজন" হইতেছে, আবার কোন্ট প্রয়োজন, কোন্ট প্রয়োজন নহে, ইহা বুঝিয়া তদকু-সাবে কাৰ্য্য করা হইতেছে, (a)দৃষ্টাম্ব দেখিয়া (৬) সিদ্ধান্ত বুঝা হইতেছে এবং দৃষ্টাস্ক দেখাইয়া কত দিদ্ধান্ত সমর্থন করা হইতেছে,প্রতিজ্ঞা, হেতু প্রভৃতি (৭) (অবমব) প্রয়োগ পূর্বাক পরের নিকটে প্রকৃত বক্তবাটির প্রকাশ ও সমর্থন হইতেছে, অনেকে প্রতিজ্ঞা প্রভৃতির নাম না জানিরাও উহার প্রয়োগ করিতেছেন, বিশুদ্ধ (৮) তর্কের সাহাযো (৯) নির্গর হইতেছে, সভা-সমিতি রাজধর্মাদিকরণ প্রাভৃতিতে, কোগায়ও কেবল তত্ত্ব নির্ণয়ের উদ্দেশ্রে ( ১০ ) বাদ এবং অনেক স্থানে শিগীয়াবশতঃ ( ১১ ) জন্ন ও (১২) বিতঙা করা হইতেছে, অপর পক্ষের বুক্তি পশুনকালে "এ হেতু হেতুই নহে, ইহা দৃষ্ট হেতু," অথবা "এই হেতুতে ইহা সিদ্ধ হইতে পারে না" ইত্যাদি কণা ববিয়া (১৩) "হেছাভাদ" প্রদর্শন করিতেছে, প্রকৃত কথা প্রকাশের জন্ত অগবা গুরভিসন্ধিযুক্ত বাদীকে নিরস্ত করিয়া আত্মরকার কল্প কত (১৪) ছল করা হইতেছে, বাদিনিরাস প্রোজন হওয়ার আরও কত অসভ্তর ( ১৫ ) (জাতি) করা হইতেছে, আবার অস্তত্র জানিয়া তাহার উপেকাও করা হইতেছে, (১৬) নিগ্রহস্থানের উদ্ভাবন করিয়া পরাজর ঘোষণা হইতেছে, পরাজ্ঞে অনেক সময়ে তত্ব নিশ্চরও হইতেছে। এ স্বওলি কি গোতনোক প্রনাণাদি বোড়শ পদার্থের প্রকাণ্ড গণ্ডীর ভিতরে থাকিয়াই হইতেছে নাং কোন বুদ্ধিজীবী বাক্তি কি এই বোড়শ পদার্থের গণ্ডীর বাহিরে যাইরা এক দিনও জীবন খাপন করিতে, পারেন 💡 এবং উহাদিগের ধারা কি সমাজের কোন কার্যাই হইতেছে না 💡 ভাবিলা বুরিলে এবং গত্যের অপলাপ না করিলে বলিতে হইবে, উহারা লোকঘাত্রা নির্কাহ করিতেছে। প্রনাণানি প্রার্থের যথাসম্ভব তম্বজ্ঞান তম্বাবেরী বাক্তির সর্ব্যবাই যথাসম্ভব উপকার করিতেছে, বাঁহার মুক্তি কামনা নাই, মুক্তির কথা যিনি ভাবিতেও পারেম না, তাঁহারও অভিলমিত দুষ্ট নিংশ্রেরদের জন্ম ঐ জ্ঞান দর্জাই আবিশ্রক হর। ভগবান্ মন্থ এই জন্মই অর্থাৎ প্রমাণাদি পদার্থের তথ্জান সর্পাবিধ কল্যাপ-লাভেই আব্তাক এবং ঐ তথ্জানের সাহায্যে প্রকৃত কলাগ কি, দেশের ও দশের কল্যাণ কি এবং তাহা কিরূপে হইতে পারে, তাহা ব্রিয়া লওয়া ধার এবং বৃধিয়া তদমুদারে কাথা করা যার, এই জন্ম রাজাকে আবীক্ষিকী বিদ্যা শিক্ষা করিতে উপদেশ করিয়াছেন, রাজার যে বিচার করিয়া, প্রকৃত তত্ত্ব বুঝিলা, তদমুসারে বিধান করিতে হইবে, দেশের ও দশের কল্যাণ বুঝিতে গ্ইবে, তাহার উপায় বুঝিয়া তদমুসারে কার্য্য করিতে হইবে। ফলকথা, গোতমোক্ত প্রমাণাদি পদার্থবর্গের তক্ষ্পান লাভ করিতে পারিলে ভদারা বল্ল বল্ল করি নিঃশ্রেষ্প লাভ করে এবং উহার গাহাবো ঐতিবোধিত আকাদি পদার্থের মনন সম্পাদন করিয়া মোক্ষ-মন্তিরের তৃতীয় সোপান নিদিধাাসনে বসিয়া আত্মাদি প্রমেয় তত্ত্ব সাক্ষাং-কারপুর্বক অনৃষ্ঠ নিঃশ্রেম পর্ম প্রোজন অপ্রর্ণ লাভ করিয়া কুত্রকৃত্যতা লাভ করে---করিতে পারে।

ভাষা। তত্র সংশয়াদীনাং পৃথগ্ বচনমনর্থকং ? সংশয়াদয়ে। হি যথাসম্ভবং প্রমাণের প্রমেষের চান্তভ বিন্তো ন ব্যতিরিচান্ত ইতি। সত্যমেতৎ,
ইমান্ত চতক্রো বিস্তাঃ পৃথক্প্রস্থানাঃ প্রাণভ্তামসূত্রহায়োপদিশ্বতে,
বাসাং চত্রীয়মান্বীক্ষিকী বিস্তা, তস্তাঃ পৃথক্প্রস্থানাঃ সংশ্যাদয়ঃ পদার্থাঃ,
তেষাং পৃথগ্ বচনমন্তরেণাধ্যাত্মবিস্তামাত্রমিয়ং স্তাৎ মথোপনিধদঃ।
তিশ্বাৎ সংশ্যাদিভিঃ পদার্থিঃ পৃথক্ প্রস্থাপ্যতে।

শার্পন । (পূর্ববিপক ) তন্মধা অগনা সেই পূর্বেরাক্ত সূত্রে সংশয় প্রভৃতি পদার্থের অর্থাৎ "সংশয়" হইতে "নিপ্রহন্তান" পর্যান্ত চতুর্দ্দশ পদার্থের পূথক্ উল্লেখ অর্থাৎ বিশেষ করিয়া উল্লেখ নির্থিক ই কারণ, সংশয় প্রভৃতি (সূত্রোক্ত চতুর্দ্দশ পদার্থ ) যথাসম্ভব "প্রমাণ"সমূহ এবং "প্রমেয়"সমূহে অন্তভৃতি থাকায়া (প্রমাণ ও প্রমেয় ইইতে ) অতিরিক্ত অর্থাৎ ভিন্ন পদার্থ নহে। (উত্তর) এ কথা সত্যা, কিন্তু "পূথক প্রস্থান" অর্থাৎ বিভিন্ন ব্যাপারবিশিষ্ট এই চারিটি বিভা ("এয়া," "নগুনীতি," "বার্তা," "আয়ীক্ষিকী" ) প্রাণীদিগকে অনুগ্রহ করিরাম জন্ম উপদিষ্ট ইইয়াছে, যে চারিটি বিভার মধ্যে এই 'আয়াক্ষিকী'' (ন্যায়বিভা) চতুর্পা। সংশয় প্রভৃতি অর্থাৎ প্রথম সূত্রোক্ত "সংশয়" প্রভৃতি "নিগ্রহন্ত্বান" পর্যান্ত চতুর্দ্দশ পদার্থ সেই ন্যায়বিভার "পূথক প্রস্থান" অর্থাৎ অসাধারণ প্রতিপাত্ত। তাহাদিগের পূথক্ উল্লেখ বাত্তীত এই ন্যায়বিভা উপনিষ্ঠানের ন্যায় কেবল অধ্যান্ত্রিভা ইয়া পড়ে। সেই জন্ম (মহর্ষি গোতম ) সংশয় প্রভৃতি পদার্থবর্গের ছারা ( এই ক্যায়বিভাকে ) পূথক্ প্রস্থাপিত অর্থাৎ অন্ধ বিভা ইইতে বিভিন্ন ব্যাপারবিশিষ্ট করিয়াকে ।

টিপ্ননী। পূর্ব্বপক্ষের তাৎপর্যা এই বে, "প্রমেশ্ব" পনার্থের মধ্যে "প্রমাণ" পদার্থ থাকিলেও প্রমাণক্ষপে প্রমাণের বিশেষ জ্ঞান আবশ্রক, প্রমাণক্ষ্যান বাতীত প্রমেষ তত্ত্ঞান হইতেই পারে না, এ জন্তু প্রমাণের পূথক উল্লেখ আবশ্রক, কিন্তু সংশ্বর প্রভৃতি হজ্ঞােক চতুর্দশ পদার্থের পূথক উল্লেখন প্রমাণ " এবং "প্রমেশ" পদার্থ বিনিয়াছেন, তাঁহার গরিভাবিত হাদশ প্রকার "প্রমেশ" ভিন্ন আরও অনেক প্রমেষ আছে, সে সমন্ত প্রমেষও তিনি মানেন, স্কৃত্তাং সংশ্রাদি পদার্থগুলি ঐ সকল প্রমাণ ও প্রমেয়েই অন্তর্ভূত থাকার অর্থাৎ তাহারাও হথাসন্তর প্রমাণ ও প্রমেষ বইতে কোন অতিরক্তি বা ভিন্ন পদার্থ নিয়ে পদার্থ হওলাতে ঐ প্রমাণ ও প্রমেষ বইতে কোন অতিরক্তি বা ভিন্ন পদার্থ নিয়ে, তবে আবার তাহাদিগের বিশেষ করিয়া উল্লেখ কেন গ্লেখন্ম সংশ্রাদি পদার্থকে কেবল "প্রমেয়ে" অন্তর্ভূতি বিল্লেও প্রকৃত হলে কোন ক্ষতি ছিল

না। ভায়্মকার পরে আর প্রমাণে অন্তর্ভাবের কথা বলেনও নাই, কিন্তু এখানে এক সংশ্বাদি সকল পদার্থের অন্তর্ভাবের কথা বলিতে যাইয়া নিজ বাকোর ন্নেতা পরিহারের জন্ত প্রমাণে অন্তর্ভাবের কথাও বলিয়াছেন। উহাদিগের মধ্যে কোন পদার্থ যদি প্রমাণেও অন্তর্ভাবের কথাও বলিয়াছেন। উহাদিগের মধ্যে কোন পদার্থ যদি প্রমাণেও অন্তর্ভাত থাকে, তবে তাহা না বলিলে নিজ বাকোর ন্নেতা হয়। কোন্ পদার্থ প্রমাণেও অন্তর্ভাত আছে, প্রাচীনগণ ইহার বিশেষ আলোচনা করেন নাই। তবে উদ্যোতকর "নির্ণঃ" পদার্থের পৃথক্ উল্লেখের কারণ বাাঝার প্রসঙ্গে লিথিয়াছেন— "অস্তান্তর্ভাবঃ প্রমাণের প্রমাণে বর্ষা । ভাষাকারের মতেও "নির্ণর" পদার্থ বেমনের," তক্রপ "প্রমাণিত হয় (তৃতীর স্তর-ভায়্ম জইরা)। স্তর্ভাগ ভায়্মকার 'নির্ণর' পদার্থকে লক্ষা করিয়াও প্রমাণে অন্তর্ভাবের কথা বলিতে পারেন। "অবয়র্ব" শক্ষপ্রমাণ হইলে তাহাকেও প্রমোধের নায় প্রমাণেও বর্ধাসম্ভব অন্তর্ভাত বলা য়ায়। কিন্তু উল্লোতকর প্রভৃতি কেহই তাহা বলেন নাই। সংশ্রাদি পদার্থগুলি প্রত্যেকেই মহর্থি-ক্থিত প্রমাণ ও প্রমেরে অন্তর্ভূতি নহে, তাই বলিয়াছেন— "বর্ধাস্থবং"। ব্রথাস্থানে এই অন্তর্ভাবের কথা ব্রিতে হইবে।

উত্তরপক্ষে ভাত্মকার বলিরাছেন বে, সংশ্রাদি পদার্থ প্রমাণ ও প্রথম হইতে বস্ততঃ ভিন্ন
পদার্থ নহে, এ কথা সতা; কিন্তু অন্নী, দগুনীতি, বার্ত্তা ও আন্নীক্ষিকী এই চারিটি
কিন্তা জীবের মন্দলের নিমিত্ত উপদিষ্ট হইরাছে। ভগবান্ মন্থ রাজার শিক্ষণীয় বলিয়াও এই
চারিট বিস্তার উল্লেখ করিয়াছেন।

"ত্ৰৈবিছেভাত্ৰৱীং বিদ্যাদগুলীতিঞ্চ শাখতীং। আবীক্ষিকীঞ্চান্তৰিয়াং বাৰ্দ্ৰান্তপ্তাংশ্চ লোকতঃ॥" ।৭।৪৩।

মন্ক এই চানিট বিনারে পৃথক্ পৃথক্ "প্রস্থান" আছে। তাৎপর্যাটীকাকার লিখিয়াছেন—
"প্রস্থান বাপারঃ," অর্থাৎ এখানে প্রস্থান শব্দের অর্থ বাপার। প্রতিপাদ্য বিষরের
বুংপাদন বা বোধ-সম্পাদনই বিভার বাপার, তাহাকে বলে বিদ্যার প্রস্থান। আবার প্রস্থান
শব্দটি কর্মপ্রতারে নিম্পন্ন হইলে অর্থাৎ বিদ্যা বাহাকে প্রস্থিত বা বোধিত করে, এই অর্থে নিম্পন্ন
হইলে, ঐ প্রস্থান শব্দের দ্বারা বুঝিতে হইবে—বিন্যার—সেই অসাধারণ প্রতিপাদ্য। কারণ,
বিদ্যা সেই প্রতিপাদ্যেরই বুংপাদন বা বোধ সম্পাদন করে। "পৃথক্প্রস্থানবিদ্যা" বলিলে
সেধানে "প্রস্থান" শব্দের দ্বারা পুর্কোক্ত ব্যাপার বুঝিতে হইবে। কোন পদার্থকে "প্রস্থান"
বলিলে সেধানে "প্রস্থান" শব্দের দ্বারা অসাধারণ প্রতিপাদ্য বুঝিতে হইবে। পূর্ব্বোক্ত চারিটি
বিন্তার এই প্রস্থান-তেদেই তেদ হইবাছে। তন্মধ্যে "এরী"র প্রস্থান অর্থাৎ অসাধারণ প্রতিপাদ্য অন্তির বিশ্বাক বিশ্বাক প্রস্থান বামী, অমাত্য প্রস্থাত। "বার্ত্তা"র প্রস্থান
হলশকটাদি। "আধীক্ষিকী"র প্রস্থান সংশ্রাদি পদার্থ। বদি এই আধীক্ষিকীতে
সংশ্রাদি চতুর্দশ প্রবর্থের বিশেষ করিল্লা উল্লেখ না থাকে, তাহা হইলে ইহা চতুর্থী বিদ্যা হইতে
পারে না। ইহাকে "অন্ত্রী"র মধ্যে গণ্য করিতে হয়, "বার্ত্তা" বা "দণ্ডনীতি"র মধ্যে গণ্য
করা অস্বন্ধ। ক্ররাং পূর্বোক্ত বিশ্বা চারিটি হয় না, উহারা তিন্নটি হইরা পড়ে। তাই

বলিয়াছেন—"অব্যাত্মবিস্থামাত্রমিন্তং সাংই''। স্থান্তবিস্থা উপনিন্তদের স্থান্ত কেবল অধ্যাত্মবিস্থা হইয়া পড়ে। পূর্বেলিক নহুবচনে "আন্ধাবিস্থা' "আনীক্ষিকী''রই বিশেষণ। প্রাচীন ভান্তার মেণাতিপি চরমকরে তাহাই বলিয়াছেন। ভাষাকার বাৎস্থায়নও তাহাই বলিয়াছেন, কিন্তু আরবিন্তা উপনিবদের স্থান কেবল অধ্যাত্মবিন্তা নহে, ইহা ভাষাকার বাৎস্থানন না বলিয়া পারেন না। ফলকথা "এরী' প্রভৃতি অন্ত বিস্থার প্রস্থান হইতে স্তামবিন্তার প্রস্থান-ভেদ থাকায় ইহা ঐ অন্ত বিন্তা হইতে ভিন্ন, ইহা এনী নহে, ইহা চতুর্গী বিন্তা, ইহা জানাইবার জন্ত এবং ঐ সংশ্বাদি পৃথক্ প্রস্থানগুলির বিশেষরূপে বোধ সম্পাদনের জন্ত মহর্ষি উহাদিগের পৃথক্ উল্লেখ করিয়াছেন। সংশ্বাদি পদার্থগুলির পৃথক্ উল্লেখ না করিলে তাহার পৃথক্ভাবে বাংপাদন কিরপে হইবে দু স্তান্তাক সংশ্বাদি পদার্থগুলির বাংপাদনই বে স্তাব্বিন্তার ব্যাপার ভেদেই স্তান্তবিন্তার অন্ত বিস্থা হইতে ভেদ হইয়াছে এবং ভেদ বুঝা গিয়াছে। স্তরাং মহর্ষি সংশ্বাদি পদার্থবিস্থাকে পৃথক্ ব্যাপারবিশিষ্ট করায় উহাদিগের পৃথক্ উল্লেখ সার্থক হইবা।

ভাষ্য। তত্র নামুপলকে ন নির্ণীতেহর্থে আয়ঃ প্রবর্ততে, কিং তর্হি ? সংশয়িতেহর্থে। যথোক্তং "বিষ্ণু পক্ষপ্রতিপক্ষাভ্যামর্থাবিধারণং নির্ণয়" ইতি। বিমর্ণঃ সংশয়ঃ, পক্ষপ্রতিপক্ষে) আয়প্রবৃত্তিঃ, অর্থাব-ধারণং নির্ণয়ন্তব্জ্ঞানমিতি। স চায়ং কিং স্থিভিচ্যতে।

অনুবাদ। তন্মধ্যে—অজ্ঞাত পদার্থে স্থায় প্রবৃত্ত হয় না, নিশ্চিত পদার্থে স্থায় প্রবৃত্ত হয় না। (প্রশ্ন) তবে কি ? (উত্তর) সন্দিশ্ধ পদার্থে স্থায় প্রবৃত্ত হয়। যথা (মহর্ষি গোতম) বলিয়াছেন—"সংশয় করিয়া পক্ষ ও প্রতিপক্ষের দ্বারা পদার্থের অবধারণ নির্ণয়"। (১ অঃ, ৪১ সূত্র)। "বিমর্শ" বলিতে সংশয়, (সেই সূত্রে) পক্ষ ও প্রতিপক্ষ বলিতে স্থায়প্রবৃত্তি। অর্থাবধারণ বলিতে নির্ণয়, তত্মজ্ঞান। ইহাই কি ? অথবা ইহা নহে ? এইরূপে পদার্থের বিমর্শ মাত্র কি না—অনিশ্চয়াত্মক জ্ঞানরূপ সেই এই (স্থায়ান্ধ) সংশয় "প্রমেয়ে" অর্থাৎ প্রমেয় পদার্থের অন্তর্গত জ্ঞানপদার্থে অন্তর্ভুত হইয়াও এই জন্ম অর্থাৎ স্থায়প্রবৃত্তির মূল বলিয়া পৃথক্ উক্ত হইয়াতে।

বিবৃতি। যে পদার্থে কাহারও কোনরূপ সংশয় হয় নাই, তাহা লইয়া কাহারও বিবাদ হয় না। তাহা লইয়া বিবাদ করিলে মধ্যস্থ ব্যক্তিরা তাহা তনেন না। নির্থেক পাণ্ডিতা প্রকাশ নিরপেক মধ্যস্থ-সমাজে কথনও আনৃত হয় না। বিভিন্নবাশীর কথা তনিয়া মধ্যস্থ- গণের সংশর হইবে তাঁতারা কোন পক্তেরই অনুমোদন করিতে পারেন না, স্কুতরাং মধাস্থগণের সংশর নিরাদের উদ্দেশ্যে বালী ও প্রতিবালী স্ব স্ব পক্ষের সংস্থাপন এবং পরপক্ষ-সাধনের বওনে প্রবৃত্ত হইরা থাকেন। ফলতঃ ইহাকেই বলে ভার প্রবৃত্তি। সংশয় বাতীত ইহা ঘটে না। স্কুতরাং সংশয় ইহার মূল, এ জন্ত ভারবিদ্যার সংশয় পদার্থের পুথক্ উল্লেখ হইরাছে।

ডিগ্ননী। ভাষ্যকার পূর্বে বলিয়াছেন বে, সংশয় প্রভৃতি নিগ্রহন্থান পর্যান্ত চতুর্দ্ধশ পদার্থ আর্বিনার পৃথক্ প্রস্থান, অর্থাং অসাধারণ প্রতিপানা। এ জন্ম জারবিনার উহাদিগের পৃথক্ উল্লেখ আব্দ্রীয়ার অসাধারণ প্রতিপানা কেন হইয়াছে, জায়বিনা কেবল অধ্যান্ত্রবিনাই কেন নহে, ইয়া বুরাইতে হইবে। এ জন্ম ভাষ্যকার এখন হইতে ঐ সংশয়াদি চতুর্দ্ধশ পদার্থের বভাক্রমে প্রত্যাক্তিকে ধরিয়া এবং প্রকৃত বক্তবা সমর্থনের জন্ম উয়াদিগের অনেকের স্থান্ত বর্ণনি করিয়া লায়বিনার উইাদিগের পৃথক্ উল্লেখের কারণ সমর্থনের জন্ম উয়াদিছেন। তন্মধ্যে সংশ্রের কথাই প্রথম বক্তবা। কারণ, সংশয়ই উয়াদিগের মধ্যে প্রথম। তাই "তত্ত্ব" এই কথার দ্বারা সংশয়্বের নির্মাণ্ড করিয়া লইয়াছেন। অর্থাং তন্মধ্যে সংশয় এইয়প। প্রবর্ত্ত্বী "সংশয়" শব্দের সহিত উয়ায় যোগ করিতে হইবে।

্য পদার্থ একেবারে অজাত, তাহাতেও ভারপ্রবৃত্তি হয় না, যাংগ নিণীত, তাহাতেও ভার-প্রভৃত্তি হয় না। ইহার দারা বৃত্তিতে হইবে, বাহ। দামান্ততঃ জ্ঞাত, কিন্তু বিশেষরূপে অনিনীত, ভাহাতেই আমুগ্রবৃত্তি হয়। পর্কাতকে জানি, কিন্তু তাহাতে বহ্নি আছে কি না, এইরূপ সংশ্র হইতেছে, স্বতরাং দানাক্ততঃ নিণীত হইলেও বিশেষরূপে অনিণীত হইতে পারে। বেরূপে যাহা অনিশীত, দেইজপেই তাহাতে সংশ্ব হব। দেইজপে সন্দিন্ধ দেই পদার্থেই ন্তামপ্রবৃত্তি হয়, সংখ্যা না হইলে তাহা হয় না, স্কুতরাং সংখ্যা জারের অঙ্গ। এ কথা মহর্ষি নিজেও বলিয়াছেন, ইহা দেখাইবার জন্ম ভাষ্মকার মহবির নির্ণয়লক্ষণ স্ত্রটিকে উদ্ধৃত করিয়াছেন। সেই স্ত্রে "বিস্থা" এই কথার দারা সংশ্ব পা ওয়া গিয়াছে। কারণ, সংশ্যাকেই মহর্ষি "বিমর্শ" বলিয়াছেন এবং ঐ সূত্রে যে "পক"ও "প্রতিপক" শক আছে, উহার বারা সেখানে ভারপ্রবৃত্তিই ব্রিতে হটবে, উহাই দেখানে "পক্ষ" ও "প্রতিপক্ষ" শব্দের লাক্ষণিক অর্থ ( নির্ণয়স্ত্র দ্রষ্টবা )। ফলত: নহবির নির্ণর ক্রের বারাও সংশয় ভাষাপ্রবৃত্তির মূল, ইহা প্রকটিত আছে, ইহাই এখানে ভাষাকারের মূল তাংপর্যা। সংশ্যের গরে ভাষপ্রবৃত্তি, তাহার দারা প্রার্থের অবধারণ, ইছাই কুলার্থ। বিপরীতভাবে পদার্থাবধারণ মহবির "নির্ণয়" পদার্থ নতে, তাই ভাষাকার ঐ নির্ণারের পুনর্ব্যাধা। করিয়াছেন "তত্তজান"। এখন মূল কথা এই যে, সংশয় জ্ঞানপদার্থ, মহর্ষি-কথিত বানশ্বিধ প্রদের পদার্থের মধ্যে জ্ঞানের উল্লেখ থাকার জ্ঞানত্বরূপে সংশ্রেরও উল্লেখ হইয়াছে, কিন্তু তাহাতে সংশবের বিশেষ জ্ঞান হয় না। সংশব ভাষপ্রতির মূল, স্কুতরাং ভাষাস্প, ভাষে উহার বিশেষ জ্ঞান আবশ্রক, দেই জন্মই আবার বিশেষ করিয়া, পৃথক করিয়া ভাষবিদ্যায় সংশহ পদার্থের উল্লেখ হইলছে। অব্ধা নির্ণয় মাত্রই সংশ্বপুর্বাক নতে, মধাস্থহীন "বাদ"

বিচারেও নির্ণয় হয়, সেথানে কাছারও পুর্পে সংশয় নাই, মহধির নির্ণয়ত্ত্রও নির্ণয় মাত্রে পুর্পে সংশয়ের কথা বলা হয় নাই। কিন্তু নির্ণয়াত্র সংশয়পুর্পাক না হইলেও বিচার সংশয়পুর্পাকই। ভারতকারও এথানে সেই তাংপর্যো সংশয়কে ভায়প্রবৃত্তির মূল বলিয়াছেন। য়য়য়য়ালে এ সকল কথার বিশেষ আলোচনা ভাইবা।

ভাষ্য। অথ প্রয়োজনং, যেন প্রযুক্তঃ প্রবর্ততে তৎ প্রয়োজনং, যমর্থমভীপদন্ জিহাদন্ বা কর্মারভতে। তেনানেন দর্বে প্রাণিনঃ সর্বাণি কর্মাণি দর্বাশ্চ বিদ্যা ব্যাপ্তাঃ। তদাশ্রমণ্ড ভাষ্যঃ প্রবর্ততে।

অনুবাদ। অনস্তর অর্থাৎ সংশারের পরে প্রয়োজন (পৃথক উক্ত হইয়াছে)

যাহার দারা প্রযুক্ত হইয়া (জীব) প্রবৃত্ত হয়, তাহাকে প্রয়োজন বলে। ফলিতার্থ

এই যে, যে পদার্থকে পাইতে ইচ্ছা করতঃ অথবা ত্যাগ করিতে ইচ্ছা করতঃ কর্ম

শারম্ভ করে (তাহাই প্রয়োজন)। সেই এই প্রয়োজন কর্তৃক সর্ববিপ্রাণী, সর্বব
কর্ম এবং সর্ববিদ্যা ব্যাপ্ত, অর্থাৎ সর্ববিত্তই প্রয়োজন আছে, প্রয়োজনশ্র্য কিছুই

নাই। এবং "তদাশ্রম" হইয়া অর্থাৎ সেই প্রয়োজনের আশ্রিত হইয়া "ত্যায়" প্রবৃত্ত

হয় অর্থাৎ প্রয়োজন 'জান' ব্যতীত কোথায়ও ত্যায়প্রবৃত্তি হয় না।

টিপ্লনী। "সংশব্ধের" পরে "প্রয়োজন" পৃথক্ উক্ত হইয়াছে কেন, এতছত্তরে ভাষ্যকার "প্রয়োজনে"র স্বরূপ বর্ণন পূর্বাক বলিয়াছেন যে, সমন্তই প্রয়োজনবাণ্ডি, প্রয়োজনশৃত্য কিছুই नार्ट: मर्कविना जरः मर्क कर्ण व्यन প्रयाक्तवाल, उथन मर्कविनात अनीश, मर्क करण्य উপায় এই ভাষবিনাার "প্রবোজন" বিশেষরূপে ব্যুৎপান্য। পরন্ধ "প্রবোজন"ও সংশবের নাায "নাহে" র অঙ্গ। প্রয়োজন না বুঝিলে ভারপ্রতি হর না। স্বতরাং ভাষবিভার প্রয়োজন বিশেষরূপে বাংপাদা, তাই তাহার পুথক উল্লেখ হইয়াছে। ভালো "তদাশ্রুত" এখানে "তংপ্রয়োজনং আপ্রয়ো যশু" এই মণে বছরীহি সমাসে উহার অর্থ "তদাপ্রিত"। উদ্যোতকর বলিরাছেন—"যেমন পণ্ডিত রাজাত্রিত, তজপ ভাষ প্রয়োজনের আত্রিত। প্রয়োজনের আত্রহ বলিরাছেন—উপকারকত্ব। প্রয়োজন ভাষের আশ্রয় অর্থাৎ উপকারক কেন ? এতছভবে বলিয়া-ছেন যে, ভারের দারা বস্তু পরীকার মূলই প্রয়োজন। "প্রযুজাতেংনেন", এইরূপ বাংপত্তিতে বুঝা বার, বাহা জীবের প্রবৃত্তির প্রযোজক, তাহাই প্রয়োজন। তামাকার প্রথমতঃ "প্রয়োজন" শব্দের এরপ বৃহৎপত্তি স্তনার সহিত প্রয়োজন বাাখ্যা করিয়া শেবে উহারই ফলিতার্থ বর্ণন করিয়া পুনর্ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ভাষ্যকারের মতে প্রাণা পদার্থের স্থার আহা পদার্থও "প্ররোজ্ন"। কারণ, ত্যাক্য পদার্থকে ত্যাগ করিবার জন্ত জীব কমে প্রবৃত হইতেছে, স্থতরাং প্রাপা পদার্থের ম্যার ত্যাক্তা পদার্থও কর্মপ্রবৃত্তির প্রয়োজক। এইরূপ প্রবৃত্তির প্রয়োজককেই তিনি প্রশ্নেজন বলিয়াছেন। কারণ, "প্রশ্নোজন" শব্দের ব্যুৎপতির দারা তাহাই বুরা নার। এই

জন্তই ভাষ্যকার আদিভায়ে ত্যাজা পদার্থকৈও "অর্থ" শক্তের হারা প্রকাশ করিয়া আসিয়াছেন। ত্যাজা পদার্থও "ত্যাগ" করিবার জন্ত অর্থামান হয়, স্কুতরাং তাহাও "অর্থ"।

মহবি-কথিত আত্মা প্রভৃতি বাদশ প্রকার "প্রমেরে"র মধ্যে অনেক "প্রয়োজন" পদার্থ
বলা ইইরাছে, পরম প্রয়োজন "অপবর্গ"ও তাহার মধ্যে বলা ইইরাছে। স্থ্য প্রভৃতি প্ররোজন
পদার্থ বিশেষ কারণে তাহার মধ্যে বলা না ইইলেও দেগুলিও প্রয়োজন বলিয়া মহর্ষির স্বীকৃত।
স্কতরাং দামান্ত প্রমেরের মধ্যে দেগুলি থাকার দামান্ততঃ প্রয়োজন পদার্থ প্রমেরে অন্তর্ভূত,
ইহা বলা ঘাইতে পারে। ভাষাকার এখানে ঐ অন্তর্ভাব ও পৃথক্ উক্তিবোষক কোন দক্ষর্ভ না
বলিগেও তাহার বক্তবা চিন্তা করিয়া তাহা এখানে বৃদ্ধিয়া লইতে ইইবে। আমার বিশাস,
এখানে ভাষাকারের অন্তান্ত স্থানের ন্তার পৃথক্ উক্তিবোষক দক্ষর্ভ ছিল। সে পাঠ লুপ্ত
হইয়া গিয়াছে। স্থাগণ ইহা ভাবিয়া দেখিবেন।

ভাষা। কঃ পুনরয়ং ভায়ঃ ? প্রমাণেরর্থপরীক্ষণং ভায়ঃ, প্রত্যকান গমাপ্রিতমতুমানং, দাহ্রীকা, প্রত্যকাগমাভ্যামীকিত্স্যারীক্ষণমন্ত্রীকা, তয়া প্রবর্ত ইত্যারীকিকী, ভায়বিছা গ্রায়শান্তং। যৎ পুনরকুমানং প্রত্যকাগমবিক্রং গ্রায়াভাসঃ দ ইতি।

অমুবাদ। (প্রশ্ন) এই ন্যায় কি ? অর্থাৎ পূর্বের সংশয় ও প্রয়োজনকৈ যে ন্যায়ের অন্ধ বলা হইয়াছে, সে ন্যায় কাহাকে বলে ? (উত্তর) সমস্ত প্রমাণের দ্বারা অর্থাৎ সর্বপ্রমাণমূলক প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পঞ্চাবয়বের দ্বারা অর্থার অর্থাৎ সাধা সাধন হেতুপদার্থের পরীক্ষা ন্যায়। ফলিতার্থ এই বে, প্রত্যক্ষ ও আগমের অবিরোধী অনুমান প্রমাণ, অর্থাৎ ঐরূপ অনুমান প্রমাণই পূর্বের "ক্যায়" নামে কবিত হইয়াছে। তাহা "অরীক্ষা," অর্থাৎ ঐরূপ অনুমানকেই অরীক্ষা বলে। প্রত্যক্ষ ও আগম্প্রমাণের দ্বারা জ্ঞাত পদার্থের অন্বীক্ষণ অন্বীক্ষা, অর্থাৎ প্রত্যক্ষ ও শব্দ প্রমাণের দ্বারা কোন পদার্থকে বুঝিয়া পরে যে অনুমানের দ্বারা আবার তাহাকে বুঝা হয়, সেই অনুমানপ্রমাণকে "অন্বীক্ষা" বলা যায়। সেই অন্বীক্ষার নিমিত্ত অর্থাৎ ঐ সম্বন্ধে সমস্ত জ্ঞাতব্য বর্ণনার জন্ম প্রবৃত্ত (প্রকাশিত) হইয়াছে, এ জন্ম "স্বায়ীক্ষিক্রী" "আয়বিদ্যা," "আয়শান্ত্র," অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত অন্বীক্ষা বা ন্যায়ের নিমিত্ত প্রকাশিত হইয়াছে বলিয়াই এই বিচ্যাকে "আন্বীক্ষিক্রী" বলে, "ভায়বিদ্যা" বলে, "ভায়ানাত্র" বলে। যাহা কিন্তু প্রত্যক্ষ অথবা শব্দপ্রমাণের বিরুদ্ধ অনুমান, তাহা ভায়াভাস (অর্থাৎ তাহা ভায় নহে)।

চিপ্লনী। অত্থান প্রমাণ দামায়তঃ দ্বিবিধ; স্বার্থ এবং পরার্থ;—বেধানে নিজে বুঝিবার জনা অত্থানকে আত্রে করা হয়, সেই অত্থান স্বার্থ; বেধানে প্রতিবাদীকে নিজের মতটি বুঝাইবার জন্য অনুমানকে আশ্রে করা হয়, সেই অনুমান পরার্থ। এই পরার্থান্তমানে প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পাঁচিট বাক্যের হায়া নিজের মতের প্রতিপাদন করা হয়া থাকে। মেমনকোন বাদী পর্কতে বহ্নি আছে, ইয়া অনুমান-প্রমাণের হায়া প্রতিবাদীকে বুঝাইতে গেলে প্রথমে বলিবেন—(১) "পর্কতো বহিন্যান্" অর্থাৎ পর্কতে বহিন্ত আছে, বাদীর এই বাক্যের নাম "প্রতিজ্ঞা"। তাহার পরে ঐ বাক্যার্থ সমর্থনের জন্য হেতুবাকা বলিবেন (২) "বুমাৎ" অর্থাৎ বিশিষ্ট ধুম ইয়ার হেতু। বাদীর এই বাক্যের নাম "হেতু"। তাহার পরে বিশিষ্ট ধুম থাকিলেই যে দেখানে বহিন্থ থাকে, ইয়া বুঝাইতে তৃতীয় বাক্য বলিবেন (৩) "যো বা ধুমবান্ স বহিমান্ হথা মহানসং" অর্থাৎ বেখানে বেখানে বিশিষ্ট ধুম থাকে, সেই সমস্ত স্থানেই বহিন্থাকে, সেমন পাকগৃহ। বাদীর এই বাক্যাটির নাম "উলাহরণ"। তাহার পরে উত্তরণ বুম যে পর্কতে আছে, ইয়া বুঝাইবার জন্ম বাদী চতুর্থ বাক্য বলিবেন (৪) "তথাচ বুমবান্ পর্কতে" অর্থাৎ পর্কতি সেই প্রকার ধুমবিশিষ্ট। বাদীর এই বাক্যাটির নাম "উপনয়"। তাহার পরে উপসংহারের হায়া পূর্কোক্ত সকল বাক্যের কলিতার্থ বুঝাইবার জন্ম বাদী পঞ্চম বাক্য বলিবেন—(৫) "তল্মাৎ ধুমাৎ পর্কতো বহিন্যান্ন" অর্থাৎ অত্যর ধুম হেতুক পর্কতে বহিন্ত আছে;—বাদীর এই বাক্যের নাম "নিগ্যন" । ( অব্যর প্রকারণে ইয়াদিগের বিশ্বত বিবরণ জন্তর।)।

স্বার্থান্ত্রমানে প্রতিজ্ঞাদি বাক্য-প্রয়োগ নাই। এবং ওরুশিষা প্রভৃতির 'বান'-বিচারেও সর্বার উচ্চাদিগের প্রয়োগ নাই। ঐ সকল বাক্য প্রয়োগ না করিয়াও বাদবিচার হইতে পারে। বাদস্ত দুটবা )। মণাক্রমে প্রযুক্ত পূর্কোক্ত প্রতিজ্ঞাদি বাকাসমন্তিকেও "নাার" বলা ইইয়াছে। পরে ভাষ্যকারও তাহা বলিয়াছেন। প্রতিজ্ঞাদি পাঁচটি বাকা ঐ স্থায়বাকোর এক একটি অংশ, এ জন্ম উহাদিগকে নাায়ের 'অবয়ব' বলা হইয়াছে। মহর্ষি গোতম এই নাায়ের পাঁচটি 'অবয়ব' বলিয়াছেন, এ জন্ত গোতদোক্ত নায়কে "পঞ্চাবছৰ" নায় বলে। ভাষাকার পূর্বে সংশয় ও প্রব্যেজনকে নাায়ের অঙ্গ বলিয়াছেন, তাহাতে ঐ ভার বলিতে কি বুঝিব ? এইরূপ প্রর হইবেই ;—এ জন্ম ভাষাকার নিজেই সেই প্রশ্ন করিয়া উত্তর দিয়াছেন যে, প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবরবের বারা হেতু-পরীক্ষাই এখানে ন্যায়। প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চ বাক্য নিজে প্রমাণ না হইলেও উহাদিগের মূলে প্রত্যক্ষাদি চারিটি প্রমাণ আছে। কেন আছে, কিরূপে আছে, ইহা বথাস্থানে ( নিগমনসূত্র-ভাবো ) ত্রষ্টবা। ভাব্যকার এখানে "প্রমাণে:" এইরূপ বছবচনাস্ত প্রমাণ শক্ষের ঘার। সেই প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বকেই দক্ষা করিয়াছেন। ঐ পঞ্চাবয়ব প্রয়োগ করিয়া যে অভ্যান প্রথাণ উপস্থিত করা হর, তাহাই হেতুর পরীক্ষা। যে হেতুর ছারা কোন দাধা দাধন করা হয়, সেই হেভুটি পরীক্ষিত হইলেই তাহার দারা দেখানে সাধাসিত্তি হইরা যায়। পঞ্চাবয়বের দারা সাধ্যের পরীক্ষা অর্থাৎ সাধাসিদ্ধিকে নাায় বলিলে ফলকেই নাায় বলা হয়, তাহাতে সাধা-দিন্ধি ন্যান্তের ফল হয় না। বস্ততঃ উহা ন্যান্তেরই ছল হইবে, এ জন্ম তাংপ্রাটীকাকার এখানে ভাষোাক্র'অর্থ শব্দের অর্থ ধলিয়াছেন হেতু। অর্থাৎ প্রতিক্রাদি পঞ্চাবয়বের দারা অর্থের, কি না—হেডু পদার্থের পরীকাই ন্যায়। সাধ্যসিদ্ধি তাহার ফল। কোন সাধা সাধ্যের অন্ত

কোন হেতু পদার্থ গ্রহণ করিয়া প্রকৃত অভুমান প্রমাণ প্রদর্শন করিলে ঐ হেতু পরীক্ষিত হয়। স্তরাং ঐ কল্মান-প্রমাণই হেতুপরীকা এবং উহাই এখানে নাায় অর্থাৎ অত্মান প্রমাণরূপ লাগ্রই পূর্ব্বে বলা ইইয়াছে, ইহাই ভাষাকারের উত্তরের তাৎপর্যার্থ। দে কিরূপ অভ্যানপ্রমাণ ? ইচা বলিতে বছৰচনান্ত "প্ৰমাণ" শক্ষের ছারা প্ৰতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের কথা বলিয়া ভাষ্যকার জানাইয়াছেন বে, যে অভযানপ্রমাণ বাধিত হয় না, এমন অত্যানই ন্যায়। প্রতিজ্ঞানি প্রধাবয়ব দাবা অভুমান প্রদর্শন করিলে সে অভুমান কখনও বাধিত হয় না। কারণ, ঐ পঞ্চাবয়বের মূলে দর্কপ্রমাণ থাকে, স্তরাং দেই স্থলীর অনুমান-প্রমাণ অক্তান্ত প্রমাণের অবিকল্প হইবেই। তাহা হইলে ঐ কথার দারা বুঝিতে হইবে বে, বে অনুমান অন্য প্রমাণের অবিরুদ্ধ, তাহাই নাম। বে অনুমানে পঞ্চাব্রব প্রযুক্ত হয়, তাহাই নাায়, ইহা বুঝিতে হইবে না, তাহা হইলে গুরুশিয়াদির বাদবিচারে যেথানে পঞ্চাবর বপ্রয়োগ হয় নাই, সেই স্থলীয় অভ্যান ন্যায় হইতে পারে না। ভাষাকার পরেই তাঁহার পূর্কাকথার এই কলিতার্থ বা তাৎপর্যার্থ নিজেই বলিরাছেন বে, প্রভাক্ষ ও আগমের অবিকল্প অনুমান নাাা। অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত হেতুপরীকা বলিতে অনুমান-প্রমাণ ব্ঝিবে এবং "পঞ্চাব্যবের" বারা এই কথা হইতে প্রতাক ও আগমের আন্তিত, এইরূপ তাৎপর্যার্থ বুঝিবে। "প্রত্যক্ষ ও আগমের আশ্রিত" ইহার অর্থ—প্রত্যক্ষ ও শক্তপ্রমাণের অবিরোধী। উদ্যোতকরও ঐ কথার ঐ মর্থ ব্যাথা। করিয়াছেন। ভাষাকার শেদে আবার বলিয়াছেন ধে, পূর্ব্বোক্ত জায়কে "অধীকা"ও বলে। "অন্ত্" শব্দের অর্থ পশ্চাৎ। যাহার হারা পশ্চাৎ ঈক্ষণ কি না--জান হয়, তাহাকে "ক্ষীকা" বলা বায়। বেখানে প্রত্যক্ষ ও শব্দপ্রমাণের ছারা বৃত্তিয়া শেষে বিশেব জ্ঞানের জন্ম অথবা দৃঢ়তর জ্ঞানের জন্ত অথবা প্রতিবাদীকে মানাইতে মধ্যত্তের সংশ্র নিবৃত্তির জনা অনুমান-প্রমাণকে আশ্রয় করা হয়, সেখানে ঐ অনুমানকে "অবীক্ষা" বলা বস্ততঃ ভাষাকার "জ্বীকা" শব্দের বৃংপত্তি প্রদর্শন করিয়া জানাইহাছেন বে, "অ্থীকা" হইলে তাহা প্রত্যক্ষ ও শক্ষ-প্রমাণের অবিরোধী অনুমানই হইবে, স্ত্রাং "অবীকা" শক্রে অর্থ "ভার"। অনেক শক্রে বৃংপত্তিগত্য অর্থ সর্ব্বত্র থাকে না; কিন্তু তাহার ব্যুৎপত্তি পর্য্যালোচনার দারা প্রকৃতার্থ নির্ণয় করা যায় এবং করিতে হয়। পরত্ত প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের মৃলে সর্ব্ধ প্রমাণ থাকে, ভাষ্যকারের এই দিভান্তাত্সাবেও ভান্তকার এখানে "অধীক্ষা" শব্দের ঐরপ বাংগতি বাাধাা করিতে পারেন এবং তর্তুদারে তাঁহার পূর্বোক্ত "ভাগতে "অবীক্ষা" বলিতে পারেন। সর্বাত্ত অভুমের প্লার্থটি সাক্ষাৎ সম্বন্ধে প্রত্যক্ষ ও শক্তথ্যাণ দাবা পূর্ব্ধে বুঝিতে হইবে; নচেৎ সেধানে অনুমান "ऋগীকা" হইবে না, ইহা কিন্তু ভাষাকারের ভাংপর্যা নহে। ঐ কথার দারাও ভাংপ্রাার্থ বুৰিতে হইবে যে, যাহা প্ৰভাক ও শক-প্ৰমাণের অবিরোধী অনুমান, অগাঁৎ যাহাকে পূর্বে "প্রার" বলিয়াছি, তাহাকেই "অধীক্ষা" বলে। তাবাকার "অধীক্ষিকী" শব্দের দারা বে এই . আছ-বিদ্যাকে বুঝা বাধ এবং ভাছাই বুঝিতে হইবে, ইহা বলিবার জ্ঞুই শেষে "অধীক্ষার" কথা তুলিগাছেন এবং পূর্কোক্ত ভাষকেই "অবীকা" বলিয়াছেন, বাংপত্তিলভা অর্থের বাাখা।

করিয়া "অবীক্ষা" শব্দের পূর্ব্বোক্ত অর্থের সমর্থন করিয়ছেন, স্কুতরাং পূর্ব্বোক্ত "য়ায়"ই ভাষাকারের মতে "অবীক্ষা" শব্দের প্রকৃতার্থ বৃদ্ধিতে ইইবে। অর্থাৎ ধাহা "য়ায়", তাহাই "অবীক্ষা" এবং তাহাই "পরীক্ষা" বা হেতুপরীক্ষা, এথানে এ সবগুলিই একার্থ, ইহাই ভাষাকারের কথা। পূর্ব্বোক্ত অমুমানরূপ নায়বেকই "অবীক্ষা" বলে এবং ঐ অবীক্ষার নির্বাহক শাস্ত্র বলিয়াই য়ায়শাস্ত্রকে "য়ায়ীক্ষিকী" বলে, "নায়বিদ্যা" বলে। কোষকার অমর সিংহও বলিয়াছেন—"আবীক্ষিকী তর্কবিদ্যা"। "তর্ক" শব্দও পূর্ব্বোক্ত "নায়" অর্থে প্রবৃক্ত হইয়াছে।

ভাষাকার যে প্রত্যক্ত ও আগম-প্রমাণের অবিক্ত অনুমানকেই পূর্বে "নাায়" বলিয়াছেন, "অবীকা" বলিয়াছেন, ইহা তিনি শেষে সুস্পত্ত করিয়া গিয়াছেন। ভাষাকারের শেষ কথাট এই বে, বে অতুমান প্রত্যক্ষ অগবা আগমের বিক্রু, তাহা "নাারাভাস"। বাহা "নাার" নহে, কিন্তু ন্যায়সদৃশ, ন্যায়ের মত প্রতীত হয়, তাহাই "ন্যায়াভাস" শব্দের হারা ব্রা ধার। ভাষা-কার তাহা বিশেষ করিয়া বলিয়াছেন যে, প্রতাক্ষ অথবা আগমের বিরুদ্ধ অনুমানই "স্তায়াভাদ"। সেখানেও ত্রম অনুমতি হয়, এ জন্ম তাহাতেও "অনুমান" শক্তের প্রয়োগ হইয়া থাকে, কিন্তু তাহা বথাৰ্থ অনুমিতি জন্মার না, এ জন্য তাহা প্রমাণ নহে, স্থতরাং তাহা "ন্যার"ও হইবে না, তাহার নাম "নাারাভাস"। ভাষাকারের এই শেব কথার ছারা তিনি বে প্রত্যক্ষ ও আগমের অবিকল্প অনুমানকেই পূর্বে "ন্যায়" বলিয়াছেন, ইহা আরও সুম্পাই হইয়াছে। প্রত্যক্ষ অথবা আগমের বিরোধ নিজে বুঝিলে বা কেছ বুঝাইয়া দিলে "ন্যায়াভাদ" স্থলে আর অনুমিতিই জন্মে ুনা, কিন্তু তৎপূর্কো ভ্রম অনুমিতি হইয়া থাকে, তথনও সেই অনুমান "নাায়াভাস"। বস্ততঃ যাহা প্রত্যক্ষ অধবা আগমের বিক্ল অনুমান, তাহা সকল অবস্থাতেই "ন্যায়াভাস"। বাদী ও প্রতিবাদীর অনুমানন্ত্রের মধ্যে একটি হইবে "ন্যার", অপরটি হইবে "ন্যারাভাদ"। হুইটি অনুমানই কথনও প্রত্যক্ষ ও সাগমের অবিকৃত্ব হইয়া একেবারে নির্দোষ হইতে পারে না। কারণ, ছুইটি পরস্পর-বিকল্প ধর্ম কথনও একাধারে প্রমাণসিদ্ধ হুইবে না, স্থতরাং উভয় পক্ষের অনুমানের মধ্যে একটি বস্ততঃ "নাারাভাস"ই হইবে, একটি নাার হইবে; প্রকৃত মধ্যস্থ তাহা ব্রাইয়া দিবেন। মধ্যত্তের মতানুদারেই দেখানে দিছাত্ত মানিয়া লইতে হইবে। বাদ-বিচারে মধাস্থ আৰম্ভক হয় না। দেখানে গুরুপ্রভৃতি বিচারকই উহা বুঝাইয়া দিবেন। মূল কথা, কেহ বুৰাইয়া না দিলেও এবং নিজে বুঝিতে না পারিলেও বস্ততঃ যাহা প্রত্যক্ষ অথবা আগমের বিক্ত অহমান, তাহা কোন দিনই "ন্যায়" হইবে না, তাহা "ন্যায়াভাদ"। এখন এই "ভায়াভাদের" উদাহরণ বুঝিতে হইবে। কেহ অগ্নিকে অফ্ফ বলিয়া বুঝাইবার জন্ত ধদি বলেন—"বহ্নিরুফ্ক: কাৰ্য্যছাং" অৰ্থাং অগ্নি বখন কাৰ্য্য, তখন তাহা উক্ত নহে, বাহা বাহা কাৰ্য্য অৰ্থাৎ জন্ত পদাৰ্থ, সে সমস্তই অমুক্ষ, বেমন জ্লাদি, স্কুতবাং অগ্নিও কার্য্য বলিয়া উক্ত নহে—অমুক্ষ। এথানে এই শহমান প্রত্যক্ষ-বিক্লম বলিয়া "স্থায়াভাস"। অগ্নির উক্তা বাদী ও প্রতিবাদী উভয়েরই প্রত্যক্ষদিত্ব। যে সমস্ত কারণে ভ্রম প্রত্যক্ষ জন্মে, সেই দুর্থাদি কোন দোব ঐ স্থলে নাই। স্তরাং ঐ স্থলে দ্বণিব্রিরের দারা অখির উষ্ণতা-বিষয়ে মধার্থ প্রত্যক্ষই ক্রমে, প্রতিবাদীও ইহা

অস্বীকার করিতে পারেন না, অধিম্পর্নে হস্তদাহ তাঁহারও হইরা থাকে। স্কুতরাং ঐ স্থলীয় অনুমান প্রতাক প্রমাণ-বিরুদ্ধ। স্বতরাং উঠা "রার" নতে – উহা "রারাভাদ"। প্রতাক প্রমাণ অনুমান হইতে প্রবল বলিরা অনুমানকে ব্যাহত করে। আগত্তি হইতে পারে যে, কোন স্থান অনুমান-প্রমাণের ছারাও ত প্রতাক বাধিত হয়, স্তত্যাং প্রতাক প্রমাণকে অনুমান হইতে প্রবল বলা যায় কিরপে ? বেমন আমরা আকাশে চন্দ্রের যে পরিমাণ প্রত্যক্ষ করি, গণিতের সাহাযো অত্যান প্রমাণের বারা বুরা যায়, চক্তের পরিমাণ ক্রমণ নহে, চক্তের পরিমাণ উহা হইতে অনেক বড়; স্বতরাং ঐ হলে প্রতাক্ষই অনুনানের দারা বাধিত হয়, প্রাচীনগণ্ড গ্রন্থারে এইরণ আপত্তির উথাপন করিয়াছেন। কিন্তু এখানে ব্রিয়া দেখিতে হইবে যে, দূরত্ব-দোববশতঃ চক্রের পরিমাণ-বিষয়ে আমাদিদের যথার্থ প্রতাক্ষ হয় না ; স্কুতরাং সেথানে প্রত্যক্ষ প্রমান অনুমান-প্রমাণের দারা বাধিত হয় না। চক্রের একটা পরিমাণ আছে, এই প্রত্যক বর্ণার্থ ই হয়, কিন্তু জামরা তাহা দ্রম্বশতা যে ভাবে প্রত্যক্ষ করি, তাহা ভ্রমই করি। দ্রম্বাদি দোষবশতঃ প্রতাক ভ্রম হইয়া গাকে, ইহা সর্বাস্থ্য। সেধানে প্রতাক প্রমাণ না থাকার— অনুমান প্রবল ইইবেই। প্রতাক প্রমাণের নিকটে অনুমান চিরকাণ্ট কুর্মণ। প্রতাক প্রমাণ অতুমানকে চিরকালই বাাহত করে, সর্বায়ই ব্যাহত করে, এই কথাই বলা হইয়াছে। আমরা দেহকে আত্মা বলিয়া যে প্রতাক করি, তাহা হ্র। কেন হুব, তাহা বুঝিবার অনেক উপায় আছে, স্ত্রাং ঐত্তে অনুমানাদি প্রমাণ প্রবন। প্রতাক প্রমাণ হইলে তাহা অনুমানাদি হইতে প্রবল। বহুতে উক্তার প্রভাক উভর মতেই বর্গার্থ, স্বভরাং ঐ হলে অভুমান প্রভাক প্রমাণ-বিরুদ্ধ হওরার "ভারাভান" হইবে। এখানে আর একটি আপত্তি এই যে, বাদী অগ্নিতে অনুষ্ণতার অনুষ্ণান করিতে হেতু বলিয়াছেন—কার্যাছ। কার্যাছ অনুষ্ণতার বাভিচারী অর্থাৎ কাষাত্ব থাকিলেই তাহা অত্তক হইবে, এমন নিরম নাই ; স্থতরাং বাদী ঐরপ অনুমান বলিতেই পারেন না, উহাতে প্রতাক-বিরোধ দোষ প্রদর্শন অনাবল্লক। তাৎপর্যাটীকাকার প্রভৃতি এই কথা গইয়া বহু বিচার করিবাছেন। তাঁহাদিগের শেষ কথা এই বে, বদিও এগানে কাৰ্যাত্ত হৈতু নাভিচারী, কারণ, অগ্নি বা ঐরপ তেজঃপদার্থে কার্যাত্ত থাকিলেও অতুক্ততা নাই—ইহা সত্য ;কিন্তু যত বেলা ঐ প্রত্যক্ষ-বিরোধ প্রদর্শন না করা চাইবে, তত বেলা বাদীকে ঐ বাভিচার মানান যাইবে না। বাদী বলিবেন—আমি অঘি ও ঐজপ তেজঃ-পদার্থে অমুক্ষতা স্থীকারই করি, বাভিচার কোথায় পু স্তরাং প্রত্যক্ষ-বিরোধ দোবই প্রথমে দেখাইতে হইবে। অর্থাৎ এ কার্যাত্ত হেতু ঐ স্থলে হেতু নহে, উহা "বাধিও" নামক হেতাভাস, ইহাই প্রথমে বলিতে হইবে,তাহার হারাই ঐ অলুমান দূবিত হইলে আর শেষে বাতিচার প্রদর্শন করা অনাবপ্রক, এ জন্ম তাহা আর করা হয় না, প্রত্যক্ষ-বিরোধই দেখান হয়। উদয়নাচার্য্য এই দকল কথার উপসংহারে "তাংপ্যাপরিভদ্ধি"তে বলিয়াছেন—"নহি মৃতোহপি মাধ্যতে"। প্রভাক্ষ বিরোধের হারাই যে অনুমান বাহিত হইয়া গিয়াছে, তাহাতে আবার বাভিচার প্রদর্শন অনাবপ্তক। মৃতকেও আবার কে নারিতে যায় १

অবিখ্যাত বৌশ্ধ নৈয়ান্ত্ৰিক দিছ্নাগ প্ৰতাক্ষ-বিকল অনুযানের পূৰ্ব্বোক্ত উদাহরণ ঠিক হয় না বলিয়া অন্ত একট উদাহরণ বলিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন—"অপ্রাবণঃ শন্তঃ কার্যারাৎ ঘটাদিবং" অর্থাৎ কেই যদি অভ্যান করেন যে, শক্ অপ্রাব্য, বেছেতু শব্দ কার্যা, বেমন ঘটাদি, তাহা হইলে ঐ স্থলীয় অনুমান প্রতাক-বিকল্প। দিঙ্নাগের অভিপ্রায় এই যে, শ্রবণেক্তিয়ের দারা শব্দ প্রতাক্ষ্যিক; যিনি উল্লপ অনুমান করিবেন, তিনিও শব্দ প্রবণ করেন, তিনিও প্রতিবাদীর কথা এবং নিজের কথাগুলি তথনও গুনিতেন্ত্রেন, স্কুতরাং শব্দকে জ্ঞাব্য বলিয়া অমুদান করিতে তিনি পারেন না, ঐ স্থলীর অনুমান প্রতাক্ষ-বিকৃদ্ধ। "ভাষবার্ত্তিকে" উল্লোতকর এবং "প্লোকবার্ত্তিকে" ভট্ট কুমারিল দিঙ্নাগের প্রদর্শিত এই উদাহরণকে গওন করিয়াছেন। তাঁহারা বলিয়াছেন যে, শব্দ প্রতাক্ষনিদ্ধ হইলেও তাহার প্রারাতা ত প্রতাক্ষ-দিরু নহে ৪ প্রবংশক্রিধের দহিত শব্দের সম্মরিশেবই শব্দের প্রাব্যতা, ঐ ইক্রিম-রভিত্রপ শ্রবাতার প্রতাক হর না। শ্রবাতা প্রতাক-দির না হইলে ক্র্যাবাতার ক্র্যান প্রতাক-বিরুদ্ধ হইতে পারে না। বাহাকে অভুমান করা হইবে, তাহারই অভাব বদি সেখানে প্রত্যক্ষ-সিদ্ধ হয়, তবেই সেই স্থলীয় অন্ধুমান প্রত্যক্ষ-বিক্লদ্ধ বলা গায়। দিঙ্নাগের প্রদর্শিত স্থলে শব্দের অভাব অন্তুমের নহে। স্থতরাং শব্দ প্রত্যক্ষ-সিদ্ধ হইলেও শব্দের ক্ষমাব্যতার ক্ষমান প্রত্যক্ষ-বিকল্প হইতে পারে না, উহা অন্ত প্রমাণ-বিকল্প হইবে। বহিতে উষণ্য প্রতাক্ষ-সিদ্ধ, স্মতরাং তাহাতে উষ্ণত্বের অভাব অস্থ্যান করিতে গেলে, তাহা প্রতাক্ষ-বিক্রম অস্থ্যান হইবে। অতএব পুর্বোক্ত দেই স্থলীয় অনুমানই প্রত্যক্ষ-বিক্ষা অনুমানের উদাহরণ ; এরপ অন্ত স্থলেও উহার উদাহরণ দেখিৰে। দিন্তু নাগের প্রদর্শিত উদাহরণ ভ্রম-কল্লিত, উহা ঠিক নহে।

মনে হয়, দিঙ্নাগ প্রারাতাকে প্রতাক্ষ পদার্থ বলিয়াই ঐরপ উদাহরণ বলিয়াছিলেন।
শব্দগত "জাতি"বিশেষই প্রারাতা, অথবা ঐরপ জাতি না মানিলে প্রবণিজিয়-জয় প্রতাক্ষ
অর্থাৎ প্রথমই প্রারাতা, "শব্দকে প্রথম করিতেছি" এইরপে ঐ প্রবণ মানস-প্রতাক্ষ-দিছ,
স্কতরাং উহা অতীক্রির পদার্থ নহে। কিন্তু তাৎপর্যাচীকাকার কাত্যায়নের করে উন্তুত
করিয়া বুঝাইয়াছেন যে, "প্রারাতা" বলিতে প্রবণিজিয়ের সহিত শব্দের সম্বন্ধই বুঝা যায়।
ইন্দ্রিয় য়থন অতীক্রিয়, তথন তাহার সম্বন্ধ অতীক্রিয় হইবে, স্কতরাং ইন্দ্রিয়-ময়্বন্ধর প্রবাতা
প্রতাক্ষ পদার্থ নহে,—এই অতিপ্রারেই উল্যোতকর এখানে বলিয়াছেন যে, ইন্দ্রিয়বৃত্তি
অতীক্রিয়, অতএব ইন্দ্রিয়বৃত্তিরূপ প্রারাতা প্রতাক্ষ পদার্থ নহে। এখানে প্রবণক্রিয়ের সহিত
শব্দর্থ বিষয়ের সম্বন্ধনিশ্বকেই উদ্যোতকর ইন্দ্রিয়বৃত্তি বলিয়াছেন।

শব্দপ্রমাণ-বিরুদ্ধ অনুমান, যথা-

কাপালিক সম্প্রদায় বলিতেন—"নরশির: কপালং ভচি, প্রাণাদ্বাৎ, শহাবং", অর্থাৎ মরা

১। কুলুভিচন্মানের স্থকাভিধানং বুঙল্ভ্যাং।

মাপ্রবের মাথার খুলি পরিন্ত্র, যেহেতু তাহা প্রাণীর অঙ্গ, বেমন শব্ধ। কাপালিকের তাৎপর্যা এই বে, শব্ধ বেমন মৃত প্রাণীর অঙ্গ হইয়াও সর্ব্বমতেই ওচি, তক্রপ মরা মান্তবের মাথার খুলিও ওচি। কারণ, তাহাও প্রাণীর অঙ্গ। উদ্যোতকরের পূর্ব্ব হইতেই কাপালিক সম্প্রদায় এইরূপে ভিন্ন সম্প্রদায়ের সহিত বিচার করিতেন, তাহারাও নিজ্ঞ মতান্ত্রমারে প্রমাণাদি অবলঘনে বিচারপটু ছিলেন, ইহা উদ্যোতকরের কথাতেই স্পষ্ট বুঝা যায়।

)可o. う可to

দ্বণাশূন্ত কাপালিকের মরা মান্তবের মাধার খুলিকে ওচি বলিরা প্রতিপন্ন করিতে এত আগ্রহ কেন ? তাহার শুচিত্ব-বিবয়ে এত দুঢ় বিখাদই বা কেন ? এতত্ত্তরে কাপালিকগণ বাহা বলিতেন, তাংপর্যাটীকাকার বাচম্পতি নিশ্র তাহা বলিয়া গিয়াছেন। কাগালিকগণ বৈদিক সম্প্রদায়কে বলিতেন বে, কেবল শাস্ত হইতেই ধর্মাদি নির্ণয় হয় না, অনিন্দিত আচার হইতেও ধর্মাদি নির্ণর হর, ইহা তোমরাও স্বীকার করিয়া থাক। তোমাদিগের মধ্যে দাক্ষিণাত্যদিগের বেমন "আছেনৈবুক" প্রভৃতি কর্ম অনিশিত আচার বলিয়া প্রেম্পররূপে অনুষ্ঠিত হয়, উহা তাঁহাদিগের অমিন্তি আচার বলিয়াই ধর্ম বলা হয়, তজ্ঞপ আমাদিগেরও মরা মানুষের মাথার খুলিতে পান-ভোজনাদি বাবহার-প্রশ্পরা অনিন্দিত স্নাচার বলিয়া উহাতে স্নামরা প্রত্যবার মনে করি না, পরত্ত উহা আমাদিগের ধর্ম। উদয়নাচার্য্য "তাৎপর্যাপরিভদ্দি"তে এথানে বলিয়াছেন যে, যদি বৈদিক সম্প্রদায় বলেন বে, যাহা দার্কাত্রিক ব্যবহার, তাহা প্রমাণ হইতে পারে—বেমন কন্তাবিবাহে পুরস্ত্রীগণের আচার। কিন্তু দেশবিশেষে তোমাদিগের অনুষ্ঠিত আচার প্রমাণ হইবে কেন ? এই জন্তই কাপালিকগণ দাক্ষিণাত্যদিগের স্বাচারকে দৃষ্টাস্তরূপে উল্লেখ করিরাছেন। অর্থাৎ দাকিণাতাদিগের ঐ আচার ধেমন দার্কত্রিক না হইরাও অনিন্দিত আচার বলিয়া ধর্ম, তদ্রপ আমাদিগের ঐ আচারও অনিন্দিত বলিয়া ধর্ম। আমাদিগের আচারকে নিন্দিত বলিলে দাকিণাতাদিগের ঐ আচারকেও আমরা নিন্দিত বলিব, উহা নিন্দিত বলে, এমন লোক আরও খুঁজিলে মিলিবে, স্থতরাং আমাদিগের আচারকে নিন্দিত বলিতে বাইয়া লাভ হইবে না। দাক্ষিণাতাদিগের "আছেনৈবুক" কর্ম কি ? এ সম্বন্ধ "তাংপ্রাপরিভদ্ধি"র "প্রকাশ" টাকাকার বর্জমান উপাধাায় বলিয়াছেন বে-"কেহ বলেন, গোনগমরী দেবতা গঠন করিয়া দুর্জাদির হারা অর্জনা পূর্বক তাহাতে জাতিহ কলনাই দাকি-ণাতাদিগের "আহেনৈবুক"। কেহ বলেন,—মঙ্গল বারে দ্বি মন্থনা কেহ বলেন,—এক মাস প্রয়স্ত প্রতাহ এক মৃষ্টি করিয়া তখুল কোন ভাঙে তুলিয়া রাখিয়া মাসাস্তে তদ্বারা হতবোগে এক-খানা পিউক নির্মাণ করিয়া তত্থারা দেবতার পূজা করাই দাকিণাত্যদিগের "আছেইনবুক"। ফল কথা, মৈথিল বৰ্মমানও দাক্ষিণাতাদিগের ঐ আচারটা কি, তাহা ঠিক করিয়া বলিয়া বাইতে পারেন নাই। "জৈমিনীয় ভারমালাবিভারে" "হোলাকাধিকরণে" পাওয়া বার বে, করঞ্জক প্রভৃতি স্থাবর দেবতার পূজাই "আড়েনৈবৃক"। এই সব কথাগুলি চিস্তাশীল অনুসন্ধিং-স্থর ভাবিবার বিষয় বলিয়াই লিখিত হইল।

এখন প্রকৃত কথা এই বে, কাপালিকগণের পুরেষক্ত অন্তমান শ্রুতিগুলক ম্বাদিশ্বতি কপ শক-প্রমাণ-বিকল্ক বলিয়া "স্তায়াভাস"। মরা মানুষের মাণার খুলির অক্তিছই শান্তসিদ্ধ, স্ত্রাং কোন হেতৃর দারাই তাহার ওচিছের অনুমান হইবে না। কেহ উহাতে অনুমান প্রদর্শন করিলে তাহা হইবে "খ্রান্তাভাদ"। কাপালিকগণ বলিতেন দে, আমরা শ্রুতিখুতি প্রভৃতি কোন প্রমাণ মানি না, আমরা আমাদিগের শারকেই প্রমাণ বলিয়া মানি। এতগুত্তরে বৈদিক সম্প্রদায় কাপালিকদিগের শান্তের অপ্রামাণা সমর্থন এবং প্রতিস্তৃতি প্রভৃতি শান্তের প্রামাণা সমর্থন করিতেন। উল্মোতকর এথানে শেবে বলিয়াছেন বে, মরা মান্তবের মাথার খুলিকে যদি ভোমরা গুচি বল, তবে অন্ততি বলিবে কাহাকে ? বিষ্ঠা প্রভতির অন্তচিত্ব ত আমাদিগের শুতি শ্বতি প্রভৃতি শার্মাসিক, তোমরা ত সে সকল শার মান না। যদি বল, অণ্ডচি কিছুই নাই, আমরা সুবই ভটি বলি, তাহা হইলে তদ্বিয়ে প্রমাণ কি বলিবে ? যদি অনুমান-প্রমাণের দারাই দমস্ত প্লার্থের শুচিষ সাধন কর, তবে দৃষ্টান্ত বলিবে কাহাকে ? গোমর, শুছা প্রভৃতিকে দৃষ্টান্ত বলিতে পার না, কারন, তাহাদিগের ওচিত্ব বিষয়ে প্রমাণ দিতে হইবে। তবিষয়ে শ্রুতিস্থৃতি প্রভৃতি বাহা প্রমাণ আছে, তাহা ও তোমরা মান না। কলকথা, সমস্ত পদার্থকেই শুচি বলিবা অপ্রমান করিতে গেলে তংপুর্ব্বেকোন পদার্থ ভটি বলিয়া উভয় পক্ষের সিদ্ধ থাকে না ; কারণ, তুনি থাহা ঋচি বলিবে, আমি তাহা অন্তচি বলিয়া বদিব। দুষ্টান্তটি অনুমানের পুর্বেষ উভয়বাদীর নির্বিবাদ দিল্প হওয়া আবশ্রক, নচেং প্রতিবাদীর নিকটে অনুমান প্রদর্শন করা যায় না। কাপালিকগণ বেমন প্রতি-শ্বতি মানেন না, বৈদিক সম্প্রদায় দেইরূপ কাপালিকের শাস্ত্র মানেন না ; স্কুতরাং অফুমানের খারা সমস্ত পদার্থের ওচিক সাধন করিতে গেলে তংপুর্মেক কোন পদার্থই ওচি বলিয়া উভয়বাদীর নির্মিবাদ দিল্প না থাকার, কাপালিক দুরান্ত দেখাইতে পারেন না : স্থতরাং উচ্চার অনুসান श्रीपर्णन व्यवस्थ ।

গলেশের "তর্চি ন্তামণি"র হেরাভাস-সামান্ত-নিক্লির "দীধিতি"তে রঘুনাথ শিরোমণি পুর্বোক্ত অন্তমানের উল্লেখ করিয়া বলিয়াছেন যে, ঐ প্রলে ঐরূপ অন্তমান হইতেই পারে না। কারণ, ঐ প্রলে ঐ অন্তমান অপেকার বিরোধী শান্ত-প্রমাণ বলবত্তর। বলবত্তর কেন ? ইহা ব্যাইতে সেখানে দীধিতির টাকাকার অগদীশ বলিয়ছেন যে, ঐ অন্তমানে ওচিস্করণ সাধা-প্রসিদ্ধি প্রভৃতি একমাত্র শাল্তের অদীন। স্বতরাং ঐ অন্তমানটি শাল্তামীন। তাহা হইলে ঐ অন্তমান হইতে শাল্তই সেখানে বলবং প্রমাণ। ইহার তাংগার্মা এই যে, অন্তমানকারী বে শত্তাকে ওচি বলিয়া দ্রান্তরণ উল্লেখ করিয়াছেন, তাহাতে শাল্তকেই তিনি প্রথমে আশ্রেষ করিয়াছেন। শত্তের ওচিত্ব তিনি প্রতিবাদাকৈ শাল্প ভিল্ল আর কোন্ প্রমাণের দ্বারা ব্যাইবেন ? প্রতিবাদী বিদি বলিয়া বসেন যে, শত্তাক প্রানীর অন্ত বলিয়া অন্তচি, তাহা হইলে অন্তমানকারী শাল্তেরই শরণাপর হইবেন। তাহা হইলে শাল্তই উল্লেখ ঐ অন্তমানের মূলভূত। স্বতরাং তিনি নাল্তেরই শরণাপর হইবেন। তাহা হইলে শাল্তই উল্লেখ ঐ অনুমানের মূলভূত। স্বতরাং তিনি

<sup>&</sup>quot;নারং স্ট্রহিত্তি সংলহণ লাভ। বিশ্রো বিশুবাতি।
আচমাৰ তু নিংলেং গারালভ্যাক্মীকা বা ।--- মধুসংহিতা, এ। বা

ঐ হবে শান্তকে ৰহবং প্রমাণ বলিয়া খীকার করিতে বাধা। যদিও অভ্যান অপেকার আপ্রবাকাকপ শব্দ-প্রমাণ সর্বাত্রই প্রবল, কারণ, তাহাতে ভ্রমের সন্তাবনাই নাই, অনুমানে ভ্রমের সন্তাবনা
আছে, তথাপি যিনি তাহা মানেন না, তিনিও পূর্ব্বোক্ত অনুমানে শুঝাকে দৃষ্টান্তরূপে প্রদর্শন
করিতে বখন শান্তকেই আশ্রন্থ করিবেন, তখন তজ্ঞাতীর শান্তান্তরকেও তিনি উপেকা করিতে
পারেন না। স্বতরাং তাহার ঐ অনুমানের মূলভূত শান্তের সজাতীর বলিয়া মরা মান্তবের মাধার
খুলির অওচিকবোধক শান্ত তাহার মতেও বলবত্তর, স্বতরাং সেই শান্তবিক্তর বলিয়া ঐ অনুমান
হইতেই পারে না। এইরূপ অন্তপ্রকার শব্দ-প্রমাণ বিক্তর অনুমানও ভাষাভাগ হইবে।
প্রত্যক্ষের ভার শব্দ-প্রমাণও অনুমান অপেকার প্রবল বলিয়া ত্রিক্তর অনুমান কথনও ভার
হইবে না।

অভুমান-বিক্র অভুমানকে ভাগ্নকার ভাগাভাগ বলেন নাই কেন ? এভছভবে উল্লোভ-কর বলিরাছেন যে, একত চুইটি বিরুদ্ধ অরুমানের সমাবেশ হইতে পারে না, এ জল অনুমান অনুমানবিক্তম হইতে গারে না। তাৎপর্যাটীকাকার ইহার তাৎপর্যা বর্ণন করিয়াছেন বে. একই সময়ে পরস্পর নিরপেক ছইটি বিরুদ্ধ অনুমান হইতে পারে না। কারণ, ছইটি অনুমানই বদি তুলাশক্তি বলিয়া বিবেচিত হয়, তাহা হইলে উহার কোনটিই অনুমিতি জন্মাইতে পারে না, শেখানে উভয় পকের সাধা ধর্ম বিষয়ে সংশয়ই জন্মে। সেখানে ছইটি অনুমানই তুলাশক্তি বলিয়া একটি অপরটিকে বাধা দিয়া অমুমিতি জ্লাইতে পারে না। একটি চর্ল্লল এবং অপরটি প্রবল হইলেই প্রবলটি চুর্বলটিকে বাধা দিতে পারে। বেমন প্রতাক ও সল-প্রমাণ অনুমান অপেকাৰ প্ৰবৰ বলিয়া অসুমানকে ব্যাহত করে, স্ত্রাং সেই স্থলেই অসুমানকে ভাষাভাস বলা হইরাছে। তাৎপর্যাটাকাকার উচ্চোতকরের এইরূপ তাৎপর্যা বর্ণন করিয়া শেষে বৰিয়াছেন বে, বদি কোন অসুমান পূৰ্ববৰ্ত্তী অন্ত অসুমানকে অপেকা করিয়াই উপস্থিত হয়, তাহা হইলে সেই স্থলে অভুমান বিরুদ্ধ হইয়াও ভাগাভাগ হইতে পারে। থেমন কেই ঈশরে কর্ত্বভাবের অনুমান করিতে গেলে পূর্ব্বে তাহাকে ঈখর-সাধক অনুমান প্রমাণকে আশ্রয় করিতে হইবে, নচেৎ ঈশ্বরে কর্জ্বাভাবের অভ্যান বলা গাইবে না। বে ধর্মীতে কোন ধর্মের অনুমান করিতে হইবে, সেই ধর্মী অসিদ্ধ হইলে তাহাতে অনুমান হইতে পারে না। কেছ আকাশ-কুসুমে গল্পের অভ্যান করিতে পারেন কি ? স্বতরাং ঈররে কর্ত্বাভাবের অহুমানকারীকে বলিতে হইবে যে, আমি ঈবর মানি, কিন্তু ঈবর কণ্ডা নহেন, ইহাই আমার সাধা। তাহা হইলে এ অনুমান অনুমানবিক্ত বলিয়া ভায়তিকৈ হইবে। কাৰণ, ঐ অসুমানকারী ঈশরে কর্তাভাবের অসুমান করিতে পূর্বে ঈশর-সাধক যে অসুমানকে আগ্রয় করিয়াছেন, সেই অভুমান ঈবরকে কত্তা বলিয়াই প্রতিপন্ন করিয়াছে। ঈবরসাধক অভুমানের ৰারা ঈশবের কর্তৃত সিত্ত হওলার এবং ঈশবে মানিলা তাহাতে কর্তৃহাভাবের অতুমানে সেই কর্ত্বদাধক অভুমান অপেক্ষিত হওয়ায়, সেই পূর্ববর্ত্তী অভুমান প্রবল, স্বতরাং প্রবলী কর্মাভাবের অনুমান ভাহার বারা ব্যাহত হইবে। উহা অনুমানবিক্ষ অনুমান হইর।

ভাষাভাস হইবে। ভাষ্যকার কিন্তু ইহা বলেন নাই। তাঁহার অভিপ্রায় ইহাই বলা হার দে, হদিও ঐকপ কোন খন হব, তাহা হইবে সেগানে শক্ষ প্রমাণ-বিক্রম হইয়াই ভায়াভাস হইবে, অনুমান-বিক্রম বলিয়া আবার অভ প্রকার ভায়াভাস বলিবার কোন প্রয়েজনই নাই। বেনন ভাংপর্যাটীকাকারের প্রদর্শিত ঈশ্বরে কর্তুগাভাবের অনুমান শক্ষপ্রমাণ-বির্দ্তম হওয়াতেই ভায়াভাস হইতে পারিবে। প্রতি বলিয়াছেন,—"বিশ্বত কর্ত্তা ভ্রনক গোপ্তা," সুভরাং ঈশ্বরে কর্তুগাভাব প্রতি-বাধিত। উহার অনুমান শতিবিক্রম।

উপনান প্রমাণ-বিরুদ্ধ হইরাও ভারাভাগ হইতে পারে, তবে সেধানে উপনান প্রমাণের মৃলীভূত শব্দ-প্রমাণের বিরুদ্ধ হওয়াতেই ভায়াভাগ হইবে। উপনান-বিরুদ্ধ বিলিয়া আর পুথক কোন ভারাভাগ বলিবার প্রয়োজন না থাকার ভারাকার তাহা বলেন নাই। উদ্বোভকর প্রভৃতিও ইহাই বলিয়াছেন। ভায়াভাগ হইলেই হেলাভাগ সেধানে হইবেই, এ কভা মৃহ্যি হেলাভাগের কথাই কেবল বলিয়াছেন, নাারাভাগ নাম করিয়া কিছু বলেন নাই। (হেলাভাগ-প্রকরণ জাইবা)।

ভাগা। তত্র বাদজরো সপ্রয়োজনো বিভণ্ড। তু পরীক্ষ্যতে। বিভণ্ডয়া প্রবর্ত্তমানো বৈভণ্ডিকঃ। স প্রয়োজনমসুযুক্তো যদি প্রতিপদ্যতে, সোহস্থ পক্ষঃ সোহস্থ সিদ্ধান্ত ইতি বৈভণ্ডিকছং জহাতি। অথ ন প্রতিপদ্মতে নায়ং লৌকিকো ন পরীক্ষক ইত্যাপদ্মতে।

অনুবাদ। সেই (পূর্বেরাক্ত) ছায়াভাসে বাদ ও জল্ল (বাদ নামক এবং জল্ল নামক বক্ষামাণলক্ষণ ঘিবিধ বিচার) সপ্রয়োজন, অর্থাৎ বাদ ও জল্লের প্রয়োজন সর্ববিদ্ধ। কিন্তু বিতশুকে (বিতশু নামক বক্ষামাণলক্ষণ-বিচারকে) পরীক্ষা করিতেছি:—অর্থাৎ বিতশুর সপ্রয়োজনক বিষয়ে বিবাদ থাকায় বিতশু সপ্রয়োজন, কি নিপ্রয়োজন, তাহা বিচার করিয়া নির্গুত্র করিতেছি।

বিতথার ঘারা প্রবর্ত্তমান ব্যক্তি বৈতথিক, অর্থাৎ বিনি বিতথা নামক বিচার করেন, তাঁহাকে বৈতথিক বলে। সেই বৈতথিক বদি (তাঁহার বিতথার) প্রয়োজন বিষয়ে জিজ্ঞাসিত হইয়া সেইটি ইহার পক্ষ, সেইটি ইহার সিদ্ধান্ত, ইহা স্থাকার করেন, তাহা হইলে (নিপ্রায়োজন বিতথাবাদীর মতে) বৈতথিকর ত্যাগ করিলেন অর্থাৎ বাঁহারা বলেন, বৈতথিকের নিজের কোন পক্ষ নাই, স্ততরাং বিতথায় স্থপক্ষ-সিদ্ধি প্রভৃতি কোন প্রয়োজন নাই, বিতথা কেবল পরপক্ষ স্থাপনের খণ্ডনমাত্র, তাঁহাদিগের মতে যে বৈতথিক বিতথার প্রয়োজন বিষয়ে জিজ্ঞাসিত হইয়া নিজের পক্ষ স্থাকার করেন অর্থাৎ স্থপক্ষসিদ্ধিই তাঁহার বিতথার প্রয়োজন, ইহা নিজেই বলেন, তিনি বৈতথিক হইতে পারেন না।

ন্ধার যদি স্বীকার না করেন ন্ধাৎ বৈত্তিক যদি ছিজ্ঞাসিত হইয়াও তাঁহার পক্ষ বা সিদ্ধান্ত কিছু স্বীকার না করেন, তাহা হইলে ইনি লৌকিকও নহেন,পরীক্ষকও নহেন ন্ধাং বোদ্ধাও নহেন, বোধয়িতাও নহেন, ইহা আসিয়া পড়ে। ন্ধাং বাঁহার স্বপক্ষ নাই, স্তুত্তরাং স্বপক্ষ-সিদ্ধি প্রভৃতি কোন প্রয়োজন নাই, তিনি বিনা প্রয়োজনে কথা বলিলে সভ্য-সমাজে উন্মন্তের ক্যায় উপেক্ষিত হইয়া পড়েন।

টিপ্পনী। সংশ্যের পরে প্রয়োজনের কথাই চলিতেছে। প্রয়োজনের পরে দৃষ্টাস্ত, দিছাত প্রভৃতি প্রোক্ত পদার্থগুলিকে উল্লেখন করিয়া ভাষ্যকার বাদ, জল্ল ও বিভগুরি কথা ভূলিলেন কেন ? ভ্রমবশতঃ এখানে এইরূপ একটা গোল উপস্থিত হয়, বস্তুতঃ তাহা নহে। ভাষাকার প্রয়োজন ব্যাখ্যার বলিয়া আসিয়াছেন যে, সর্ক কর্মা, সর্ক বিভা প্রয়োজনব্যাপ্ত, অর্থাং নিপ্রয়োজন কিছুই নাই। কিন্ত ভাত্মকারের পূর্বের বা সমকালে এক সম্প্রদায় বিভাগেকে নিম্প্রোজন বলিতেন। যদি বিভাগে বস্তাঃ নিম্প্রোজনই হয়, ভাগে হইলে সমস্তই সপ্রয়েজন—ভাশ্যকারের এই পূর্ককণা মিগ্যা হয়। এ জন্ম ভাষ্যকার এখানে বিত্ঞার নিভারোজনত পক্ষের অসম্ভব দেখাইয়া তাহার সপ্রয়োজনত পক্ষের সমর্থন করিছাছেন। ফলকথা, "তত্ত বাদজ্জো" ইত্যাদি ভাষা পুর্বোক্ত "প্রয়োজন" ব্যাখারই অল। বাদ ও জরের প্রবোজন পরীকা না করিয়া বিভগুরে প্রবোজন পরীকা কেন ? এই প্রশ্ন নিরাদের জন্ত প্রথমে বলিয়াছেন যে, বাদ ও জলের স্প্রয়োজনত্ব সর্কাস্থত, তহিবরে কোন বিবাদ নাই। কিন্তু বিতপ্তার স্প্রয়েছনত বিষয়ে বিবাদ আছে, স্তরাং মধাস্থ্যণের সংশয় নিতৃত্তির জ্ঞ ভাহার পরীক্ষা করিতেছি। কেবল তত্ত জিজ্ঞাসাবশৃতং গুরু-শিশ্ব প্রভৃতির দে বিচার হয়, তাহার নাম বাদ। জিলীবাবশতঃ বাদী ও প্রতিবাদী খ খ পজের সংস্থাপনাদি করিয়া যে বিচার করেন, তাহার নাম জন। জিগীযু আত্মপক্ষের সংস্থাপন না কবিয়া কেবল পরপক্ষ সংস্থাপনের খণ্ডন कतित्व, त्महे विठोतत्र नाम विठा। वधास्त्रात्न हेशांनित्तत्र वित्यव विवत्र प्रहेवा।

্রক সম্প্রদার বলিতেন দে, বিভণ্ডার যথন বৈভণ্ডিকের আত্মপক্ষের সংস্থাপন নাই, তথন বৈভণ্ডিকের নিজের কোন পক্ষই নাই, পক্ষ থাকিলে বৈভণ্ডিক অবপ্ত ভাষার স্থাপনা করিতেন। যাহার স্থাপন করা হর না, ভাষাকে পক্ষ বলা যার না। স্কুতরাং বলিতে হইবে, বৈভণ্ডিকের স্থাপন নাই, বিভণ্ডা কেবল পরপক্ষ স্থাপনের পঞ্জন মাত্র। বৈভণ্ডিকের ধনি স্থাপন্ধ না থাকে, ভাষা হইলে বিভণ্ডার স্থাপন-সিদ্ধিত্বপ প্রধান্তন অসম্ভব। তক্ নির্ণয় বিভণ্ডার প্রধােজন হইতে পারে না। কারণ, তব নির্ণয় উল্লেখ্য বিভণ্ডা করা হয় না, ইহা সর্ক্ষেত্মত। বৈভণ্ডিকের স্থাপন না থাকিলে পর-পরাজ্মত বিভণ্ডার প্রধােজন বলিগ্রা স্থাকার করা যায় না। কারণ, স্থাপন বন্ধার জন্তই পর-পরাজ্ম আবশ্রুক হইয়া থাকে এবং ভাষা করিতে হয়; নির্থক বিছেষ-বশ্তঃ পরপরান্ধয় বিচারকের প্রধােজন বলিয়া সভ্য-সমাজ কোন দিনই অনুমােদন করেন না। কেহ নিজের কোন মত্যদিদ্ধি উল্লেখ্য না রাখিয়া কেবল পর-পরাজ্ম বা তর্ক-কপুন্ধন নির্ভি বা প্রতিভা প্রদর্শনের জন্ত বিচার করিলে মধাত্বণণ "এ নির্বণ্ক বিচার," এই কথাই বলিয়া থাকেন। স্বতরাং যিনি বৈতপ্তিকের স্বণক্ষত নাই বলেন, তিনি বাধা হইয়া বিতপ্তাকে নিশ্বয়োজন বলিবেন, প্রাচীন কালে এক সম্প্রদায় তাহাই বলিতেন, এ কথা উদ্ভোতকরও লিখিয়া গিয়াছেন।

কাবার বিতপ্তা শব্দের ("বিতপ্তাতে ব্যাহস্ততে প্রপক্ষসাধন্যনার" এইরপ ) বৃহপতি চিন্তা করিলে বিতপ্তা শব্দের হারা ব্রা যায়, পরপক্ষ সাধনের পশুনের হারা পরিশেষে স্বপক্ষ-সিন্ধিই বৈতপ্তিকের বিতপ্তার প্রয়োজন। এইরপ অস্তান্ত যুক্তিতে স্বপক্ষ-সিন্ধিই বিতপ্তার প্রয়োজন ইহা অন্ত সম্প্রদায় বলিতেন। স্বতহাং বিপ্রতিপত্তিরশতঃ বিতপ্তার সপ্রয়োজন হ সন্দিয়। এ জন্ত ভাষ্যকার বলিয়াছেন—"বিতপ্তা তৃ পরীক্ষাতে"। বাদ ও জল্লের সপ্রয়োজনতে কোন বিবাদ নাই, স্বতরাং তহিষয়ে কাহারও সংশয় নাই। সংশয় বাতীত পরীক্ষার আবস্তমতা হয় না। বিতপ্তার সপ্রয়োজনত বিহয়ে মধাস্থগণের সংশয় ব্রিয়া ভাষ্যকার এখানে তাহার পরীক্ষা করিয়া সপ্রয়োজনত পক্ষ সমর্থন করিয়াছেন। এখানে তাহা না করিলে অর্থাৎ বিতপ্তা নিপ্রয়োজন নহে, ইহা প্রতিপন্ন না করিলে, সর্ক্ষবিদ্ধা সপ্রয়োজন, নিপ্রয়োজন কিছুই নাই, তাহার এই পূর্ককথায় আপত্তি থাকিয়া যায়—মধাস্থগণের সংশয় থাকিয়া য়ায়।

ভাষ্যের প্রথমে "ত্রে" এই কথার ব্যাথায় উন্মোতকর বলিরাছেন,—"ত্ত্মিন্ ভায়াভাসে"।
তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন বে, অব্যবহিত পূর্বের ভায়াভাসের কথা থাকাতেই বার্ত্তিককার
ঐরপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ভারেও বাদ ও জয় দপ্রয়োজন। বাদ ও জয় স্থলে বাদী
বা প্রতিবাদীর একজনের ভায়াভাস হইবেই। কারদ, পরস্পর-বিক্লম তুইটি পদার্থ একই
আধারে কথনই প্রমাণসিদ্ধ হইতে পারে না। স্ক্তরাং উভয় বাদীর স্থাপনার মধ্যে একটি
হইবে ভার, একটি হইবে ভারাভাস; স্কতরাং ভারাভাসে বাদ ও জয় দপ্রয়োজন, ইহা বলিলে,
ভারেও বাদ ও জয়কে দপ্রয়োজন বলা হয়। তাহা হইলে উল্লোভকরের ঐ ব্যাধ্যায়
ফলতঃ কোন দোষও হয় নাই।

খাহারা বিতথাকে নিজ্ঞান্তন বলিতেন, তাহারা বলিতেন যে, বিতথা শক্তের বাংপতির হারাও স্বপক্ষদিদ্ধি বিতথার প্রয়োজন বলিরা বুঝা যায় না। কারণ, কেবল পরপক্ষদানের খণ্ডন করিলেই স্বপক্ষদিদ্ধি হয় না। কেহ ধুম হেতুর হারা পর্নতে বহিং সাধন করিতে গেলে যদি প্রতিবাদী পর্নতে ধুম নাই, ইয়া প্রতিপন্ন করে, তাহা হইলেও তাহার স্বপক্ষ অর্থাৎ পর্নতে বহিংর অভাব তাহাতে দিন্ধ হয় না। কারণ, ধুম না থাকিলেও পর্নতে বহিং থাকিতে পারে। এইরূপ এবং পূর্ক্ষাক্ত প্রকার যুক্তির হারা খাহারা বিতথার নিপ্রয়োজনত পক্ষমর্থন করিতেন, তাৎপর্যাচীকাকার তাহাদিগকে "নিপ্রয়োজন বিতথাবাদী"—এইরূপ আথাার হারা উল্লেখ করিয়াছেন।

ভাষাকার ইহাঁদিগকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন দে, বৈতপ্তিক ধদি জিজাসিত হইয়া তাঁহার পক্ষ বা সিদ্ধান্ত আছে, ইহা স্বীকার করেন, তাহা হইলে নিপ্রয়োজন বিতপ্তাবাদীর মতে তিনি বৈত্তিক হইতে পারেন না। কারণ, বৈত্তিকের স্বণক্ষ নাই; স্নতরাং বিত্তার স্বণক্ষ বিদ্ধি প্রভৃতি কোন প্রয়োজন নাই, ইংগই ত তাহাদিগের মত। বৈত্তিকের স্বপক্ষীন বিচারকেই তাঁহারা বিতঞা বলেন, স্কুতরাং যে বৈত্তিক স্থাপন স্বীকার করেন, তিনি স্বার ভাহাদিগের মতে বৈতত্তিক হইতে পারিকেন না। যদি বল, তিনি ত অবশুই বৈতত্তিক হইবেন না, অপক্ষ থাকিলে কি আর ভাঁহাকে বৈত্তিক বলা বার ? ভাহা হইলে জিজাসা করি, বৈতপ্তিক হইবেন কে ? ধিনি খণক খীকার করেন না, তাঁহাকে বৈতপ্তিক বলিতে পারি না। কারণ, ভাঁহার স্বপক্ষ না থাকিলে তিনি নির্থক বাকাবিভাস করিবেন কেন ? খিনি ভাগ করেন, তাঁহাকে বোনা বা বোধৰিতা কিছুই বলা যার না। বিনি নিশুয়োছনে কথা বলেন, উচ্চিকে কোন বিচারকের সংজ্ঞা প্রদান করা বাইতে পারে না, তিনি সভা-সমাজে উন্মন্তের ন্তায় উপেক্ষিত, ইহা স্বীকার করিতে হয়। কিন্তু বৈতত্তিকগণ বথন জন্মপে উপেক্ষিত নংখন, ভাঁহারা বিচারকের আসনে বসিয়া সম্মানে বিচার করিয়া গাকেন, তথন অবস্ত বলিতে হইবে, তাঁহারা নিপ্রব্রোজনে কথা বলেন না, তাঁহাদিগের গুড়ভাবে স্বপক্ষ আছেই, ঐ স্বপক্ষ-সিদ্ধিই বিতশুর প্রয়োজন এবং দেই স্থপক রক্ষার জন্মই তাঁচাদিগের পরপরাজয় প্রয়োজন। স্বপক্ষ-দিল্লি হউক বা না হউক, পরপক-সাধনের গওন করিতে পারিলে স্বপক আপনা আপনিই দিন্দ ছট্র। যাইবে, ইহা মনে করিয়াই বৈতণ্ডিক কেবল প্রপক্ষ-সাধনের খণ্ডনই করেন, **অপক্ষে**র লাগন অর্থাৎ প্রমাণাদির ছারা নিজ্সিকান্তটির সংস্থাপন করেন না। সংস্থাপন না করিলে তাহাকে স্থাক বলা বার না—এ কথা নিযুক্তিক; সংস্থাপন না করিলেও ঘাহা সংস্থাপনের যোগা, তাহা অপক্ষ হইতে পারে। সংস্থাপনের অব্যবহিত পূর্ব্দে কি কোন বাদীর পক্ষটিকে তাঁহার অপক বলা হর না ৪ মূল কথা, বৈত্তিকের অপক আছে, অপক-সিছিই তাঁহার বিতপ্তার প্রয়োজন, বিতপ্তা নিপ্রয়োজন নহে। যাঁহারা বৈতপ্তিকের স্বপক নাই বলিতেন, উদ্যোতকরও তাঁহাদিগের মতের উল্লেখ করিয়া দিদ্ধান্ত বলিয়াছেন,—

"ন দ্বণমাত্রং বিভগু।, কিন্তু অভাগেতা পক্ষং যো ন স্থাপমতি স বৈতপ্তিক উচাতে"।
ভাষো "সোহস্ত সিদ্ধান্তঃ" এই অংশ "সোহস্ত পক্ষঃ" এই পূর্ব্বকথারই বিবরণ। অর্থাৎ
ক্র স্থান্ধ পক্ষা শক্ষের দারা সিদ্ধান্তই অভিপ্রেত।

ভাষ্য। অথাপি পরপক্ষপ্রতিষেক্জাপনং প্রয়োজনং ত্রবীতি, এতদপি তাদৃগেব। যো জ্ঞাপয়তি যো জানাতি, যেন জ্ঞাপ্যতে যক্ত, প্রতিপদ্যতে যদি, তদা বৈতত্তিকত্বং জহাতি। অথ ন প্রতিপদ্যতে, পরপক্ষপ্রতিষেধ-জ্ঞাপনং প্রয়োজনমিত্যেতদশ্য বাক্যমনর্থকং ভবতি।

বাক্যসমূহশ্চ স্থাপনাহীনো বিতণ্ডা, তদ্য যদ্যভিধেয়ং প্রতিপদ্যতে দোহ্স্য পক্ষঃ স্থাপনীয়ো ভবতি, অথ ন প্রতিপদ্যতে প্রলাপমাত্রমনর্থকং ভবতি বিতণ্ডাত্বং নিবশ্বত ইতি। অনুবাদ। আর যদি (বৈতণ্ডিক বিতণ্ডার প্রয়োজন বিষয়ে জিজাসিত হইয়া) পরপক্ষ-প্রতিষেধ-জ্ঞাপনকে অর্থাৎ পরপক্ষ-সাধনের দোষ প্রদর্শনকে প্রয়োজন বলেন, ইহাও সেইরূপই অর্থাৎ এ পক্ষেও পূর্বেবাক্ত প্রকার দোষ অপরিহার্যা। (কেন, তাহা বুঝাইতেছেন) যিনি বুঝাইবেন, যিনি বুঝিবেন, বাঁহার ঘরো বুঝাইবেন (এবং) যাহা বুঝাইবেন অর্থাৎ জ্ঞাপক, জ্ঞাতা, জ্ঞাপনের সাধন প্রমাণাদি এবং জ্ঞাপনীয়, এই চারিটি যদি স্বাকার করিলেন, তাহা হইলে (সেই শৃষ্মবাদী বৈতণ্ডিক) বৈতণ্ডিকত্ব ত্যাগ করিলেন। অর্থাৎ ঐগুলি স্বীকার করিলে তিনি স্বপক্ষ স্বীকার করিয়া বসিলেন, স্বতরাং তাঁহার নিজ মতানুসারে তিনি বৈত্থিক হইতে পারিলেন না, তাঁহাকে আর বৈত্থিক বলা গেল না।

আর যদি (তিনি পূর্বোক্ত চারিটি) স্বীকার না করেন, (তাহা হইলে)
ইহার অর্থাৎ শূন্যবাদী বৈতণ্ডিকের 'পরপক্ষ প্রতিষেধ জ্ঞাপন প্রয়োজন,' এই কথা
নিরপ্তিক হয়, অর্থাৎ শূন্যবাদী যদি কিছুই না মানেন, তাহা হইলে পরপক্ষ-প্রতিষেধ
জ্ঞাপন করিবেন কিরূপে ? তিনি যে 'প্রতিষেধ' বলিয়া কোন পদার্থণ মানেন না,
তবে তিনি কিলের জ্ঞাপন করিবেন ? যাহা নাই, তাহার জ্ঞাপন কখনই হইতে
পারে না। স্বতরাং শূন্যবাদীর ঐ কথা কেবল কথামাত্র, তাঁহার নিজ মতে ঐ কথার
কোন অর্থ হয় না—উহা অনর্থক।

পরস্তু স্থাপনাহীন অর্থাৎ স্বপক্ষের সংস্থাপনশূনা বাকাসমূহ "বিতওা"।
( শূন্যবাদা ) বদি সেই বিতওা-বাকোর প্রতিপাদ্য স্বীকার করেন, ( তাহা হইলে )
সেই প্রতিপাদ্য পদার্থ ইহার (শূন্যবাদীর ) "পক্ষ" অর্থাৎ সিদ্ধান্ত হওয়ায় স্থাপনীয়
হয়। অর্থাৎ বিতওাবাক্যের যাহা প্রতিপাদ্য, তাহা বৈত্তিকের স্বপক্ষ বা নিজ
সিদ্ধান্ত বলিতেই হইবে। প্রতিবাদী তাহা না মানিলে বৈত্তিককৈ তাহার সংস্থাপনও
করিতে হইবে, স্কুতরাং শূন্যবাদা তাহার বাকোর প্রতিপাদ্য স্বীকার করিলে
স্বপক্ষ স্বীকার করায় তাঁহার নিজের মতে তিনি বৈত্তিক হইতে পারেন না।

আর যদি (তিনি বিতণ্ডা বাকোর প্রতিপাদ্য) স্বীকার না করেন, (তাহা হইলে তাঁহার কথা) প্রলাপমাত্র অনর্থক হয়, (তাঁহার কথাগুলির) বিতণ্ডার নিবৃত্ত হয়, অর্থাৎ যাহার কোন প্রতিপাদাই নাই, তাহা বাকাই হয় না, বাকা না হইলেও তাহা বিভণ্ডা হইতে পারে না, প্রতিপাদাহীন কথা প্রলাপমাত্র, তাহার কোন অর্থ নাই

টিপ্লনী। বৌদ্ধ সম্প্রদায়ের মধ্যে শৃক্তবাদী নামে এক সম্প্রদায় ছিলেন। বৃদ্ধদেবের শিক্ত-চতুষ্ঠয়ের মধ্যে মাধামিক শুল্লবাদের উপদেশ পাইয়াছিলেন এবং উহাই বুদ্ধদেবের প্রকৃত মত বলিয়া পরবর্তী অনেক এছে উল্লিখিত দেখা যায়। বৃদ্ধদেবের শুক্তবাদের প্রকৃত মর্ম্ম বাহাই হউক, ভট্ট কুমারিল, বাচম্পতি মিশ্র এবং উদয়নাচার্য্য প্রভৃতি বৌদ্ধমতবিধ্বংদী আচার্য্য-গণ মাধামিকের শূতবাদ বলিয়া প্রকাশ করিয়াছেন যে, যাহাকে প্রমেয় বলা হয়, তাহা বস্ততঃ নাই। কারণ, কোন পদার্থকেই সং বলা যায় না। কারণ, যদি সং হইত, তাহা হইলে চিরকালই থাকিত, একরপই থাকিত। আবার অসংও বলা যার না, কারণ, প্রতীতি হইতেছে, অসতের প্রতীতি হইতে পারে না। আবার সংও বটে, অসংও বটে —ইহাও মর্ধাং সং ও অসং এই উভর প্রকারও বলা বার না। কারণ, ঐ উভর রূপ বিরুদ্ধ। সং হইলে তাহা अगर इहेट्ड शांत्र ना, अगर इहेट्गड मर इहेट्ड शींद्र ना। आवांत्र मरव नरह, অসংও নহে, ইহা ছাড়া অভা প্রকার, ইহাও বলা যায় না। কারণ, সং না इंहेरन अगर इंहेरन, अगर ना इंहेरन गर इंहेरन। गरंख नरह, अगरंख नरह-धरेन्नण বিৰুদ্ধশাক্ৰান্ত পদাৰ্থ হইতে পাৱে না, তাহা হইলে প্ৰতীতিও হইতে পাৱিত না। ফলত: এই চতুর্বিধ প্রকারই বিচারসহ নহে। ইহা ছাড়া আর কোন প্রকারও নাই। স্থতরাং বধন অপর मुख्यमात्र-मृष्या अरमत्र मुक्ति अकादत्र विठातम् नारः अर्थाः विठातः हित्क ना, उथन अरमत्र नाहे । এতাদৃশ শুগুবাদীর কোন পক্ত নাই, স্থাপনাও নাই। কারণ, তিনি কিছুই মানেন নাই, তিনি প্রপক্ষ প্রতিষেধ জ্ঞাপনের জ্ঞাই বিচার করিয়াছেন। বাদ, জল্ল ও বিতপ্তা ভিল্ল স্মার কোনস্ত্রপ বিচার অনু সম্প্রদায় স্থীকার করেন নাই। কেহ বিচার করিতে আসিলে এই ত্রিবিধ বিচারের কোন বিচারই করিতে হইবে, নচেৎ প্রাচীন কালে বিচার গ্রাহ্ন হইত না। স্কুতরাং শুক্তবাদী নিজেকে বৈতণ্ডিক বলিয়া পরিচয় দিয়াই বিচার করিতে আসিতেন এবং স্বপক্ষহীন বিচারকেই বিতণ্ডা বলিতেন। বিতণ্ডার স্বপক্ষ থাকা প্রয়োজন হইলে, শুক্তবাদীর বিচার বিতপ্তা হইতে পারে না, বাদ ও জর হওয়া ত একেবারেই অসম্ভব। এ জন্ত শূন্তবাদী অন্ত সম্প্রদায়ের নিকটে বৈতত্তিকরণে গৃহীত হইবার জন্ত বিতন্তার লক্ষণ ঐরূপই প্রতিপন্ন করিতেন। মহর্ষি গোতমের বিত্তা-লক্ষণসূত্রেও স্থাপনা শব্দ নির্ম্বক বলিতেন। ( > আ:, श्काः, ७ एव प्रहेवा )।

ফলকথা, শৃত্তবাদী বলিতেন বে, বৈতণ্ডিকের নিজের কোন পক্ষ বা দিকান্ত নাই, স্থতরাং স্থপক-দিদ্ধি বিতণ্ডার প্রয়োজন হইতেই পারে না। তবে নিপ্রয়োজন কিছুই নাই, ইহা অবশ্র স্থাকার করি; গরপক-প্রতিষেধ জ্ঞাপনই বিতণ্ডার প্রয়োজন। পরের পক্ষটি প্রতিধিদ্ধ, পর-পক্ষের সাধন দ্বিত, ইহা পরকে এবং মধাস্থদিগকে ব্যানই বৈতণ্ডিকের উদ্দেশ্ত।

ভাষ্যকার এই প্রবাদীকে গলা করিয়া বলিয়াছেন বে, ইহাও সেইরপই অর্থাৎ এ কথা ঠিক পূর্বের কথা না হইলেও সেইরপই ইইয়াছে। কারণ, পুরুবাদী বদি পরণক্ষ-প্রতিষেধ জাপনের জন্ত বিত্তা করেন, তাহা হইলে তিনি জাপক, জাতা, জাপনের সাধন প্রমাণাদি এবং জ্ঞাপনীয়, এই চারিট মানিবেন কি না ? তাহা মানিলে ঐগুলি ওাঁহার স্থপক বা স্বসিদ্ধান্তরূপে গণ্য হইল, পরপক্ষ-প্রতিষেধ বাহা তাঁহার জ্ঞাপা, তাহা জ্ঞানাইতে আর বাহা আবশুক,
তাহাও স্বসিদ্ধান্তরূপে স্বীকৃত হওয়ায় পক্ষমধ্যে গণ্য হইল; স্কুরাং তিনি ওাঁহার নিজমতে
কৈত্তিকক্ষ ত্যাগ করিলেন। "বৈত্তিকক্ষ ত্যাগ করিলেন" বলিতে তাঁহাতে তাঁহার নিজসমত
বৈত্তিকের লক্ষণ থাকিল না; কারণ, বৈত্তিকের স্থপক্ষ থাকিলে শৃত্যবাদী তাহাকে ত বৈত্তিক বলেন না, তিনি নিজে স্থপক্ষ স্বীকার করিয়া বসিলে আর বৈত্তিক হইবেন কিন্ধপে ?
এবং তাঁহার শৃত্যবাদই বা থাকিবে কিন্ধপে ?

আর যদি শুক্তবাদী পূর্ব্বোক্ত দোষ-ভয়ে বলেন যে, আমি জ্ঞাপক প্রভৃতি স্বীকার করি না, আমি কিছুই মানি না, তাহা হইলে পরপক্ষ-প্রতিষেধ জ্ঞাপনই তাঁহার প্রয়োজন, এ কথা তিনি বলিতে পারেন না, ঐ কথা উন্মন্তপ্রলাপ হইয়া পড়ে। কারণ, প্রথমতঃ কোন বাদী বৈত্তিকের নিকটে 'এই সাধা, এই পঞ্চাবন্তব বাকোর দারা আমি জ্ঞাপন করিতেছি,' এই ভাবে জ্ঞাপন করিলে, বৈতণ্ডিক সেই জ্ঞাপক বাক্তি এবং তাঁহার জ্ঞাপ্য পদার্থ এবং জ্ঞাপনের সাধন পঞ্চাবরব প্রভৃতি বুঝিরাই তাহার থণ্ডন করিয়া থাকেন। বৈতণ্ডিক সেধানে ঐগুলি না বুঝিলে অর্থাৎ তিনি জাতা না হইলে পরপক্ষ প্রতিষেধ জ্ঞাপন তাঁহার প্রয়োজন হইতে পারে না। আবার ভাঁহার নিজের জ্ঞাপ্য যে পরপক্ষ-প্রতিবেধ, তাহাও যদি তিনি না মানেন, তবে তিনি কিলের জ্ঞাপন করিবেন গ খাহা নাই, তাহার কি জ্ঞাপন হইতে পারে গ এবং জ্ঞাপক, জ্ঞাতা ও জ্ঞাপনের সাধন না থাকিলে কি কিছুর জ্ঞাপন হইতে পারে ? ফলতঃ যিনি ঐ সমন্ত কিছুই মানেন না, তিনি পরপক্ষ-প্রতিবেধ জ্ঞাপন আমার প্রয়োজন, ইহা ক্রমই বলিতে পারেন না, ভাহার ঐ ক্থার কোন অর্থ নাই—উহা অনর্থক। বিপক্ষের দখত জ্ঞাপক প্রভৃতি পদার্থ অবলম্বন করিয়া বিপক্ষের মতাত্রদারেও তিনি বিপক্ষকে কিছু জ্ঞাপন করিতে পারেন না। কারণ, বিপক্ষ বাহাকে প্রমাণ বলেন, শৃত্যবাদী তাহা অবলখন করেন না। তিনি যাহা প্রমাণ বলিয়া বিপক্ষের নিকটে উল্লেখ করেন, বিপক্ষ তাহা প্রমাণ বলেন না,তাহা মানেন না, তিনি নিজেও তাহা মানেন না। অন্ততঃ প্রপক্তপ্রতিষ্ধে—নাহা তাঁহার জ্ঞাপনীয়, বাহার জ্ঞাপন তাঁহার বিত্তার প্রয়েজ্ন, তাহা তাঁহার বিপ্লের অধ্যত প্লার্থ, তিনিও তাহাকে একটা পদাৰ্থ বলিয়া মানেন না, তিনি যে শুৱাবাদী, তিনি যে কোন পদাৰ্থ ই মানেন না,স্কুতরাং ধাহা বাদী ও প্রতিবাদী এই উভয় পকেরই অসমত জর্ধাৎ বাহা কেহই মানেন না, তাহার জ্ঞাপন কখনই হইতে পারে না। স্থতরাং পরপক্ষ-প্রতিষেধ জ্ঞাপনই বিতপ্তার প্রয়োজন, এ কথা শৃন্তবাদী কিছুতেই বলিতে পারেন না; তিনি ঐত্তপ বলিলে উন্নতের ন্তার উপেক্ষিত হইবেন; স্তরাং তাঁহার স্বপক্ষ বীকার করিতে হইবে, না হর, নীরব থাকিতে হইবে।

ফলত: শূন্যবাদীর বিচার করিতে হইলে তাহার জ্ঞাপনীয় পদার্থ তাঁহাকে মানিতেই হইবে, স্থতবাং ঐটি তাহার পঞ্চ বা সিদ্ধান্ত বলিতে হইবে এবং জ্ঞাপনের জল্প জ্ঞাপক প্রভৃতি পদার্থত যাহা যাহা আবশ্রক, দেখলিও তাঁহার সিদ্ধান্তরূপে গণা হইবে। তাহা হইলে বিত্তায় প্রণক্ষ স্থাকার করিতে হইল এবং ঐ স্থাক-সিদ্ধিই পরিশেষে বিত্তার প্রয়োজন, ইহাও আসিয়া পড়িল। স্থতরাং শ্রাবালীর নিজ মত টিকিল না, তিনি তাঁহার মতে বৈত্তিক হইতে পারিলেন না। তাহা হইলে শ্রাবালীর কথাও প্রের লায়ই হইল, শ্রাবালী বিত্তার প্রয়োজন স্থীকার করায় প্রেরজ "নিপ্রয়োজন বিত্তাবালী"র মতের সহিত তাঁহার মত ঠিক এক না হইলেও কলে উহা একরণই হইল। কারণ, তাহার মতেও প্রেরজিক দোষ অপরিহার্যা, তাই ভাষাকার বিলিয়াছেন—"এতদপি তাদগেব"।

শুনাবাদী বৈত্তিককে লক্ষ্য করিয়া ভাষ্যকার আরও একটি দোষ বলিয়াছেন বে, শুনাবাদী বৈত্তিক তাঁহার বিভগু নামক বাক্যসমূহের অবশু প্রতিপাদা স্বীকার করিবেন। কারণ, প্রতিপাদাহীন উক্তি প্রলাপমাত্র, উহা বাকাই হয় না, স্থতরাং বিত্তা হইতে পাবে না। যে উক্তির কোন প্রতিপাদাই নাই, তাহা প্রণাপ তির আর কি হইবে ? উহা অনর্থক, শুনাবাদী ঐক্লপ প্রলাপ বলিলে তাহা কেই ভুনিবে না, সভা-সমাজ তাহা গ্রহণ করিবে না। স্থতরাং শুরুবাদী তাঁহার বিভগুরাকোর অবশ্র প্রতিপাদ্য স্বীকার করিবেন। শুরুবাদী বিভগুরাকোর ছারা তাঁহার বিপক্ষের হেতকে অসিদ্ধ, অব্যতিচারী, অথবা বিরুদ্ধ—ইত্যাদিরূপে ছষ্ট বলিয়া প্রতিপল্ল করেন, স্নতরাং বিপক্ষের হেতর অসিভত্ব প্রভৃতি দোষই শুক্তবাদীর বাক্যের প্রতি-পাত্ন। তিনি ঐ প্রতিপাদা স্বীকার করিলে ঐগুলি তাঁহার স্বপক্ষের সিদ্ধান্ত বলিতে হইবে, এবং বিতপ্তা-বাক্যের বারা উহা প্রতিপাদন করিলে ফলতঃ উহার সংস্থাপন করাই হইবে, এবং অসিদ্ধত্ব প্রভৃতি যে হেতুর দোষ, ইহাও তাঁহাকে মানিতে ইইবে, এবং তাহাও প্রমাণাদির দারা সাধন করিতে হইলে স্বপক্ষের স্থাপনা আমিয়া পড়িবে। ফলতঃ যে ভাবেই হউক, অপক্ষের স্বীকার এবং সংস্থাপন আসিয়া প্রায় শুক্তবাদীর বিচার বিতপ্তা হইতে পারে না, শুক্তবাদী বৈত্তিক হইতে পারেন না ; স্থতরাং সকলকেই স্বীকার করিতে হইবে, বিত্তার বৈত্তিকের স্থপক-শ্বীকার আছে। কিন্তু বৈত্তিক বিচারস্থলে প্রমাণাদির দারা তাহার দংস্থাপন করেন না, তিনি কেবল প্রপক্ষ স্থাপনের থগুনই করেন। কলে স্থপক্ষ সিদ্ধ হউক বা না হউক, পরপক্ষ-সাধনের খণ্ডন করিতে পারিলে অপক্ষ আপনা আপনিই সিদ্ধ হইয়া বাইবে, ইহা মনে করিয়াই তিনি কেবল পরপক্ষ-সাধনের খণ্ডন করেন। পরিশেষে স্বপক্ষ-সিদ্ধিই & বিতপ্তার প্রবোজন। মূলকথা, বিতপ্তা নিপ্রবোজন নহে, স্থতরাং দর্মকর্ম্ম, দর্মবিদ্যা প্রবোজন-ব্যাপ্ত, এই পূৰ্বকথা ঠিকই বলা হইয়াছে।

বিতভার প্রয়োজন-পরীক্ষার স্বপক্ষ-সিদ্ধিই বিতভার প্রয়োজন, এই সিদ্ধান্ত সমর্থনের জন্ত শেষে ভাশ্বনার শ্রুবাদীর কথাও তুলিয়ছেন। কারণ, শ্রুবাদী স্বপক্ষ-সিদ্ধিকে বিতভার প্রয়োজন বলেন নাই, তাঁহার মত খন্তন না করিলে ভাষ্যকারের বিতভার প্রয়োজন-পরীক্ষা অসম্পূর্ণ থাকে, স্বপক্ষসিদ্ধিই যে বিতভার প্রয়োজন, এই সিদ্ধান্তে শ্রুবাদীর প্রতিবাদ থাকিয়া
য়ায়, তাই পরে শুরুবাদীর মতাত্মসারে তাঁহার বিচালের বিতভাত খন্তন করিয়াছেন। পূর্কে

প্রমাণাদিপদার্থবাদীদিগের মধ্যে ধাঁহারা নিজ্পন্তোজন-বিতপ্তাবাদী ছিলেন, তাঁহাদিগের মত থপুন করিরাছেন। "তাৎপর্যাপরিশুদ্ধি"র প্রকাশ-টীকাকার বর্দ্ধান এই কথা স্পষ্ট করিয়াই নিথিয়া গিয়াছেন। তাৎপর্যা-টীকাকার বাচস্পতি মিশ্রের ব্যাখ্যাতেও দেই ভাবই পাওয়া যায়। তারাকারের সন্দর্ভের ভাবেও ইহা বুঝা বায়। উদ্যোতকর এবং উদয়নের সন্দর্ভের বারা একই শূল্যবাদীকে লক্ষ্য করিয়া ভাষ্যকার সব কথা বনিয়াছেন, ইহাও মনে আসে। স্থাগণ ই সকল গ্রন্থের সর্বাংশ দেখিয়া ইহার সমালোচনা করিবেন। মনে রাখিতে হইবে, ভাষ্যকার বাংস্থায়নের সন্দর্ভের জায় ঐ সকল গ্রন্থ-সন্দর্ভও অতি ছক্ষহ ভারগর্ভ, বছ পরিশ্রম ও বছ চিত্তা করিয়া তাৎপর্যা নির্পন্ন করিতে হইবে।

ভাষো 'যেন জ্ঞাণাতে যক্ত'—এই স্থলে 'যক্ত' এই কথার 'জ্ঞাপাতে' এই কথার সহিতই যোজনা বুঝিতে হইবে। সর্ব্ধত্র "যং" শব্দের প্রয়োগ থাকায় শেষে "তং" শব্দের প্রয়োগ করিয়া "ভানি প্রতিপদ্ধতে যদি" এইরূপ ব্যাখ্যা হইবে। "প্রতি"পূর্ব্ধক "পদ" ধাতুর অর্থ এখানে স্মীকার। এখানে জনেক পাঠান্তরও দেখা যায়। জনেক প্রকে 'যক্ত জ্ঞাপাতে, এতক্ত প্রতিপদ্ধতে যদি', এইরূপ পাঠ আছে। এ পাঠে সহজেই অর্থ বোদ হয়। ভাষ্যের শেষ-বর্ত্তী 'ইতি' শব্দাট 'প্রয়োজন' পদার্থ ব্যাখ্যার সমাপ্তিস্চক। এইরূপ বাক্যসমাপ্তি স্কলার জন্তও ভাষ্যকার প্রায় সর্ব্ধত্র 'ইতি' শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। এগুলি অনুবাদে গৃহীত হইবেনা।

ভাষা। অথ দৃষ্টান্তঃ, প্রত্যক্ষবিষয়ে হর্ষো দৃষ্টান্তঃ, যত্র লৌকিক-পরীক্ষকাণাং দর্শনং ন ব্যাহন্ততে। স চ প্রমেয়ং, তক্ত পৃথগ্বচনঞ্চ—তদা-প্রয়াবসুমানাগমৌ, তন্মিন্ সতি স্থাতামনুমানাগমাবসতি চ ন স্থাতাং। তদাপ্রয়া চ ন্যায়প্রবৃত্তিঃ। দৃষ্টান্তবিরোধেন চ পরপক্ষপ্রতিষেধা বচনীয়ো ভবতি, দৃষ্টান্তদমাধিনা চ স্বপক্ষঃ দাধনীয়ো ভবতি। নান্তিক চ দৃষ্টান্ত-মভ্যুপগছেশ্লান্তিক স্বং জহাতি, অনভ্যুপগছেন্ কিং দাধনঃ পরমুপালভেত্তি। নিরুক্তেন চ দৃষ্টান্তেন শক্যমভিধাতুং 'সাধ্যসাধর্ম্মান্তন্ধ্র্মভাবী দৃষ্টান্ত উদাহরণং,' 'তদ্বিপর্যায়াহা বিপরীত'মিতি।

সন্বাদ। অনস্তর অর্থাৎ প্রয়োজনের পরে দৃষ্টান্ত, প্রতাক্ষের বিষয় পদার্থ
দৃষ্টান্ত। কলিতার্থ এই যে—যে পদার্থে লৌকিকদিগের এবং পরীক্ষকদিগের জ্ঞান
অব্যাহত হয় অর্থাৎ যে পদার্থে বোদ্ধা ও বোধয়িতার বুদ্ধির অবিরোধ উপস্থিত
হয়, (তাহা দৃষ্টান্ত)। তাহাও প্রমেয়, সেই দৃষ্টান্তের পৃথক্ উল্লেখ করিয়াজেন।
কারণ, অনুমান প্রমাণ ও শব্দপ্রমাণ সেই দৃষ্টান্তের আপ্রিত অর্থাৎ দৃষ্টান্ত

তাহাদিগের নিমিত। বিশদার্থ এই যে—দেই দৃষ্টান্ত থাকিলে অনুমান ও শব্দ-প্রমাণ থাকিতে পারে, না থাকিলে থাকিতে পারে না, এবং ক্যায়প্রবৃত্তি অর্থাৎ পঞ্চার্যবাদ্ধক বাক্যরূপ স্থায়ের প্রকাশ দেই দৃষ্টান্তের আপ্রিত অর্থাৎ দৃষ্টান্ত তাহার মূল। এবং দৃষ্টান্তের বিরোধের দ্বারা পরপক্ষ-প্রতিষেধ অর্থাৎ পরপক্ষ-সাধনের প্রতিষেধ বচনায় হয় অর্থাৎ বলিতে পারা ষায় অথবা দৃষ্টিত করিতে পারা ষায়, এবং দৃষ্টান্তের সমাধির দ্বারা অর্থাৎ অবিরোধের দ্বারা অপক্ষ সাধনীয় হয়, (সাধন করা যায়) এবং নান্তিক অর্থাৎ ক্ষণভঙ্গবাদী বৌদ্ধসম্প্রদায় ঘাঁহারা পদার্থ নাত্রকেই যে ক্ষণে উৎপন্ন, তাহার পরক্ষণেই বিনষ্ট হয় বলেন, তাঁহারা দৃষ্টান্ত স্থাকার করিলেই নান্তিকত্ব ত্যাগ করেন অর্থাৎ পূর্ববদৃষ্ট কোন পদার্থ দৃষ্টান্তরূপে উল্লেখ করিলেই এবং সে জন্ম দৃষ্টান্ত প্রদর্শনকাল পর্যান্ত তাহার অন্তিত্ব স্থাকার না করিলে হইলেই তাঁহাদিগের ক্ষণভঙ্গবাদ ত্যাগ করিতে হয়। দৃষ্টান্ত স্থাকার না করিলে ( নান্তিক) কোনু সাধনবিশিষ্ট হইয়া পরকে অর্থাৎ পরপক্ষের সাধনকে প্রতিবেধ করিবেন ই

এবং নিক্রক্ত অর্থাৎ পূর্বের যাহার লক্ষণ বলিয়াছেন,এমন দৃষ্টান্ত পদার্থের ঘারা (মহর্মি) "সাধ্যসাধর্ম্মান্তদ্বর্মভাবী দৃষ্টান্ত উদাহরণং," "তদ্বিপর্যায়াঘা বিপরীতং" (এই ছুইটি সূত্র ১অঃ, ডঙাওণ) বলিতে পারিবেন, অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থ কি, তাহা বিশেষ করিয়া না বলিলে মহর্মি পরে যে উদাহরণ-বাকে)র ছুইটি লক্ষণ বলিয়াছেন, তাহা বলিতে পারেন না। কারণ, দৃষ্টান্ত না বুঝিলে সে লক্ষণ বুঝা যায় না।

টিয়নী। ভাষ্যকার প্রয়েজনের পরে দৃষ্টান্তের স্বরূপ বর্ণন করিয়া তাহার পৃথক্
উল্লেখ্য কারণগুলির উল্লেখ করিয়াছেন। প্রত্যক্ষের বিবন্ধ পদার্থ-দৃষ্টাস্ত—ভাষ্যকারের এই
প্রথম কথার বারা বৃদ্ধিতে হইবে যে, দৃষ্টান্তবিষ্যে মূল-প্রমাণ প্রত্যক্ষ, দৃষ্টান্ত প্রভাক প্রমাণ
মূলক, এই জন্তই উহার নাম দৃষ্টান্ত। প্রত্যক্ষ পদার্থ না হইলে তাহা দৃষ্টান্ত হইবে না, ইহা উহার
বারা বৃদ্ধিতে হইবে না। কারণ, অনেক অতীক্রির পদার্থকেও মহর্বি দৃষ্টান্তরূপে উল্লেখ
করিয়াছেন। তাৎপর্যাদীকাকারও শেষে বলিয়াছেন যে, 'প্রত্যক্ষমূলভাষা প্রত্যক্ষো দৃষ্টান্তর্যও দৃষ্টান্তর প্রথম করিয়াছেন। তাৎপর্যাদীকাকারও শেষে বলিয়াছেন যে, 'প্রত্যক্ষমূলভাষা প্রত্যক্ষো দৃষ্টান্তর প্রত্যক্ষ স্থল যেমন দৃষ্টান্ত আবশুক হয় না, তদ্রুপ দৃষ্টান্তর প্রত্যক্ষ স্থল যেমন দৃষ্টান্ত আবশুক হয় না, তদ্রুপ দৃষ্টান্তর প্রত্যক্ষ সদার্থের ভাষা নির্মিরাদ; সেরূপ না হইলে তাহা দৃষ্টান্তই হয় না;
এই সকল কথা স্কনার জন্যই ভাষ্যকার প্রথমে ঐরূপ কথা বলিয়াছেন এবং উহারই ফলিতার্থ
বর্ণনপূর্বাক শেষে মহর্বি স্ব্রান্থসারে দৃষ্টান্তের লক্ষণ বলিয়াছেন। যিনি যে বিদ্ধরে বিদ্ধ করেন,
প্রাচীনগণ তাহাকে সেই বিষ্কে বলিতেন 'লোকিক'। যিনি যে বিষ্কে বিদ্ধ, উাহাকে সেই

বিব্যে বলিতেন 'পরীকক'। যিনি বস্তু বিচারপূর্ব্যক অপরকে ব্রাইয়া দিতে পারেন, তিনিই ত পরীকক। আরু যিনি পরীক্ষকের নিকট হইতে ব্রেন, তিনিই লৌকিক। ফলকথা, লৌকিক বলিতে বোজা, পরীক্ষক বলিতে বোধয়িতা। এক পক্ষ লৌকিক, অপর পক্ষ পরীক্ষক—এই উভয় ব্যক্তির যে পদার্থে বুদ্ধির অবিরোধ উপস্থিত হইবে, তাহাই দৃষ্টান্ত পদার্থ, ইহাই স্ক্রকারের তাৎপর্যার্থ নহে। কারপ, অনেক পণ্ডিতমাত্র-বেদা পদার্থকেও (ময় ও আয়ুর্কেদের প্রামাণা, পরমাণ্র প্রামারূপের অনিতাতা প্রভৃতি) স্ক্রকার মহর্ষি দৃষ্টান্তরূপে উল্লেখ করিয়াছেন। সে সকল পদার্থ যিনি ব্রেন, তাহাতে বাহার বৃদ্ধির অবিরোধ উপস্থিত হয়, মেই ব্যক্তিকে লৌকিক বলা যায় না। ঐ সকল পদার্থ কেবল পরীক্ষকমাত্র-বেদা। স্ক্রকার বৃদ্ধিতে হইবে যে, কোন স্থলে লৌকিক ও পরীক্ষকদিগের এবং কোন স্থলে কেবল লৌকিকদিগের এবং কোন স্থলে পরীক্ষকদিগের বে পদার্থ বৃদ্ধির অবিরোধের হেতু অর্থাৎ যে পদার্থর উল্লেখ করিলে উভয় পক্ষের মত-বৈষম্য হাইয়া মতের সামাই উপস্থিত হয়, তাহা দৃষ্টান্ত। ফ্রকাপ করিলে উভয় পক্ষের মত-বৈষম্য হাইয়া মতের সামাই উপস্থিত হইতে পারে, এইরূপ পদার্থ 'দৃষ্টান্ত। এইরূপ পদার্থনাত্রই দৃষ্টান্ত হইবে না, দৃষ্টান্ত হইবে না, দৃষ্টান্ত ভ্রের তাহা এইরূপই হইবে, ঐক্বপ না হইলে তাহা দৃষ্টান্ত হইবে না, ইহাই তাৎপর্য। (দৃষ্টান্তর-স্ক্রে দুষ্টর)।

এই দুষ্টান্ত পদার্থকৈ ভাষাকার প্রমের বলিরাছেন। দুষ্টান্ত প্রমের কিরপে ? মহবি-ক্ষিত দাদৰ প্ৰকার প্ৰমেয়ের মধ্যে ত দৃষ্টাস্তের উল্লেখ দেখা যায় না ? এইরূপ প্রশ্ন অবশ্রুই হুইবে। মনে হয়, উদ্যোতকর ইহা মনে করিয়াই এথানে বলিয়াছেন—'সোহয়ং দৃষ্টাস্তঃ প্রমেয়মুপল্জি-বিষয়ত্বাং'। উদ্যোতকরের কথার বারা বুঝা যায় যে, মহর্ষি গোতম ভাঁহার পরিভাষিত আত্মদি দ্বাদশ প্রকার বিশেষ প্রমেরের মধ্যে বর্থন বৃদ্ধি বা উপশক্তির উল্লেখ করিল্লাছেন, তথন ঐ বুদ্ধির বিষয় পদার্থমাত্রই সামান্য প্রমেষ বলিয়া ভাঁহারও সন্মত। যাহা প্রমাণ-জনা উপলব্ধির বিষয়, সামানাতঃ তাহাকেই প্রমের বলা হয়। মহর্বি বিশেষ কারণে আত্মা প্রভতি বাদশ প্রকার পদার্থকে "প্রমেষ" নামে পরিভাবিত করিলেও সামানা প্রমের আরও অসংখ্য আছে, দেওলিকে তিনিও প্রমেত্ব পদার্থ বলিয়া স্বীকার করিতেন। উন্যোতকর 'নবমস্তভাষা-বার্ত্তিক' এ কথা বিশেষ করিয়া বলিয়াছেন। সেধানে ভাষাকারও মহর্ষির পরিভাবিত প্রমেষ তির কারও অসংখা প্রমেষ পদার্থ আছে, এ কথা বলিয়াছেন (নবম স্ত্ৰভাষা দ্ৰষ্টবা)। এখন যদি উপলব্ধির বিষয় পদার্থ বলিয়া দৃষ্টান্ত পদার্থও মহবি-সন্মত প্রমের হয় এবং মহবির পরিভাবিত প্রমেষের মধ্যেও অনেক দৃষ্টাত্ত পদার্থ থাকে, তাহা হইলে দৃষ্টান্ত পদার্থের আর পুথক্ উল্লেখ অর্থাৎ বিশেষ করিয়া উল্লেখ কেন १ এতগুত্তরেই ভাষাকার দুঠান্তবরূপে দুঠান্তের পুথক্ উল্লেখের কারণ বলিয়াছেন। সমস্ত দৃষ্টাস্ত পদার্থ মহর্ষির পরিভাবিত দ্বাদশ প্রকার প্রমেয়ের মধ্যেই আছে; স্কুতরাং উহা প্রমেয়, ইছাই ভাষাকারের তাৎপর্য্য নছে। উদ্যোতকরের কথার ঘারাও তাহা বুঝা বার না। তাহা

হইলে উদ্যোতকর দৃষ্টান্তের প্রমেগত্ববিদ্যে উপলব্ধিবিষয়ত্বকে হেতু বলিতে যাইবেন কেন ? বন্ধতঃ সুধানি 'প্রয়োজন' এবং অনেক 'দৃষ্টাস্ক', 'সিদ্ধাস্ক' ও 'হেছাভাস' মহর্ষির পরিভাবিত প্রমেরের মধ্যে নাই, স্বতরাং মহখি-কথিত বিশেব প্রমেরগুলিতেই সংশ্রাদি সকল পদার্থ মন্তর্ভ আছে, অর্থাৎ উহাদিগের মধোই সে সকল পদার্থ আছে, উহাদিগকে বলাভেই সংশ্রাদি সমস্ত পদার্থ বলা হইরাছে, এ কথা ভারাকার বলিতে পারেন না। কিন্তু ভারাকার প্রথমে পূর্বপক প্রদর্শনকালে বলিয়া আসিয়াছেন বে, 'সংশ্রাদি পদার্গগুলি বধাসম্ভব প্রমাণ ও প্রমের-সমূহে অন্তর্ভ থাকার উহার৷ অতিরিক্ত পদার্থ নহে,' স্পুতরাং বুঝিতে হইবে, ভাষাকার দেখানে মহর্ষি-ক্থিত বিশেষ প্রমেয়গুলিকেই কেবল লক্ষা করেন নাই, মহৰিব সন্মত উপলব্ধির বিষয় সামান্য প্রমেরগুলিকেও তিনি সেখানে প্রমের শব্দের হার। গ্রহণ করিরাছেন। মনে হয়, সেই জ্লুই ভাল্মকার সেখানে 'প্রমেরের' এইরণ বছৰচনাত্ত,"প্রমের" শক্ষের প্ররোগ করিরাছেন। মহর্ষির পরিভাষিত বিশেষ প্রমেরগুলিই তাঁহার ঐ প্রমের শক্ষের প্রতিপান্ধ হইলে তিনি একবচনান্ত প্রমের শব্দের প্রয়োগ করিতে পারিতেন। মহর্ষি প্রমেরস্ত্তে (নবম স্ত্তে) একবচনাস্ত প্রমের শব্দেরই প্রয়োগ করিলাছেন, তদমুদারে ভাষাকারও সেইরূপ করেন নাই কেন ? ইহাও ভাবিতে হইবে। ভাষ্যকার মহর্ষির পরিভাষিত প্রমেয়বিশেষে অন্তর্ভাবের কথা বলিতে অশ্বত একবচনান্ত প্রমের শব্দেরই প্রয়োগ করিয়াছেন। এবং দৃষ্টান্ত ও সিদ্ধারকে প্রমের বলিতে একবচনান্ত প্রমের শক্ষের প্ররোগ করিয়াছেন। সে সব হলে ভারাই করিতে হইবে। সামান্ত প্রমেষ বলিয়া বৃঝাইতেও ক্লীবলিক একবচনাস্ত প্রমের শব্দেরই প্রয়োগ করিতে হয়। অবশ্র একবচন বহুবচনাদি প্রয়োগের দারা দর্কনে বক্তার তাৎপর্যা নির্ণয় না হইলেও ভারাকারের পূর্বোক্ত 'প্রমেরেরু' এই ছলে বছবচনের ছারা সামান্ত, বিশেষ দর্কবিণ প্রমেষ্ট ভাষ্যকারের ঐ হলে প্রমেষ শব্দের প্রতিপায়, ইহা পৃথিতে পারি; তাখাতে বছৰচনের প্রকৃত সার্থকতাও হয়। তবে ঐরপ বুরিবার পক্ষে প্রকৃত কারণ এই বে, সংশরাদি পদার্থগুলি প্রত্যেকেই মহর্ষির পরিভাষিত প্রমেরের মধ্যে নাই; স্তরাং ভাষাকার ভাষা বলিতে পারেন না। বেগুলি ঐ প্রমেরে অন্তর্ভুত হয় নাই, ভাষাদিগের পৃথক্ উল্লেখ কর্ত্তর। স্ত্তরাং তবিবদে অন্ত কারণ প্রদর্শন সম্বত হর না। আর যদি পূর্বাণক ভাষো বছবচনাত্ত প্রমেয় শব্দের ঘারা মহর্ষির কঠোক বিশেষ প্রমেরগুলি এবং বৃদ্ধিরপ প্রমেরের বিষয় বলিয়া হচিত স্বীকৃত সামাল প্রমেরগুলিকে ভাষাকার গ্রহণ করেন, তাহা হইলে সংশ্রাদি পদার্থগুলি সমস্তই মধাসন্তব প্রমাণ ও প্রমেরে অন্তর্ভ, এ কথা বলিতে পারেন, অর্থাৎ তাহা হইলে সংশ্রাদি পদার্থের কতকগুলি বিশেষ প্রনেরে এবং কতক্ত্রলি দামাল প্রমেরে অভার্ত হওলার উহারা প্রমেরদমূহে অভার্ত, এ কথা বলা যাব। মনে হব, এই তাংপর্যোও ভাষাকার সেখানে বলিরাছেন — "যথাসন্তবম"। অর্থাং ৰে প্ৰকাৰে ক্ষতাৰ সম্ভৰ হয়, সেই প্ৰকাৰেই ক্ষতাৰ বুঝিতে হইবে। এবং দামান্য প্ৰমেৰে

অস্তর্ভ দুরাস্তাদির পক্ষে পৃথক্ উল্লেখ বলিতে বৃথিতে হইবে—বিশেষ করিয়া উল্লেখ। অর্থাৎ সেগুলিও ধখন সামানা প্রমেদের মধ্যে স্বীকৃত এবং স্টতি, তখন আবার তাহাদিগের বিশেষ করিয়া উল্লেখ কেন দ আরও কত কত সামান্ত প্রমেষ আছে, মহর্ষি ত তাহাদিগের বিশেষ উল্লেখ করেন নাই ? ইহাই তাৎপর্যা।

আরও দেখিতে হইবে, ভাষাকার এখানে দৃষ্টান্তকে কেবল প্রমের বলিয়াছেন, প্রমেরে অন্তর্ভ, এরপ কথা এখানে বলেন নাই। কিন্তু "সংশ্রু", "অবর্ধ", "তর্ক" প্রভৃতির কথার সেথানে বলিয়াছেন—প্রমেরে অন্তর্ভত। কারণ, দেগুলি মহর্ষি-কথিত প্রমেরপদার্থের মধ্যেই আছে, পূর্কে সামান্ত প্রমের ধরিরা দৃষ্টান্ত প্রভৃতিকেও প্রমেরে অন্তর্ভূত বলিলেও এখানে ওত দূর বলেন নাই। দৃষ্টান্তরের মধ্যে কতকগুলি বিশেষ প্রমের, কতকগুলি সামান্ত প্রমের, এই তাৎপর্যে দৃষ্টান্তকে কেবল প্রমের বলিয়া গিয়াছেন, তাহাতেই তাহার বক্তবা প্রকাশ হইয়াছে। দৃষ্টান্ত পদার্থ সংশ্রু, তর্ক, অবর্ধর প্রভৃতির ন্তায় মহর্ষি-কথিত প্রমের "পদার্থে" অন্তর্ভূত বলিয়া বৃর্বিলে ভাষাকার সংশ্রু প্রভৃতির ন্তায় দৃষ্টান্তকে প্রমেরে অন্তর্ভূত, এইরূপ বলেন নাই কেন দৃ উলোতকরই বা দৃষ্টান্ত, প্রমের কেন —ইছা বৃরাইতে 'উপলন্ধিবিষ্মন্থাং' এইরূপ ছেতু প্রয়োগ করিয়াছেন কেন দ্বাহালিক। করিবেন।

দৃষ্টাস্থ পদার্থের বিশেষ উল্লেখ কেন হইয়াছে, ভাষাকার তাহার কতকগুলি কারণ বলিরাছেন। তাহার তাংপর্যা এই বে, দৃষ্টান্ত অনুমান-প্রমাণের একটা নিমিত, দৃষ্টান্ত বাতীত অনুমান-প্রমাণ থাকিতেই পারে না। বে হেতুর ছারা যে পদার্থের অনুমান করিতে হইবে, দেই হেতুতে দেই অন্থদের পরার্থের ব্যাপ্তিনিশ্চরের জন্ত অর্থাৎ দেই হেতু পরার্থটি বেখানে বেখানে থাকে, সেই সমন্ত স্থানেই সেই অনুমের পদার্থ টি থাকে, ইহা নিঃসংশবে বুঝিবার জন্ত দৃষ্টাক্ত আবক্তক, নচেৎ ব্যাপ্তিনিক্তর না হওরায় অনুমান হইতে পারে না। এইজ্রপ শব্দ-প্রমাণেও দুষ্টান্ত আবশুক হয়। কারণ, দর্মপ্রথম কোন শব্দ প্রবণ করিলেও শব্দ বোধ হয় না। শাক্ষ বোদে শক্ষ ও অর্থের সংকেতরপ সম্বন্ধ-জ্ঞান আবস্তুক, তাহাতে দৃষ্টান্ত আবস্তুক। কারণ, লোক সমস্ত পূর্মজ্ঞাত পদার্থকেই অপর বাক্তিকে শব্দের দারা প্রকাশ করে; স্বতরাং পূর্ম বোধাতু-সারে দুষ্টান্তের সাহাব্যেই শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ জ্ঞান হয়, নচেৎ প্রথম শব্দ শুনিয়াই শাব্দ বোধ হইত। যে শব্দের যে অর্থ যে কোন উপারে পূর্বের বুরিয়াছি, তদহুসারেই আমরা শব্দ প্রয়োগ করি এবং পূর্বান্টাত্তে পূর্বাবং তাহার অর্থবোধ করি; স্কুতরাং দৃষ্টান্ত না থাকিলে শন্মপ্রমাণও থাকিতে পারে না এবং প্রতিজ্ঞানি পঞ্চাবরবায়ক ভার দৃষ্টান্তমূলক, দৃষ্টান্ত বাতীত ঐ ভার প্ররোগ হইতেই পারে না, ভাষের ভূতীর অবয়ব উদাহরণ বাকা দৃষ্টান্ত বাতীত বলা যায় না। ভাষাকার প্রথমে অন্ত্রমান-প্রমাণকে দৃষ্টাস্তমূলক বলিরাছেন; স্বতরাং পরবর্ত্তী ভাষ শঞ্চের বারা পঞ্চাব্যবাত্মক বাক্য-রপ ভারই বৃত্তিতে হইবে। অনুমানরপ ভারকে পুনরার দৃষ্টাত্তমূলক বলিলে পুনক্তি-দোর ঘটে, স্থতরাং পরবর্তী ভার শব্দ পঞ্চাবরবাত্ম স্বাক্তরণ ভার অর্থেই প্রযুক্ত হইরাছে, বুনিতে ছইবে। তাংগৰ্বাটীকাকারও তাহাই বলিয়াছেন। এবং অপক্ষ সমর্থন এবং প্রণক্ষ সাধনের

প্রতিবেশে অর্থাং পশুনে দৃষ্টান্ত নিতান্ত আবশুক। এবং দৃষ্টান্তের বিশেষ জ্ঞান থাকিলে কণভঙ্গবাদী নান্তিককে নিরন্ত করা হার। কারণ, কণভঙ্গবাদী বৌদসম্প্রান্তের মতে বন্তুনাত্রই ক্ষণিক, অর্থাং এক ক্ষণের অধিক কাল কোন পদার্থ ই স্থায়ী নহে, স্কৃতরাং তিনি কোন বন্তুকেই দৃষ্টান্তরপে উপস্থিত করিতে পারেন না। তিনি যাহাকে দৃষ্টান্ত বলিবেন, তাহা তাহার বলিবার পূর্কে বিনষ্ট হওয়ায়, সে পদার্থ তথন আর থাকে না। দৃষ্টান্ত প্রদর্শনকাল পর্যান্ত স্থায়ী পদার্থ না হইলে তাহা দৃষ্টান্ত হইতে পারে না, তাহাকে দৃষ্টান্ত বলিয়া বুঝান যায় না। দৃষ্টান্ত দেখাইতে না পারিলেও ক্ষণভঙ্গবাদী পরপক্ষ-সাধনের স্বন্ধন করিতে পারেন না। দৃষ্টান্ত দেখাইতে গেলেও আন্তিকের স্থিরবাদ স্থাকার করিয়া নান্তিকত্ব ত্যাগ করিতে হয় (১০ স্কা ক্ষরতা)। কল কথা, দৃষ্টান্তরের বিশেষ জ্ঞানের দারা ক্ষণভঙ্গবাদী নান্তিক সম্প্রদারকে নিরন্ত করিতে পারা যায়। তাহাকে নিরন্ত করাও আন্তিকের বিশেষ প্রয়োজন হইরা থাকে।

দৃষ্টান্তের পৃথক্ উরেথের আরও একটি হেতু আছে, তাহা সম্ভ প্রকার; এ জন্ত সেই হেতুটিকে শেষে পৃথক্ করিয়া বলিয়াছেন। তাষ্যকারের সেই শেষোক্ত হেতুটি এই যে, মহর্ষি স্তারের তৃতীয় অবয়ব উদাহরণ-বাকোর যে জুইটি লক্ষণ বলিয়াছেন, ঐ লক্ষণ দৃষ্টান্ত-ঘটিত, অর্থাং দৃষ্টান্ত না বুঝিলে তাহা বুঝা যায় না। স্কতরাং দৃষ্টান্ত কি, তাহা মহর্ষির পূর্কে বলিতে হয়, তাহা বলিতে হইলেই দৃষ্টান্তের পৃথক্ উরেথ করিতে হয়। কারণ, উদ্দেশ বাতীত লক্ষণ বলা যায় না, স্কতরাং দৃষ্টান্তের পৃথক্ উরেথ পূর্কক তাহার লক্ষণ বলিয়া মহর্ষি উদাহরণ-বাক্যের লক্ষণ বলিয়াছেন এবং বলিতে পারিয়াছেন। ঐ ছইটি লক্ষণ-প্র ভাষ্যকার উদ্ধৃত করিয়াছেন। উহাদিগের অর্থ যথাস্থানেই বিরত হইবে। কোন প্রকে 'নিকক্তে চ দৃষ্টান্তে', এইরূপ পাঠ আছে। দৃষ্টান্ত নিকক্ত অর্থাং নিক্রপিত হইলেই মহর্ষি উক্ত প্রক্রেয় বলিতে পারেন, ইহাই ঐ পাঠ পক্ষে ভাষার্য।

ভাষো 'ততা পূথগ্ৰচনক',— এই স্থলে 'চ' শব্দের অর্থ হেতু। পূথক্বচনের হেতুগুলি উহার পরেই বলা হইয়াছে। উদয়নের "কুস্থনাঞ্জলিকারিকা" প্রভৃতি অনেক গ্রেই হেতু অর্থে 'চ' শব্দের প্রয়োগ দেখা যায়। অনেক প্রবাণ টাকাকার "চো হেতোঁ" এইরূপ কথা অনেক স্থলে লিথিয়াছেন। এই ভাষো অনেক স্থলে 'চ' শব্দ এবং 'বলু' শব্দ হেতু অর্থে প্রযুক্ত মাছে। আবার অবধারণ অর্থেও 'চ' শব্দ, 'থলু' শব্দ অনেক স্থলে প্রযুক্ত হইরাছে। এই সমস্ত অব্যাহের হারা অনেক স্থলে অনেক গূচ্ অর্থ প্রকাশিত হয়, সে অর্থগুলি না বুরিলে বাক্যার্থবাধে ঠিক হয় না। এক্য়ে প্র সকল শব্দের দিকেও লক্ষ্য রাখিতে হইবে। এখানে দৃষ্টান্তের পূথক্ উরোধের হেতু উল্লেখ করিয়া ভাষাকার শেষে যে 'ইতি' শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, ঐ ইতি শব্দের হারাও হেতু অর্থ বুয়া যাইতে পারে, তাহা বুঝিলেও এখানে ক্ষতি নাই। 'ইতি' শব্দের 'হেতু' অর্থ কোষে ক্ষতি আছে। এবং অনেক স্থানে এই ভাবোও হেতু অর্থে "ইতি" শব্দের প্রয়োগ আছে। তবে শেষবর্ত্তী "ইতি" শব্দ সমাপ্রিস্টেকই প্রায় দেখা যায়।

ভাষ্য। অন্তঃয়মিত্যকুজায়গানোহর্থঃ দিছাত্তঃ, দ চ প্রমেয়ং, তদ্য পৃথগ্বচনং দং স্ দিছাতভেদেয় বাদজল্লবিতভাঃ প্রবর্তত নাতোহ-অথেতি।

অমুবাদ। "এই পদার্থ আছে" এই প্রকারে অর্থাৎ "ইহা" এবং "এইপ্রকার" এইরূপে যে পদার্থ স্থীকার করা হয়, সেই স্থীক্রিয়মাণ পদার্থ "সিন্ধান্ত"। সেই সিদ্ধান্তও প্রমেয়। সিদ্ধান্তের ভেদগুলি (মহর্ষি কথিত চতুর্বিধি সিদ্ধান্ত) থাকিলে "বাদ", "জল্ল" ও "বিতগু।" প্রবৃত্ত হয়, ইহার অন্তথায় অর্থাৎ সিদ্ধান্তের ভেদগুলি না থাকিলে প্রবৃত্ত হয় না, এই জন্ত সেই সিদ্ধান্তের পৃথক্ উল্লেখ করা হইয়াছে।

টিগ্ননী। নিশ্চিত শাস্তার্থকে "দিছাস্ত" বলে। উন্নোতকর শাস্তার্থনিশ্চরকে "দিছাস্ত" বলার উহা "বৃদ্ধি" পদার্থ বলিয়া মহনি-পরিভাষিত "প্রমেরে ই উহার অন্তর্ভাব হইরাছে, এ জন্ম উল্লোভকর এখানে দিছাস্তকে "প্রমেরে অন্তর্ভূত" এই কথা বলিয়াছেন। ভাষ্যকার-পীক্ত পদার্থকৈ দিছান্ত বলার তিনি এখানে দৃষ্টান্ত পদার্থকৈ ন্যার "দিছান্তকে"ও কেবল "প্রমেয়" ইহাই বলিয়াছেন। "দৃষ্টান্ত" পদার্থকৈ যে ভাবে ভান্যকার পূর্বপক্ষ প্রদর্শনকালে প্রমের অন্তর্ভূত বলিয়াছেন, "দিছান্ত" পদার্থকৈও সেই ভাবে প্রমেরে অন্তর্ভূত বলিয়াছেন। দৃষ্টান্তমান্তই যেমন মহর্বি-পরিভাষিত "প্রমেরে"র মধ্যে নাই, দিছান্ত মাত্রও তল্প মহর্ষি-পরিভাষিত "প্রমের" পদার্থকির মধ্যে নাই। জীবর দিছান্ত, মহর্ষি গোতমেরও দিছান্ত, কিন্তু তিনি গোতম পরিভাষিত "প্রমের" পদার্থকির মধ্যে নাই। জীবর দিছান্ত, মহর্ষি গোতমেরও দিছান্ত ই প্রমের স্বর্ষান্ত প্রমের ও পদার্থকির মধ্যে নাই। জীবর স্বর্ষান্ত প্রমের বহু দিছান্ত ই প্রমের স্বর্ষান্ত করের মধ্যে নাই, স্বতরাং "দৃষ্টান্ত" পদার্থরি লায় "দিছান্ত" পদার্থক সামান্ত প্রমের ও বিশেষ প্রমেরে ব্যাসম্ভব অন্তর্ভূত আছে, ইহাই ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য বুরিতে হইবে। এ বিবরে অন্যান্ত কথা দৃষ্টান্তের স্বলেই বলা হইরাছে।

মহর্ষি "দিলাম্ব"কে চতুর্ব্বিধ বলিয়াছেন। সেই চতুর্ব্বিধ দিলাম্ভ না থাকিলে কোন বিচারই ছইতে পারে না। তনাধ্যে দর্ব্বদিন্ত দিলান্ত, মহর্ষি যাহাকে "দর্ব্বতন্ত্রদিলাম্ব" বলিয়াছেন, তাহা না থাকিলে অর্থাৎ তাহা একেবারেই না মানিলে কিরুপে বিচার হইবে ? যদি ধর্মীতে কোন বিবাদ না থাকে, তবে তাহা নিত্য, কি অনিত্য, দ্রব্য, কি গুণ, "পরিণাম", কি "বিবর্ত্ত," এইরপে তাহার ধর্মবিচার হইতে পারে। এবং যাহা কোন সাম্প্রদায়িক দিলান্ত, মহর্ষি যাহাকে "প্রতিতন্ত্রদিলান্ত" বলিয়াছেন, তাহা না থাকিলে এবং তাহা না জানিলে কিরুপে বিচার হইবে ? সকলেই একমত হইলে অথবা কেছ বিক্রন মত না জানিলে বিচার হইতে পারে না। এইরপে বিচারে চতুর্ব্বিধ দিলান্তেরই বিশেষ জ্ঞান আবশ্রুক, তজ্জ্ঞ মহর্ষি দিলান্তের বিশেষ করিয়া উল্লেখ করিয়াছেন।

এবং বিশেষরূপে না হইলেও দিয়াক্সরূপে ঈশর প্রভৃতি গদার্থেরও তাহাতে উল্লেখ 🥗 হইরা গিয়াছে। অভান্ত কণা "দিয়ান্ত" প্রকরণে জইবা।

ভাষ্য। সাধনীয়ার্থস্থ যাবতি শব্দসমূহে সিদ্ধিঃ পরিদমাপ্যতে তথ্য পঞ্চাবয়বাঃ প্রতিজ্ঞাদয়ঃ সমূহমপেক্ষ্যাবয়বা উচ্যন্তে। তেয়ু প্রমাণসমবায়ঃ। আগমঃ প্রতিজ্ঞা, হেতুরতুমানং, উদাহরণং প্রত্যক্ষং, উপমানমূপনয়ঃ, সর্বেষামেকার্থসমবায়ে সামর্থ্যপ্রদর্শনং নিগমনমিতি। সোহয়ং পরমো ভাষ্য ইতি। এতেন বাদজন্ত্রবিভ্ঞাঃ প্রবর্ততে, নাতোহভাগেতি। তদাশ্রয়া চ তত্ত্ব্যবস্থা। তে চুতে-হবয়বাঃ শব্দবিশেষাঃ সন্তঃ প্রমেয়েহন্তর্ভূতা এবমর্থং পৃথগুচ্যন্ত ইতি।

অমুবাদ। বতগুলি শব্দসমূহে (বাক্যসমূহে) সাধনীয় পদার্থের সিদ্ধি
অর্থাৎ বাস্তব ধর্ম পরিসমাপ্ত অর্থাৎ বিশেষরূপে নিশ্চিত হয়, সেই বাক্যসমন্তির প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি অর্থাৎ "প্রতিজ্ঞা", "হেতু", "উদাহরণ", "উপনয়",
"নিগমন",—এই পাঁচটি অবয়ব, "সমুহ"কে অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি নিগমন পর্যান্ত বাক্যসমন্তিকে অপেকা করিয়া "অবয়ব" বলিয়া কথিত হইরাছে। অর্থাৎ ঐ পঞ্চ বাক্যসমন্তির এক এঞ্চি অংশ বা বান্তি প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পাঁচটি বাক্য, এ জন্ম তাহাদিগকে "অবয়ব" বলা হইয়াছে।

সেই পঞ্চাবরবে প্রমাণসমূহের অর্থাৎ প্রত্যক্ষাদি চারিটি প্রমাণেরই মেলন আছে। (কিরপে আছে, ভাহা বলিতেছেন) "প্রতিজ্ঞা" শব্দপ্রমাণ, "হেতৃ" অমুনানপ্রমাণ, "উদাহরণ" প্রত্যক্ষ প্রমাণ, "উপনয়" উপমান প্রমাণ, —সকলের অর্থাৎ প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি চারিটি অবয়বের এবং তাহাদিগের মূলীভূত প্রমাণ-চতুক্টয়ের একার্থসমবায়ে অর্থাৎ একটি প্রতিপাদোর সহিত সম্বন্ধ বিষয়ে অথবা উহাদিগের একবাকাতা-বৃদ্ধিতে সামর্থা প্রদর্শন অর্থাৎ পরক্ষের মাকার্জকার প্রদর্শক বাকা "নিগমন"। ইহা সেই পরম "ক্সায়", অর্থাৎ প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি নিগমন পর্যান্ত পাঁচিটি বাকোর সমন্তি সর্বপ্রমাণমূলক বলিয়া ইহাকে পরম অর্থাৎ বিপ্রতিপন্ন বা বিরুক্ষবাদীর প্রতিপাদক "ক্সায়" বলে। এই ক্যায়ের ছারা বাদ, জল্ল ও বিত্তা (ত্রিবিধ বিচার) প্রত্ত হয়, ইহার অহাপায় হয় না, অর্থাৎ আরু কোনও প্রকারে ঐ বিচার হয় না, কলাচিৎ বাদ-বিচার হইলেও জল্ল ও বিত্তা কথনই হয় না এবং তত্তের বাবস্থা অর্থাৎ ইহাই তত্ত্ব, অহাটি তত্ত্ব নহে, এইরূপ নিয়ম বা নির্থায় সেই স্থায়ের আল্রিত ( ক্যায়ের অর্থাৎ) ।

সৈই এই অবয়বগুলি (প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পঞ্চাবয়ব) শব্দবিশেষ বলিয়া প্রথমের (মহর্ষি কথিত প্রমের পরার্থে) অন্তভূতি হইয়াও এই নিমিত অর্থাৎ ইহাদিগের মূলে সমস্ত প্রমাণ আছে,—ইহারা একবাকা ভাবে মিলিত হইয়া বিরুদ্ধাদীকে তত্তপ্রতিপাদন করে, তত্ত্বব্রহা ইহাদিগের অধীন, ইত্যাদি কারণে পৃথক্ উক্ত হইয়াছে।

টিপ্সনী। বেমন পরার্থান্থমানকে "ন্তায়" বলে, ভাত্মকার পূর্বে তাহাই বলিয়া আসিয়াছেন, তক্ষণ ঐ পরার্থান্থমানে "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি "নিগমন" পর্যন্ত বে পাচটি বাকা প্ররোগ করিতে হয়, বথাক্রমে প্রবৃক্ত ঐ বাকা সমষ্টিকেও "ন্তায়" বলে। ভাত্মকারও এখানে তাহাকে "পরমন্তায়" বলিয়া দে কথা প্রকাশ করিয়াছেন। প্রতিজ্ঞাদি অবয়বের লক্ষণ মহর্ষি নিজেই বলিয়াছেন। পরার্থান্থমান স্থলে ঐ "ন্তায়" নামক বাক্যসমূহে সাধাসিদ্ধি পরিসমাপ্ত হইয়া থাকে, অর্থাই উহারই এক একটি অংশ "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি পাঁচটা বাক্যের হারা নাগনীয় পদার্থের বাস্তব ধর্মবিশেবরূপে নিশ্চিত হইয়া যায়। ভাগ্যে "সিদ্ধি" শক্ষের হারা বাস্তব বর্ম্ম এবং "পরিসমাপ্তি" বলিতে তাহার নিশ্চর ব্রিতে হইবে। উল্লোভকর ও বাচম্পতি মিশ্রও তাহাই বলিয়াছেন। যে ধর্মটি সাধন করিতে ইছে। ইবৈ, ঐ ধর্মবিশিপ্ত ধর্মীই এথানে লাখনীয় পদার্থ, ঐ ধর্মীতে ঐ ধর্মটো বস্ততঃ থাকিলেই তাহা ঐ ধর্মীর বাস্তব ধর্ম হয়; ঐ বাস্তব ধর্মের নিশ্চর অর্থাৎ ধর্মীকে সেই ধর্মবিশিপ্ত বলিয়া নিশ্চরই ভারের পরিসমাপ্তি বা চরম কল।

সমান্ত থাকিলেই সেখানে তাহার ব্যন্তি থাকে; বান্তি ব্যতীত সমান্ত হয় না। প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পাঁচটী বাকোর প্রত্যেকটা পূর্নোক্ত "ভায়" নামক বাক্য-সমন্তির অপেকার বান্তি। তাই ঐ সমন্তিকে অপেকা করিয়া "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতিকে "অবয়ব" বলা হইরাছে, অর্থাব "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি, ঐ পঞ্চ বাক্য-সমন্তির এক একটা বান্তি বা অংশ, এ জন্ত উহানিগকে ঐ বাক্যসমন্তির প্রভারেরই অবয়ব বলা হইরাছে। "অবয়ব" শব্দের দারা একদেশ বা অংশ বৃথা— যায়। তাংশ্রাটীকাকার বলিয়াছেন যে, প্রব্যের উপাদান-কারণকেই "অবয়ব" বলে। প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পাঁচটী বাক্য জান্ত-বাকোর উপাদান-কারণ হইতে পারে না, কিন্তু উপাদান-কারণ অবয়ব গুলি মিলিত হইয়া বেখন একটা অবয়বী প্রবাকে ধারণ করে, তক্রপ প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পাঁচটী বাক্য নিলিত হইয়া বেখন একটা অবয়বী প্রবাকে ধারণ করে, তক্রপ প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পাঁচটী বাক্য নিলিত হইয়া লোক একটা অবয়ব প্রতিপান্ত, একটা বিবন্ধিতার্থের প্রতিপাদন করে, তাই উহারা অবয়ব সদৃশ বলিয়া "অবয়ব" নামে কথিত হইয়াছে। অর্থাৎ ঐগুলি অবয়ব সদৃশ বলিয়াই উহাতে "অবয়ব" শব্দের গোল প্রয়োগ হইয়াছে।

প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পঞ্চাবরবে দকল প্রমাণ আছে, ইহা বুঝাইতে ভাষ্টকার "প্রতিজ্ঞা"কে শক্ষপ্রমাণ, "হেতু"-বাক্যকে অনুমাণ-প্রমান, "উদাহরণ"-বাক্যকে প্রতাজ-প্রমাণ এবং "উপনর"-বাক্যকে উপমান-প্রমাণ বলিরাছেন। বস্ততঃ "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি বাক্যচতুইরই বে প্রমাণ, তাহা নহে, ঐ বাক্যচতুইরের মূলে চারিটা প্রমাণ আছে, সেই মূলীভূত প্রমাণ-

চতুইরকে প্রকাশ করিয়াই, ঐ প্রতিজ্ঞাদি বাক্য বস্তুণরীক্ষার উপযোগী হয়, উহারা সাকাং সহদ্ধে বস্তু-পরীক্ষার উপযোগী হয় না, হইতে পারে না; কারণ, ঐরূপ কতকগুলি বাকামাত্র কোন তল্পনির্দ্ধ জ্মাইতে পারে না। স্মৃতরাং বলিতে হইবে, ঐ বাকাচতুইর উহাদিগের মূলীভূত প্রমাণ চতুইয়েরই ব্যাপার, সেই প্রমাণগুলিই ঐরূপ বাকোর উত্থাপক হইয়া তল্পনির্গ সম্পাদন করে এবং সমস্ত প্রমাণের ব্যাপার বলিয়াই প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চবাকাকে "পরম নাায়" বলা হয়। ফলতঃ প্রতিজ্ঞাদি বাকাগুলিই যে প্রমাণ, তায়া নহে। উহাদিগের মূলীভূত প্রমাণকে গ্রহণ করিয়াই উহাদিগকে প্রমাণ বলা হইয়াছে। এবং ঐ পঞ্চাবয়বর্রপ বাকামমন্তিকেই বহুবচনান্ত 'প্রমাণ' সম্পের ছারা ভাল্যকার লক্ষ্য করিয়া পূর্বের্বও বলিয়া আদিয়াছেন—"প্রমাণেরর্বপরীক্ষণং জ্ঞায়ঃ।" মূলকথা, 'প্রতিজ্ঞা' প্রভৃতি বাকো 'আগম' প্রভৃতি প্রমাণবাধক শব্দের গোণ প্রমোগ করিয়াই ভাল্যকার ঐরূপ কথা লিখিয়াছেন। প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি বাকাচতুইয়ের মূলে যখন প্রমাণচতুইয় আছে, তখন পঞ্চাবয়ব গাফিলেই সেগানে প্রমাণচতুইয় বা সর্ব্বপ্রমাণ থাকিল, ইহাই ভাল্যকারের তাৎপর্যা। এইরূপ গৌণ প্রযোগ চিরকাল হইতেই আছে। ভাল্যকারও গৌণ প্রযোগ করিয়াছেন।

প্রতিজ্ঞাদি বাক্যই বস্ততঃ চারিটা প্রমাণ নহে, ইহা ভাত্মকারের পূর্ব্বকথাতেও ব্যক্ত আছে। কারণ, প্রথমতঃ তিনিও "তেবু প্রমাণসন্বায়ঃ" এইরূপ কথাই লিখিয়াছেন। 'প্রতিজ্ঞা' প্রভৃতির মূলে 'খাগম' প্রভৃতি প্রমাণ আছে কিরণে ? যে জন্ম প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি বাক্যা বন্ধতঃ আগম প্রভৃতি প্রমাণ না হইলেও একেবারে তাহাদিগকে আগম প্রভৃতি প্রমাণই বলা হইয়াছে? ভাত্মকার এ প্রশ্নের কোন উত্তর এখানে দেন নাই। নিগমনস্ত্রে ( ৩৯ স্ত্রে ) ইহার হেতু উল্লেখ করিরাছেন, নেইখানেই ইহার বিস্তৃত প্রকাশ দ্রন্তব্য। প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি চারিটা অবয়ব ( যাহাদিগকে সর্ব্বেমাণরূপে ধরা হইয়াছে ) একবাক্যা না হইলে তাহাদিগের একার্যপ্রতিপাদকতা হয় না, তাই উহাদিগের একবাক্যা ভা-বৃদ্ধি চাই। পরম্পর সাকাজ্যতাই একবাক্যাভা এবং ঐ সাকাজ্যতাই প্রতিজ্ঞাদি অবয়ব তত্ত্ত্রের এবং তাহার মূলীভূত প্রমাণ-চত্ত্রিয়ের গামর্থা' বলিয়া ভাগ্যে কথিত হইয়াছে। ঐ 'সামর্থা' বা সাকাজ্যতার বোধের জন্ম 'নিগমন'-বাক্যকে পঞ্চম 'অবরব'রূপে প্রহণ করা হইয়াছে। নিগমন স্ত্রে এ কথারও বিশদ প্রকাশ দ্রব্র।।

পঞ্চাবরবান্দ্রক বাক্যরূপ 'ন্থার'কে ভাত্যকার 'পরম' বলিরাছেন। উত্যোতকর ইহার বাাঝার বলিয়াছেন বে, প্রতাক্ষ প্রভৃতি কোন একটা প্রমাণ সর্ক্ত্র বিপ্রতিপন্ন ব্যক্তিকে অর্থাৎ বে ব্যক্তি কোন বিক্রম পক্ষ সমর্থন করে, তাহাকে মানাইতে পারে না, কিন্তু বাক্তাবাপন্ন হইরা সর্ক্তপ্রমাণ মিলিত হইলে বিপ্রতিপন্ন ব্যক্তিকেও মানাইতে পারে, প্রভরাং 'ক্যানে'র হারা বিপ্রতিপন্ন ব্যক্তিকে প্রতিপাদন করা যায়, এ হুলু ন্তায় পরম। পরম—কি না বিপ্রতিপন্ন ব্যক্তির প্রতিপাদক। তাৎপর্যাটীকাকার এই কথার সমর্থনে বলিয়াছেন যে, যদিও লৌকিক বিষয়ে প্রভ্যক্ষ প্রভৃতি কোন একটা প্রমাণও বিপ্রতিপন্ন ব্যক্তিকে মানাইতে

পারে, কিন্তু আত্মনিতাত্ব, বেদপ্রামাণা প্রভৃতি ছক্তই বিষয়ে পারে না; এ এক তাহা মানাইতে সর্ব্বিমাণমূলক ন্যায়কেই আশ্রম করিতে হয় এবং সেইগুলি প্রতিপাদন করাই কারের মুখা উদ্দেশ্য। স্কুতরাং ক্যায়কে 'প্রম' বলা ঠিকই হইয়াছে।

অবয়বগুলি বাক্য, স্থতরাং শক্ষ। মংবি-কথিত প্রমেরের মধ্যে 'অর্থ' বা ইক্সিয়ার্থ আছে, তাহার মধ্যে শক্ষ আছে, স্থতরাং 'অবস্বব' মহর্ষি-কথিত প্রমেরেই অন্তর্ভুত হইরাছে, তবুও তাহার পৃথক্ উল্লেখ কেন ? তাহা ভাষ্মকার বনিয়াছেন। ভাষ্মে "শক্ষবিশেষাঃ সন্তঃ" এখানে হেন্থর্থে শতৃ প্রতার বৃথিতে হইবে।

ভাগা। তর্কোন প্রমাণসংগৃহীতো ন প্রমাণান্তরং, প্রমাণানামকুগ্রাহকস্তহজানায় কল্লতে। তস্তোদাহরণং, কিমিদং জন্ম কৃতকেন
হেতুনা নির্বর্ভাতে ? আহোস্বিদক্তকেন ? অথাকস্মিকমিতি। এবমবিজ্ঞাততত্ত্বহর্পে কারণোপপত্তা উহঃ প্রবর্ততে, যদি কৃতকেন হেতুনা,
নির্বর্ভাতে হেতুছেদাহুপপনােহয়ং জন্মাছেদঃ। অথাকৃতকেন হেতুনা,
ততা হেতুছেদেশ্রাশক্যরাদক্রপপনাে জন্মাছেদঃ। অথাকৃতকেন হেতুনা,
ততা হেতুছেদেশ্রাশক্যরাদক্রপপনাে জন্মাছেদঃ। অথাকস্মিকমতােহকশ্বানির্বর্ভামানং ন পুননির্দাংবতীতি নির্ভিকারণং নােপপদ্যতে,
তেন জন্মানুছেদে ইতি। এতস্মিংস্তর্কবিষয়ে কর্মানিমিতং জন্মতি
প্রমাণানি প্রর্ভমানানি তর্কেনাকুগ্রুছে। তর্জ্ঞানবিষয়্প বিভাগাৎ
তব্জ্ঞানায় কলতে তর্ক ইতি। সােহয়মিপভ্তত্কঃ প্রমাণসহিতা
বাদে সাধনায়োপাল্ডায় চার্বস্থ ভবতীত্যেবমর্থং পৃথগুচ্যতে প্রমেয়ান্তভূতােহপীতি।

অনুবাদ। তর্ক প্রমাণসংগৃহীত অর্পাৎ কথিত চারিটী প্রমাণের অহাতম নহে, প্রমাণান্তরও নহে, প্রমাণগুলির অনুগ্রাহক ( সহকারী ) হইয়া তবজানের নিমিত্ত সমর্থ হয়। সেই তর্কের উদাহরণ—এই জন্ম কি অনিত্য কারণের দারা নিপার হইতেছে? আথবা নিত্য কারণের দারা নিপার হইতেছে? আথবা আকস্মিক অর্থাৎ বিনা কারণে আপনা আপনিই হইতেছে? এইরূপে অনিশ্চিততবপদার্থে কারণের উপপত্তি অর্থাৎ প্রমাণের সম্ভবহেতুক তর্ক প্রবৃত্ত হয়। (সে কিরূপ তর্ক, তাহা দেখাইতেছেন) যদি (এই জন্ম) অনিত্য কারণের দারা নিপার হইয়া থাকে, (তাহা হইলো) হেতুর অর্থাৎ সেই নশ্বর হেতুর উচ্ছেদবশতঃ এই জন্মোচ্ছেদ উপপন্ন হয়। আর যদি নিত্য কারণের দারা নিপার হইতে থাকে,

তাহা ইইলে হেতুর (সেই নিতাকারণের) উচ্ছেদ অশক্য বলিয়া জান্মর উচ্ছেদ উপপন্ন হয় না। আর যদি (জন্ম) আকস্মিক হয়, তাহা ইইলে অকস্মাৎ (বিনাকারণে) উৎপত্তমান জন্ম আর নির্ভ ইইবে না। নির্ভির কারণ উপপন্ন হয় না, স্তরাং জন্মের উচ্ছেদ নাই। এই তর্ক বিষয়ে—জন্ম কর্মাননিমিত্তক অর্থাৎ পূর্ববৈত্বত মর্ম্মের কন ধর্মাধর্ম জন্য; এইরূপে প্রবর্তমন প্রমাণগুলি তর্ক কর্তৃক অনুগৃহীত অর্থাৎ অযুক্ত নিষেধের হারা যুক্ত বিষয়ে অনুজ্ঞাত হয়। তত্ত্তান বিষয়ের বিভাগ অর্থাৎ যুক্তাযুক্ত বিচার করে বলিয়া, তর্ক তত্ত্তানের নিমিত্ত সমর্থ হয়। সেই এই এবজ্বত তর্ক, প্রমাণ সহিত ইইয়া বাদে পদার্থের সাধন এবং উপালম্ভ অর্থাৎ প্রপক্ষবগুনের নিমিত্ত হয়। এই জন্ম প্রমেয়ে অন্তর্ভূত হইলেও পুংক্ উক্ত ইইটাছে।

টিপ্লনী। 'প্রমাণ' শব্দের দ্বারা বে চারিটা প্রমাণ সংগৃহীত হইয়াছে, 'তর্ক' তাহার মধ্যে, কেহ নহে, নৃতন কোন প্রমাণও নহে। কারণ, 'তর্ক' তরনিশ্চারক নহে; তরনিশ্চয়ের জন্ম প্রমাণই প্রযুক্ত হয়। ঐ প্রমাণের দ্বারা বিভিন্ন বিরুদ্ধ পরার্থ জ্ঞানের বিষয় হইলে তর্ক, যুক্ততবে প্রবর্তমান প্রমাণকে অন্তন্ধা করিয়া অন্তব্যহ করে। এই তর্বেই প্রমাণ সম্ভব, ইহাই বুক্ত— এইরূপে প্রমাণ-সম্ভব-প্রবৃক্ত তত্ত-বিশেষের অন্ত্যমাদনই তর্কের অন্ত্রহ। ঐরপে তর্কান্থগৃহীত হইয়া প্রমাণই তত্ত-নিশ্চয় জন্মায়; স্ক্তরাং তর্ক প্রমাণের সহকারী, স্বয়ং কোন প্রমাণ নহে; প্রমাণের সহকারী হইয়াই তর্ক তহজানের সহায়।

জন্মের কারণ অনিতা হইলে ঐ কারণের বিনাশ হইতে পারে; স্তরাং মৃক্তির আশা আছে। জন্মের কারণ নিতা হইলে তাহার বিনাশ অসম্ভব; স্তরাং জন্মের উদ্দেদ অসম্ভব। কারণ, জন্মের কারণ চিরকালই থাকিবে, জন্ম-প্রবাহও চিরকাল চলিবে, মৃক্তির আশা নাই। জন্ম আকম্মিক হইলেও তাহার আতাত্তিক নির্ভির কারণ না থাকায় মৃক্তির আশা থাকে না।—এই তর্ক বিষয়ে "জন্ম-কর্ম-নিমিত্তকং বৈচিত্রাং" ইত্যাদি প্রকারে প্রমাণগুলি প্রবৃত্ত হইলে তর্ক তাহার সহকারী হইরা থাকে। প্রমাণের দ্বারা বুঝা গেল, জন্ম কর্মাজন্ত অর্থাং পূর্লকৃত কর্ম্মলল— মর্মাধর্ম-নিমিত্তক,—কারণ, জন্ম বিচিত্র। ইহাতে সংশার হইলে তর্ক তাহা নির্ভি করে। তর্ক বুরাইরা দের—জন্ম কর্ম-নিমিত্তক, ইহাই যুক্ত। ইহাতেই প্রমাণ সভব। কারণ, উত্তম মনাম অধ্যম, ত্রীপুক্তব, সকল বিকল প্রভৃতি নানাবিধ অবস্থা-বিশিষ্ট জন্ম একরূপ কোন কারণজন্ত অথবা কাহারও স্বেচ্ছান্তত হইতে পারে না, বিনা কারণেও হইতে পারে না। কার্মা বিচিত্র হইলে তাহার কারণও বিচিত্র হইবে। স্বতরাং পূর্বজন্মর কর্ম্মলন, ধর্মাধর্ম এই বিচিত্র জন্মপ্রবাহের কারণ। বিভিন্ন বিজ্ঞাতীর কর্মাকলেই এই বিচিত্র জন্মপ্রবাহ নিশ্পন্ন হইতেছে। ঐ কর্ম্মলন জন্ম, উহার নাশ আছে। তহুজ্ঞানাদির দ্বারা উহার একেবারে উচ্ছেদ হইলে জন্মের উচ্ছেদ হইবেই। স্বতরাং মৃক্তির

আশা দকলেবই আছে। এইরপে তর্ক, যুক্ত তত্তে প্রবর্তমান পূর্ব্বোক্ত প্রমাণকে অনুজ্ঞা করিয়া অন্থাহ করিল, তথন দ্র তর্কান্ত্র্গৃহীত ঐ প্রমাণই জন্মকর্মনিমিত্তক এই তত্ত্বিশ্চর সম্পাদন করিল। আর সংশ্র থাকিল না। মহর্ষির দ্বিতীয় পদার্থ প্রমেরের মধ্যে জ্ঞানের উরেথ আছে, স্বতরাং তর্ক তাহাতেই অন্তর্ভূত হইরাছে, কিন্তু তত্ত্বির্ণরের জন্ত অনেক সময়ে প্রমাণের সহকারী তর্কের বড় প্রয়োজন হয়,—তাহার বিশেশ জ্ঞান আবস্তাক। তাই বিশেষ করিয়া তাহার পৃথক্ উল্লেখ হইয়াছে। (তর্কস্ত্র জ্ঞারন)

ভাষা। নির্ণয়স্তত্ত্জানং প্রমাণানাং ফলং, তদবসানো বাদঃ। তস্থ পালনার্থং জল্লবিতণ্ডে। তাবেতো তর্কনির্ণয়ো লোক্যাত্রাং বহত ইতি। গোহয়ং নির্ণয়ঃ প্রমেয়াস্তত্ত্ এবমর্থং পৃথগুদিপ্ত ইতি।

অনুবাদ। প্রমাণসমূহের অর্থাৎ প্রতিকাদি পঞ্চাবয়ব বাক্যের ফল তত্ব-জ্ঞানকে 'নির্ণয়' বলে। বাদ (তথ জিজ্ঞান্তর কথা) সেই পর্যান্ত অর্থাৎ নির্ণয় পর্যান্ত। সেই নির্ণয়ের রক্ষার জন্ম 'জল্ল' ও 'বিতণ্ডা' (আবশ্যক হয়)। সেই এই তর্ক ও নির্ণয় (মহর্ষি-কন্তি পদার্থবয়) লোক্ষাত্রা নির্মাহ করিতেছে। সেই এই নির্ণয় প্রমেয়ে অন্তর্ভূত হইলেও এই জন্ম পৃথক্ উদ্দিন্ট হইয়াছে।

টিগ্লনী। তত্তভানমাত্রকে নির্ণয় বলিলে ইন্দির-সহদ্ধ জন্ত প্রত্যক্ষরপ তত্তভানও নির্ণয় হইরা পড়ে। তাই বলিরাছেন — "প্রমাণানাং ফল্ম"। তাৎপর্যা-টাকাকার বলিরাছেন যে, "প্রমাণানাং" এই বছবচনাস্ত বাকোর দারা প্রতিজ্ঞানি পঞ্চাবহুব বাকাই লক্ষিত হইল্লান্ড :--কারণ, তাহাতেই তর্কণক্ত প্রমাণসমূহের মেলন আছে। বস্ততঃ যে কোন প্রমাণের দ্বারা জর্কপূর্বক তবনিশ্চরই "নিগ্র" পদার্থ। তর্ক সহিত প্রতাকাদি প্রমাণের ফলও নির্ণর হইবে। মূল কথা—তর্কপুর্বাক তর্জ্ঞান না হইলে তাহা নির্ণন্ন পদার্থ নহে, ইহাই "প্রমণানাং ফলং" এই কথার দারা হৃতিত হইলাছে। মহর্ষিও তর্কের পরই নির্ণয় পদার্থের উল্লেখ করিয়াছেন (নির্ণরত্ত্ব দ্রপ্তরা)। বাদি-নিরাস হইলেই "জর" ও "বিভঙা"র নিবৃত্তি হয়। কিন্তু নির্দার না হওয়া পর্যা দ্র "বাদ"-বিচারের নির্দ্তি নাই। কারণ, "নির্ণয়"ই বাদের উদ্দেশ্র। "জন্ন" ও "বিভগু।" এই নির্ণরকে রক্ষা করিবার জন্তই আবস্তাক হয়। পূর্ব্বোক্ত "তর্ক" ও "নির্ণম" লোক্যাত্রার নির্কাহক। কারণ, লোক সমস্ত বুরিয়া বুরিয়া প্রবর্তমান হইয়া তর্ক ও মির্ণয়ের ছারা ত্যাঞ্চা তাগে করে, গ্রাহ্ম গ্রহণ করে। তাৎপর্যা-টাকাকার বলিয়াছেন যে, এই "লোক" বলিতে পরীকা-মুমর্থ লোকই বুঝিতে হটবে। কারণ, পরীক্ষক ভিন্ন সাধারণ লোক তর্ক করিতে পারে না। এই নির্ণর জ্ঞান-পদার্থ। স্মতরাং প্রমেয়ের মধ্যে জ্ঞান-পদার্থ উল্লিখিত হওরায় উহা প্রমেয়ে অন্তর্ভ হইরাছে। ভারবার্তিককার বলিয়াছেন যে, উহা প্রমাণেও অন্তর্ত হইয়াছে। কারণ, ঐ নির্ণয় যখন কোন পদার্থ-বিশেষের নিশ্চায়করণে

উপস্থিত ইইবে, তখন উহা প্রমাণ ইইবে; তাহা না ইইলে উহা প্রমাণের ফলই থাকিবে।
প্রমাণত ও প্রমাণ-কর্ত্ব এবং প্রমাণত ও প্রমেত্রত অবস্থা-ভেলে এক প্রদার্থ থাকিতে পারে,
ইহা পরে (দিতীরাধাাত্রে) মহর্ষিপ্রভেই বাক্ত হইবে। নির্ণয়ের পূথক উলেশের কারণ
ভাষ্যেই পরিস্ফুট রহিগাছে।

ভাষা। বাদঃ থলু নানাপ্রবক্তৃকঃ প্রত্যধিকরণসাধনোই মতরাধি-করণ-নির্ণিয়াবদানো বাক্যসমূহঃ পৃথগুদ্দিপ্ত উপলক্ষণার্থং। উপলক্ষিতেন ব্যবহারস্তব্জানায় ভবতীতি। তদ্বিশেষৌ জল্পবিততে তদ্বাধ্যবদায়-সংরক্ষণার্থমিত্যুক্তম্।

অমুবাদ। অনেক-বক্তৃক অর্থাৎ যাহাতে বক্তা একের অধিক, প্রত্যেক সাধ্যে সাধনবিশিষ্ট অর্থাৎ যাহাতে উভয় পক্ষই স্ব স্ব সাধ্যে হেতৃ প্রয়োগ করেন, একতর সাধ্যের নির্গাবসান অর্থাৎ বাদা ও প্রতিবাদীর সাধ্যের মধ্যে যে কোন সাধ্য নির্গাই যাহার শেষকল, এমন বাক্যসমূহরূপ বাদ উপলক্ষণের জন্ম অর্থাৎ বিশেষ জ্ঞানের জন্ম পৃথক উদ্দিষ্ট হইয়াছে। উপলক্ষিতের দ্বারা অর্থাৎ বিশেষরূপে জ্ঞাত সেই বাদের দ্বারা ব্যবহার তম্বজ্ঞানের নিমিত্ত হয়। তদিশেষ অর্থাৎ সেই বাদ হইতে বিশিষ্ট (কোন কোন অংশে ভিন্ন) জন্ম ও বিভঙা তদ্বনিশ্বয়-সংরক্ষণের জন্য পৃথক্ উদ্দিষ্ট ইইয়াছে, ইহা উক্ত ইইয়াছে।

টিয়নী। এক জন বকার অথবা শাস্ত্রকভার পূর্বপক্ষ, উত্তর-পক্ষ, দুবণ-সমাধান, প্রতিপাদক বাকানমূহ "বাক" নহে; তাই বলিয়াছেন—"নানাপ্রবক্তৃক:"। বিভণ্ডায় প্রতিবাদী স্থাধার হেতৃ-প্রয়োগ করেন না; স্করাং তাহা "বাক" হইতে পারে না। তাই বলিয়াছেন—"প্রতাধিকরণনাধনঃ"। যে কোনজপে এক পক্ষ নিরস্ত হইলেই "জ্ব্ল" কথার সমাপ্তি হয়; কিন্তু একতর সাধ্যের নির্বন না হওয়া পর্যান্ত "বাক" কথার সমাপ্তি হয় না। তাই বলিয়ছেন—"অয়তরাধিকরণ-নির্বাবনানঃ"। সায়্রাকে অধিকার করিয়া অর্থাৎ উল্লেখ্য করিয়া হেতু প্রয়োগ করা হয়; এ জন্ত "অধিকরণ শন্দের হায়া ( "অধিজিয়তে উলিয়তে যং" এইজপ বুংপত্তিতে) সাধ্য বুঝা হায়। তাই পরম প্রাচীন ভাষাকার এখানে সাধ্য বুঝাইবার জন্য "অধিকরণ" শন্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। বাক্যসমূহরূপ "বাক" শন্দেরগার্থ বিলিয় মহর্ষি কথিত "প্রমের্ম" পদার্থেই অস্তর্ভূতি হইয়াছে; কিন্তু তাহাতে বাদের বিশেষ জ্ঞান হইতে পারে না। তর্জ্ঞানের উপান্ন বনিয়া বাদের বিশেষ জ্ঞান প্রাছ্ক, তাই মহর্ষি তাহার পূর্বক উল্লেখ করিয়াছেন।

ভান্মকার "বাদে"র পবে এক সঙ্গেই "জ্জা" ও "বিতপ্তার" কথা বলিয়াছেন। "বিশিয়োতে ভিন্মেতে" এইরূপ বুংপত্তিতে এখানে "বিশেষ"শকের অর্থ বিশিষ্ট। "জ্জা" ও "বিতপ্তা," সংশ্ব প্রভৃতি পদার্থের স্থায় বাদ হইতে সর্ক্থা ভিন্ন নহে। কিন্তু বাদ হইতে বিশিষ্ট। কারণ, উহারা "কথা"রই ছইটা বিশিষ্ট প্রকার মাত্র। "কথাও"রলেপ বাদ, জন ও বিতপ্তার অভেদই আছে, ইহা হচনা করিবার জন্মই "তদ্ধিন্ধৌ" না বলিয়া বলিয়াছেন,—"তির্বশেবৌ"। জন ও বিতপ্তায় বাদ হইতে বিশেষ কি ? এতছন্তরে ন্যায়ণার্ত্তিককার বলিয়াছেন,—"অস্পাধিকানসংগনিশ্ট"। "বাদে" ছল, জাতি ও সমস্ত নিগ্রহ্মানের উদ্ভাবন নাই, কিন্তু জল্প তাহা আছে; স্কতরাং বাদ হইতে জল্প আছে। জল্পর স্থায় বাদেও উত্য পক্ষের স্থাপনা আছে; কিন্তু বিতপ্তায় স্পক্ষ-স্থাপনা না থাকার, বাদ হইতে অস্থানি আছে। জল্প ও বিতপ্তা ওছনিশ্চর রক্ষার জন্ম আবশ্রক, ইহা চতুর্থাধ্যায়ের শেষে মছর্ষি নিজেই বলিয়াছেন। স্কৃত্রাং জল্প ও বিতপ্তার পৃথক্ উল্লেখের কারণ তাহাতেই উক্ত হইরাছে; তাই বলিয়াছেন—"ইত্যক্তং" অর্থাং এ কথা নহর্ষি নিজেই বলিয়াছেন। কেহ বলেন—নির্ণ্য পদার্থ-ব্যাখ্যায় প্রদন্ধতঃ ভারাকারই এ কথা বলিয়া আসিয়াছেন; তাই বলিয়াছেন—"ইত্যক্তম্"। 'জল্পবিত্তে' এই স্থলে 'পৃথগুজ্ঞিটে' এইনণে পূর্বেজিক বাকোর নিস্প বচন পরিধর্ত্তন পূর্ব্বক অন্তথ্য করিয়া বাক্যার্থ বৃথিতে হইবে।

ভাষা। নিগ্রহ হানেভ্যঃ পৃথগুদ্ধিকী। হেডাভাসা বাদে গোদনীয়া ভবিষ্যস্তীতি। জন্নবিতওয়োস্ত নিগ্রহস্থানানীতি।

অনুবাদ। হেরাভাসগুলি বাদে অর্থাৎ বাদ নামক বিচারে উদ্ভাবনীয় হইশে, এ জন্য (নিএহখানের মধ্যে উলিখিত হইলেও) নিএহখান হইতে পৃথক উদ্দিষ্ট হইয়াছে। জল্প বিভগতে কিন্তু (যথাসন্তব) সকল নিএহখানই উদ্ভাবনীয় হইবে।

টিগ্রনী। যাহা বাভিচার প্রভৃতি কোন দোষগুক্ত বলিয়া প্রকৃত হেতু নহে, কিন্তু হেতুর ভায় প্রতীত হয়, তাহাকে হেতাভাস বলে। মহর্ষি গোতমের মতে এই হেতাভাস পঞ্চবিধ। জারের বারা তর্ববিদ্য করিতে এই হেতাভাসের বিশেষ জ্ঞান আবশুক। স্কৃতরাং জায়্বিভায় হেতাভাস অবশু উল্লেখ্য। কিন্তু মহর্ষি বখন তাহার বোড়শ পদার্থ নিগ্রহ-য়ানের বিভাগে হেতাভাসের উল্লেখ করিয়াছেন, তখন আর হেতাভাসের পৃথক্ উল্লেখ্য প্রঝাজন কি १ এতল্পত্তরে ভাষাকার বলিয়াছেন যে, বার্বিচারে হেতাভাসরপ নিগ্রহস্থানের উল্লাব্য স্কৃতনার জন্ম সন্তব হইলে, সর্পবিধ নিগ্রহস্থানেরই উল্লাব্য করা বায় এবং করিতে হয়। কিন্তু বান্বিচারে সর্পবিধ নিগ্রহস্থানের উল্লাব্য করা বায় এবং করিতে হয়। কিন্তু বান্বিচারে সর্পবিধ নিগ্রহস্থানের উল্লাব্য না থাকায় তিনি ওক প্রভৃতির সহিত তল্পনির্ব্যান্তির উল্লাব্য করেন। জিলীয়া না থাকায় তিনি ওক প্রভৃতি বক্তার অপ্রতিভাদি দোবের উল্লাব্য করেন না, করিলে সে বিচারের বাদ্র থাকে না। কিন্তু ওক প্রভৃতি বক্তার করেন। করিলে সে বিচারের বাদ্র থাকে না। কিন্তু ওক প্রভৃতি বক্তা ক্রমবশতঃ কোন হেত্বাভাসের বায়া অর্থাৎ হিন্ত হেতুর বারা সাধ্য সাধ্য করিলে, জগবা কোন অগদিলান্ত বলিলে তর্মজ্জাম্ব শিয়া অবশ্ব তাহার উল্লাব্য করিবেন। যাহা সেই

স্থলে তক্ত নির্বাহের প্রতিকৃত্য, তক্তিক্রাপ্র শিখ্য কথনই ভাষা উপেক্ষা করিতে পারেন না। (বাদস্ত্র ভুষ্টবা)। আপত্তি হইতে গাবে যে, তাহা হইলে অপদিদ্ধান্ত প্রভৃতি নিগ্রহ-স্থানেরও পুণক্ উল্লেখ করা উচিত ? কারণ, তাহারাও ছেকাভাদের ভাগ বাদবিচারে উদ্রাব। এতছত্তরে তাংপর্যাতীকাকার বলিয়াছেন যে, হেছাভাদের পৃথক উল্লেখে বাদ বিচারে কেবল কেবাভাসরপ নিগ্রহ-হানই উদ্রাবা, ইরা স্চিত হর নাই। উহার দারা অপসিকাস্ত প্রভৃতি নিপ্রছ-স্থানেরও বাদবিচারে উদ্ভাবাতা হটিত হইরাছে। কারণ, যে বুক্তিতে হেবাভাগের বাদবিচারে উদ্ভাবাতা বুঝা যাখ, গেই বুক্তিতে অপদিবাস্ত প্রভৃতি নিগ্রহণ্ডানেরও বাদবিচারে উদ্ধাবাতা বুঝা যায়। স্বতরাং সেগুলির আর পৃথক উল্লেখ করেন নাই। হেড়াভাগের পৃথক্ উল্লেখই দেগুলির পূথক্ উল্লেখের ফল সিদ্ভ হইয়াছে। মূলকথা, যে সমস্ত নিপ্তছ স্থানের উদ্ভাবন না করিলে বাদবিচাবে তত্তনির্গরেরই বাাঘাত হয়, বাদ্বিচারে তাহারাই উদ্রাবা, তাহাদিগের মধ্যে প্রধান হেখাভাসের পূথক উল্লেখ করিয়া মহর্ষি ইহাই প্রনা করিছাছেন। প্রথম স্তেই ইহা প্রনা করিবার কর কি ৪ নাায়-বাতিককার বলিয়াছেন—"বিভা প্রস্থান-ভেৰজ্ঞাপনার্থহাং।" তাংপর্যাটীকাকার ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে পরস্পরায় নিঃশ্রেরসের উপযোগী বলিয়া বাদ, জয় এবং বিতপ্তাও বিদ্যা; তাহাদিগের প্রস্থানের অর্থাৎ ব্যাপারের ভেদ বুঝাইবার জনা জ্রুপ স্থচনা আব্যাক। এই জ্ঞাই "জলবিত গুরোস্ত নিগ্রহখানানি" এই অংশের ছারা ভাষাকার জল্ল ও বিভগুবিভাল বাহবিভার বৈলক্ষণা দেখাইখাছেন। জন্ন ও বিভগার ভেদ স্তকার নিজেই দেখাইবেন। অহতারী জিগীৰ অপ্ৰতিভা প্ৰভৃতি যে কোন প্ৰকাৱ নিগ্ৰহ-স্থানের দারা পরাস্ত হইলে অহন্ধার ত্যাগ করিয়া তত্ত্বিজ্ঞান্ত ইইবে; তথ্ন তাহকে বাদবিচারের খারা তত্ত্ব বুঝাইয়া দেওয়া गাইবে। স্তরাং জন ও বিভঞার সর্ক্ষিধ নিগ্রহ-স্থানই উত্তাব্য।

র্ত্তিকার বিশ্বনাথ এথানে ভাষ্য ও বার্ত্তিকের উল্লেখপূর্বাক প্রতিবাদ করিয়াছেন এবং 'হেহাভাষ' নিগ্রহস্থান নহে, হেরাভাষ প্রয়োগই নিগ্রহস্থান, এইরূপ নিজ মত প্রকাশ করিয়া সমাধান করিয়াছেন, কিন্তু উল্লোভকর ও ভারাকারের তাৎপর্য্য বাচম্পতি মিশ্র ধেরূপ বর্ণন করিয়াছেন, তাগতে বৃত্তিকারের প্রতিবাদ হইং ১ই পাবে না।

ভাষ্য। ছলজাতিনিগ্রহস্থানানং পৃথগুপদেশ উপলক্ষণার্থ ইতি। উপলক্ষিতানাং স্ববাক্যে পরিবর্জনং ছলজাতিনিগ্রহস্থানানাং পরবাক্যে পর্যাসুযোগঃ। জাতেশ্চ পরেণ প্রযুজ্জানারাঃ স্থলতঃ স্থাবিং। স্বয়ঞ্চ স্করঃ প্রয়োগ ইতি।

অমুবাদ। ছল, ভাতি ও নিগ্রহানের পৃথক, উল্লেখ উপলক্ষণার্থ অর্থাৎ পরিজ্ঞানের নিমিত। (পরিজ্ঞানের ফল দেখাইতেছেন) উপলক্ষিত অর্থাৎ পরিজ্ঞাত ছল, জ্ঞাতি ও নিপ্রহস্থানের নিজের বাক্যে পরিবর্জন ( অপ্রয়োগ ), পরবাক্যে পর্যান্দ্রযোগ অর্থাৎ উদ্ভাবন হয়। এবং পরকর্তৃক প্রযুজ্যমান জাতির ( জ্ঞাতি নামক অসত্ত্তরের ) সমাধি ( সম্যক্ উত্তর ) স্থলত হয় এবং স্বয়ংপ্রয়োগ স্থকর হয়।

টিগ্রনী। ছল, জাতি এবং নিগ্রহস্থানের পরিজ্ঞান অর্থাৎ সর্বাতোভাবে জ্ঞান প্রব্যোজন। এ জনা তাহারা প্রমেন্ন পদার্থে অন্তর্ভুত হইবেও পৃথক্ উক্ত হইরাছে। ইহাদিগের লক্ষণ যথাস্থানে দ্রন্থর। উহাদিগের পরিজ্ঞান বাতীত ঐগুলি নিজের বাক্যে প্রয়োগ করিবে না, পরের বাকো উদ্রাবন করিবে, ইহা কথনই বুঝা যায় না। এবং 'জাতি'নামক অস্তভুরের পরিজ্ঞান থাকিলেই পরপ্রবৃক্ত জাতাভ্ররে'র সমাক্ উত্তর করিতে পারা যাধ এবং স্বয়ং ঐ জাতির প্রয়োগ শ্রকর ইয়। যদিও স্ববাক্যে জাতির প্রয়োগ নাই, ইহা পূর্বের বলিয়াছেন, তাহা হইলেও ঘেখানে প্রতিবাদী জাতান্তর করিতেছে, বাদী সভাদিগকে সেই কথা বলিলেন. শভাগণ প্রশ্ন করিলেন—"কেন ? কি প্রকারে ইহা আতাত্তর হইল ? চতুর্বিংশতি প্রকার জাতির মধ্যে ইহা কোনটি ১'' সভাগণের এই প্রশ্ন নিরাকরণের জন্ম তথন বাদী ঐ 'জাতি'র প্রয়োগ করিবেন। জাতির পরিজ্ঞান থাকিলেই ঐ হলে তাঁহার জাতি প্রয়োগ স্কর হয়। তিনি নিজ বাকো জাতি প্রয়োগ করিবেন না, ইংা স্থিরই আছে। স্থতরাং পূর্নাপর বিরোধ হয় নাই। ফণতঃ জাতাভিজ বাক্তিই সভাদিগের ঐরপ প্রশ্নের উত্তর দিয়া প্রতিবাদী অধহত্তর করিতেছেন, ইহা বুঝাইয়া দিতে দমর্থ। স্থতরাং জাতিরও পরিজ্ঞান নিতান্ত আবগ্রক। মূলকণা, সংশব প্রভৃতি পুর্পোক্ত পদার্থগুলির ভাষ ছল, জাতি এবং নিগ্রহতান ও ন্তামবিখা দাবা তবজানে উপবোগী। স্থতরাং ইহারাও দংশ্যাদির ন্তার স্কার্যবিখার জনাধারণ প্রতিপানা। ভাষাকার সংশয় প্রভৃতি চতুর্দশ পদার্থের ভাষবিদাশ্য উপযোগিতা বর্ণন করিয়া, ইহারা ভারবিদ্যার অধাধারণ প্রতিপাদ্য, ইহা প্রতিপন্ন করিলেন। এখন এই অনাধারণ প্রতিপাদারণ প্রস্থান ভেদ জাপনের জন্ত সংশয় প্রভৃতি চতুর্দশ পদার্থ ব্যাস্ভব প্রমাণ ও প্রমেয়ে অন্তর্ভ হইলেও পুথক উদিই হইয়াছে, ভাষাকারের এই প্রথম কথা স্মরণ করিতে হইবে। কারণ, ভাহাই মূলকণা। পরের কথা গুলি ভাহারই সমর্থনের জন্ত বিশেষ করিয়া অভিহিত হইয়াছে। ছল, জাতি ও নিগ্রংস্থানের কথা বথাত্থানেই ভাল করিয়া বুঝিতে হইবে।

ভাষ্য। সেরমারীকিকী প্রমাণাদিভিঃ পদাবৈধিবিভজ্ঞানা—প্রদীপঃ সর্ব্ববিদ্যানামুপায়ঃ সর্ববর্দ্মণাম্। আশ্রয়ঃ সর্ববর্দ্মাণাং বিজ্ঞাদ্দেশে প্রকীর্ত্তিতা ॥ তদিদং তত্ত্জানং নিঃশ্রেষসাধিগমশ্চ যথাবিদ্যং বেদিতব্যং। ইহ হধ্যাত্মবিভাষামাত্মাদিজ্ঞানং তত্ত্তজানং, নিঃশ্রেষসাধিগমোহপ্রস্প্রাপ্তি-রিতি। ১। অনুবান। প্রমাণাদি পদার্থ কর্তৃক বিভজামান (পৃথক্ ক্রিয়ণান) অর্থাৎ প্রমাণাদি পূর্বেরাক্ত যোড়েশ পদার্থ যে বিভাবে অন্ত বিভা হইতে পৃথক্ করিয়াছে, সেই এই আয়ীক্ষিকী (ভায়বিভা) বিভার উদ্দেশে অর্থাৎ বিভার পরিগণনাস্থানে সর্ববিভার প্রদীপরূপে, সর্ববিশ্বের উপায়রূপে, সর্ববিশ্বের আশ্রয়রূপে প্রকীতিত হইয়াছে।

সেই এই তবজান এবং নিঃশ্রেয়সলাভ বিভানুসারে বুঝিতে হইবে। এই অধ্যাত্মবিভাতে কিন্তু আত্মাদিজ্ঞান অর্থাৎ আত্মা প্রভৃতি প্রমেয় তবজ্ঞান—তবজ্ঞান, নিঃশ্রেয়সলাভ অপবর্গপ্রাপ্তি, অর্থাৎ অন্ত বিভা হইতে এই ভারবিভায় তবজ্ঞান ও নিঃশ্রেয়সে বিশেষ আছে। ইতি ।

টিপ্লনী। উপদংহারে ভাশ্যকার ভাষবিভার শ্রেজতা ব্রাইবার জ্ঞা বলিয়াছেন বে, এমন কোন পুরুষার্থ নাই, যাহাতে এই ভাষবিদ্ধা আবশুক নছে। এই ভাষবিদ্ধা-রাৎণাদিত প্রমাণাদিকে অবলগদ করিয়াই অক্সান্ত বিস্তা স্ব স্থ প্রতিপাল তত্ত্বের প্রতিপাদন করিয়াছেন এবং ইহার সাহাযোই দর্কবিস্থাগর্ভন্থ গুঢ় তত্ত্ব দর্শন করা হায়। তাই দর্কবিভার প্রকাশক বলিয়া ইহা সর্জবিদ্যার প্রদীপস্থরণ। ইহা সর্জকন্মের উপায়; কারণ, এই ন্যায়বিদ্যা-পরিশোধিত প্রমাণাদির খারাই স্ক্বিভার প্রতিপায় কর্মগুলি প্রকাশিত হইয়াছে। সাম-দানাদি, ক্ষবাণিজ্ঞাদি কর্মে এই ভাষবিদ্ধাই মূল। ইহা সর্ক্রমের আশ্রয়। তাৎপর্যা-টাকাকার ধনিয়াছেন বে, পুরুষ প্রবর্তনা অর্থাৎ লোককে কর্ম্মে প্রবৃত্ত করা দর্মবিদ্যার ধর্ম। দেশুলিও এই স্থানবিভার অধীন। এই বিভার সাহায়া লইয়াই অক্ত বিভা পুরুষ-প্রবর্তনা করেন। বিমৃত্যকারী চিন্তাশীল প্রবগণ এই ভারবিভার ছারা প্রকৃষ্টরূপে বুকিরাই ক্লেশগাগ কর্মে প্রবৃত্ত ছইয়া থাকেন। বস্ততঃ ভাষ্যকার ষেক্রপ বনিয়াছেন, বিভার পরিগণনাস্থলে ভাষ্যবিদ্যা এইক্রপেই কীজিত হইয়াছে। আয়বিভা বেদের উপাল বলিয়া পুরাণে কীজিত। "মোকধর্মে" ভগবান্ বেদব্যাদ বলিয়া গিয়াছেন যে, "গরীয়দী আখীক্ষিকীকে আশ্রয় করিয়া আমি উপনিষদের সারোদ্ধার করিতেছি"। ভাষাকারোক্ত লোকটার চতুর্ব পাদে "বিন্যোদ্ধেশে গরীষদী" এবং "বিদ্যোকেশে পরীক্ষিতা" এইরূপ পাঠভেদও দৃষ্ট হয়। মহামতি চাণক্য-প্রণীত "অর্থনাত্র" গ্রন্থেও এই শ্লোকটা দেখা বার ; কিন্তু তাহাতে চতুর্থ পালে "শ্রদারীক্ষিকী মতা" এইরূপ পাঠ আছে। চাণকাই এই ভাগভাষোর কণ্ডা, বাংলায়ন তাঁহারই নামান্তর-এই মত সমর্থনে চাণকাপ্রণীত অর্থশাস্ত্র গ্রন্থেক টাও উরিথিত হইয়া থাকে।

যদি সর্কবিদ্যার উপযোগী "প্রমাণ" প্রাকৃতি পদার্থগুলিই এই শাস্তের বাংপাল্ল হইল, তাংগ হইলে স্ক্রোক্ত নিঃশ্রেম্স শব্দের দারা মোক্ষকে এই শাস্তের ফল বলিয়া বুঝা যায় না; কারণ, বাংপাল্ল প্রমাণাদি পদার্থের স্বভাব পর্যালোচনা করিয়া বুঝা যায়, ইহাদিগের তত্ত্জানে ভিন্ন

ভিন্ন বিভাসাধ্য সঞ্জিধ নিঃশ্রেষ্ট্রই লাভ করা যায়। ভাষবিভাসাধ্য নিংক্রেম্সের অভ বিজ্ঞাসাধ্য নিঃশ্রেরস হইতে কোন বৈশিষ্ট্য থাকিতে পারে না, এই আশক্ষা মনে করিয়। ভাষাকার বলিয়াছেন - "তদিদং তত্তভানং" ইত্যাদি। ভাষাকারের তাংপ্র্যা এই যে, সকল বিভাতেই "তৰ্জান" এবং "নিংশ্রেষ্ণ" আছে। অত বিভা সাধ্য দেই সমন্ত নিংশ্রেষ্ণ হইতে আধ্বিভার মুখ্য ফল নিংশ্রেষদ যে বিভিন্ন হইবে, ইহা দেই সমস্ত বিভা ও তাহার কল তবজানের স্বভাব পর্যালোচনা করিলেই ব্রা গায়। মনক এথী, বার্তা, দঙ্নীতি এবং আলীক্ষিকী, 'এই চতর্বিধ বিভাগ মধ্যে বেদবিস্থার নাম "ভ্রমী," যাগাদিবিষয়ক যথার্থ জ্ঞানই ভাষাতে তৰজান, স্বৰ্গপ্ৰাপ্তিই দেখানে নিঃপ্ৰেষদ। ক্ৰণাদি জীবিকা শান্তের নাম বার্ত্তা, ভ্যাাদিবিষয়ক যথার্থ জানই তাহাতে তত্তজান, ক্লি-বাণিগ্রাদি লাভই সেখানে নিঃশ্রেয়দ। দঙ্নীতি শালে দেশ, কাল ও পাত্রাসুদারে সাম, দান, ভেদ দঙাদি প্ররোগ জানই তত্ত্তান, রাজ্যাদিলাভই দেখানে নিঃশ্রেষ্য। এই সমস্ত বিভার প্রতিপান্ত বিষ্ট্রের স্বভাব পর্যালোচনা করিলেই এই সমস্ত ভিন্ন ভিন্ন ভত্জান ও নিঃশ্রেষ্ ব্রিতে পারা যায়। তাই ব্রিলাছেন — 'ষপাবিশ্বং বেদিতবাম।'' এবং যদিও প্রমাণাদি পদার্থগুলি দর্কবিশ্বার উপযোগী বলিয়া দর্কবিশ্বা-সাধারণ, কিন্তু আত্মা প্রভৃতি"প্রমের"রূপ অসাধারণ প্রার্থের উল্লেখ থাকার, ক্রার্বিছা উপনিষ্দের ন্তায় কেবল অধাৰ্যবিজ্ঞা না হইলেও অধাৰ্যবিজ্ঞা। তাই বলিগাছেন—"ইহ ত্বধাঞ্জিজারাং" ইত্যাদি। অর্থাং দর্কবিশ্বাদাবারণ প্রমাণাদি পরার্থের বাংপাদক বলিয়া, দর্কবিশ্বাদাধা নিয়নেরদ লাভের সহায় হইলেও এবং সংশ্রাদি প্রস্থান ভেদবশতঃ উপনিষ্দের ভায় কেবল অধ্যাত্মবিগ্রা না হইলেও, আত্মতত্বজ্ঞানের মাধন বলিয়া এবং আত্মনিরূপণরূপ মুখা উদ্দেশ্যে প্রবৃত্ত বলিয়া, এই ভারবিতা বধন অধ্যাত্মবিতা, তখন ইহাতে আত্মদি বিষয়ক তৎজানই তত্তান ব্যাতি হইবে এবং মোক্ষণাভই নিঃশ্রেরস লাভ ব্রিতে হইবে।

এখানে স্বরণ করিতে ইইবে, ভায়্যকার ভায়বিস্থা কেবল অন্যান্মবিদ্যা নহে, এ কথা পূর্ব্বের বিনিয়া আদিরাছেল এবং এখালেও প্রথমে ভায়বিদ্যাকে সর্ব্বিদ্যার প্রদীপ এবং সর্ব্বর্মের উপার এবং সর্ব্বর্মের আশ্রয় বলিয়াছেল। সর্ব্বর্মের আশ্রয় বলিয়াছেল। সর্ব্বর্মের আশ্রয় বলিয়াছেল। কে যাহা ইউক, ভায়াকারের ঐ কথার হারা তিনি যে সর্ব্বিধ নিঃশ্রেরসই ভায়বিদ্যার প্রয়েজন বলিয়াছেল, ইহা বুঝা যায়। তাৎপর্যা টাকাকারও ভায়কারের ঐ কথার স্বব্রুরার বলিয়াছেল যে, হত্রকার মোক্তরে ভায়বিদ্যার প্রয়েজন বলিয়াছেল বে, হত্রকার মোক্তরে ভায়বিদ্যার প্রয়েজন বলিয়াছেল, কিন্তু ভায়বার্মার বলিয়াছেল যে, এমল কোন প্রয়েজন নাই, য়াহাতে ভায়বিদ্যা নিমিন্ত নহে—আবশ্রক নহে। স্বেখালে তাৎপর্যাপরিভিছিতে উদয়ন বলিয়াছেল যে, ভায়াকারাক্ত অভ্য প্রয়েজনগুলি হত্রকারোক্ত প্রয়াজনের বিরোধী নহে,। পরম্ব অন্তর্ক্ । ইয় দেখাইতেই বাচম্পতি হত্রকারোক্ত প্রয়াজনের অন্তর্মার করিয়াছেল। তাহা হইলে বুঝা মাইতেছে যে, ভায়াকার অন্তান্ত বিন্যার ফল দৃষ্ট নিঃশ্রেমণ গুলিকেও ভায়বিদ্যার ফল বলিয়াছেল এবং তাহা সত্য, এ কথা তাৎপর্যাটীকাকারও স্বীকার করিয়াছেল। উদয়নও

এই বিষয়ের উপসংহারে বাচম্পতির তাংপর্যাব্যাখাষ মোক্ষকে প্রধান বলিয়া অন্ত বিস্থার দৃষ্ট ফলগুলিকে ভারবিভার গৌণ ফল বলিয়াছেন। বস্ততঃ ইহা কেহ না বলিয়া পারেন না। তবে অগু বিজ্ঞানাবা দুট নিঃলেখন গুলিই কেবল ন্যাম্বিভার ফল নহে, ভাষ্বিভা ব্যন অধ্যাত্মবিভা, তথন তাহার অপবর্গরূপ নিঃশ্রেরদ ফল রহিয়াছে এবং তাহাই প্রধান ফল; স্তুত্রাং ফলাংশেও অন্ত বিভা হইতে ন্যারবিস্থার ভের আছে। পরস্ত যে বিন্যার বাহা মুখ্য প্রব্যেজন, তাহাকেই সেই বিদ্যায় "নিঃশ্রেষদ" বলা হয় এবং তাহার সাক্ষাৎ সাধনকেই সেই বিদায়ে "তহজান" বলা হয়। ভাগ্যবিদ্যা অধ্যাক্ষবিদ্যা বলিয়া তাহার মুখ্য প্রয়োজন অপ্রর্গ এবং তাহার সাক্ষাং সাধন আঝাদি তত্ত্জান, স্বতরাং ভাষাকার অপ্রগতে ভাষ্যবিভাগ "নিঃশ্রেগ্ন" বলিয়াছেন এবং আত্মাদি তবজানকে তবজান বলিয়াছেন, ভাষাতে অক্সান্ত নিঃশ্ৰেষদ ভাষবিভাৱ ফলই নহে, এ কথা বলা হয় নাই। অধ্যান্ত অংশ লইয়া ভাষ-বিভার বাহা মুধ্য কল, সেই ফলাংশে অভান্ত দৃষ্টকলক বিভা ছইতে ভারবিভার তেদ দেশাইতেই ভাষাকার ঐ কথা বলিয়াছেন। উপনিষদের ভাষ "ভাষবিভা" বদি কেবল অধ্যাত্মবিভা হুইত এবং মোক্ষ ভিত্র আর কোন ফন তাহার না থাকিত, তাহা হুইলে ভাষাকারের ঐ কথার কোন প্রব্লোজনও ছিল না। অন্ত বিভার ফল দৃষ্ট নিংশ্রেরস গুলি ভারবিভার ফল বলিয়াই সেই সকল বিস্থার ফলের সহিত ভাষবিখার ফলের সম্পূর্ণ অভেদের আপত্তি হয়। এ জন্মই ভাষ্যকার বলিগ্লাছেন যে, স্তামবিদ্ধা বখন অধ্যাম্মবিদ্ধা, তখন অপবর্ণন্ত্রপ মুখা ফল থাকাম সে আগতি হটবে না: কারণ, সে ফলটীত আর দৃষ্টকলক অন্ত বিভাগ নাই ? তাহা হইলে পাড়াইল বে, "शाबिविधा" द्वात्व क्षंकांख, वार्डा अवर एखनोछि-विधाव नाम दक्वन मुहे-ভশক বিদ্যাও নহে, আবার উপনিধদের ভার কেবল অধ্যাত্তবিভাও নহে; किन्न वशाब्यिता, व्यववर्षरे देशत मुश প্রয়োজন, वनाक সমন্ত নিঃশ্রেরদ ইহার গৌণ প্রয়োজন; কারণ, তাহা লাভ করিতেও এই ভার্মবিদ্যা আৰম্ভক। তাহা হইলে ভাগবিদা। অভ সমন্ত বিদ্যা হইতে বিশিষ্ট, এই বিশিষ্ট বিশেষটী আর কোন বিদ্যাতেই নাই। মুক্তি প্রথম ক্রে "নিঃশ্রেষ্ণ" শক্তের প্রয়োগ করিয়া ইহাই ক্রুনা করিয়াছেন বণিয়া আমাদিগ্রের মনে হয়। জার্ঘবিক্তা মুখ্য ও গৌণ সর্বাধিধ নিঃশ্রেষণাই সম্পাদন করে—ইহা যথন সভ্যকথা, সর্বস্বীকৃত কথা, তথন মহর্ষি নিঃশ্রেয়স শব্দের দারা তাহা না বলিবেন কেন ? তাহা বলিলে এবং তাহা বুঝিলে অন্ত কোন অহুপণতিও দেখা যায় না এবং ভাষ্যকারও যে প্রোক্ত নিচ্নের্য পক্ষের ছার। দর্কবিধ নিচ্নের্সই প্রহণ করেন নাই, ইহাও বুঝা বার না। প্রস্ত তিনি বথন সর্কবিধ নিঃশ্রেরসেই জাগবিছা আবস্তাক বলিয়াছেন, তথন প্রকারের কথার খারাও তিনি ইহা সমর্থন করিতেন, ইহা বুঝা বায়—ইহা বলা বায়। তবে তিনি অনেক ত্বলে যে 'অণবর্গ' অর্থেই নিঃশ্রেমন শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, তাহা ক্রোক্ত নিঃশ্রেমন শন্দের প্রতিপাথ মুখ্য নিংশ্রেষদ অপবর্গের কথা বলিবার জন্ম, তাহাতে স্থান্তে নিংশ্রেষদ শক্ষের হারা তিনি কেবল অপবর্গই ব্রিয়াছেন, ইহা প্রতিপদ্ধ হয় না। তাৎপর্যাটাকাকার স্ত্রোক্ত নিংশ্রেষ্য শব্দের ছারা কেবল অপবর্গের ব্যাখ্যা করিলেও এবং উদ্বান প্রভৃতি তাহার সমর্থন করিকেও ভাত্মকার যে স্কর্যবিধ নিঃপ্রেরসেই ভারবিদ্যা আবেখক বলিয়াছেন এবং অভান্ত বিভাব নিংশ্রেমগুলিও ভারবিভার কল ব্লিয়াছেন এবং তাহা সতাই ব্লিয়াছেন-এ কথা ত তাৎপর্যটাকাকার প্রভতিও বলিরাছেন: তবে আর তাঁহাদিগের স্কোক্ত নিংশ্রেয়দের ব্যাথাায় জ্ঞান্ত দকল নিংশ্রেয়দকে পরিত্যাগ করিয়া কেবল অদৃষ্ট-নিংশ্রেয় অপবর্গের প্রতি এত পক্ষপাত কেন ? স্থাগণ উপেকা না করিয়া ইহার মীমাংগা করিবেন এবং মহর্ষি অন্তত্ত্ব অপবর্গ শব্দের প্রয়োগ করিয়াও কেবল প্রথম সূত্ত্তে নিঃশ্রেষদ শক্ষেরই প্রয়োগ করিয়াছেন কেন, ইহাও চিন্তা করিবেন। মোক্ষ শক্ষের বা অপবর্গ শব্দের প্রয়োগ করিলেও জীবনুক্তি ও পরা মুক্তি তাহার দ্বারা বুঝা যাইত। কেবল জীবনুক্তিও বদি প্রথম ক্তে মহবির বক্তবা হয়, তাহা হইলেও নিংপ্রেরণ শব্দপ্ররোগ দার্থক হয় না: কারণ, উহার ধারা পরা মৃতিও বুঝা যায়। তাৎপর্যা-করমার ধারা জীবন্ধতিমাত্রই যদি বুঝিতে হয়, তবে তাহা মোক্ষ প্রভৃতি শব্দের হারাও বুঝা বাইতে পারে। কণাদশুত্রেও প্রথমে নিঃপ্রেরদ শক্ষই দেখা যায়। • টীকাকারগণ তাহার মোক্ষমাত্র অর্থের ব্যাখ্যা করিলেও সূত্রকার স্বল্লাক্ষর মোক্ষ প্রভৃতি কোন শব্দের প্রয়োগ করেন নাই; কেন, তাহা ভারা উচিত। স্থলাক্ষর শব্দ প্রয়োগই পূত্রে করিতে হয়, ইহা প্রের কক্ষণে পাওয়ার) স্থাগণ এ সকল কথাও চিন্তা করিয়া মহর্ণির তাৎপর্যা নির্ণয় করিবেন। এখন একবার আরণ করিতে হইবে, ভাষাকার ভাষাারম্ভ হইতে এ পর্যাম্ভ কোন কোন বিষয়ের বর্ণন করিয়াছেন।

ভাষাকার প্রথমেই সামান্ততঃ প্রমাণের প্রামাণ্য-নিশ্চয়ের অন্থমান দেখাইয়ছেন। তাহার পরে প্রমাতা, প্রমাণ, প্রমের এবং প্রমিতি— এই চারিটীর স্বরূপ বলিয়া প্র চারিটী থাকাতেই তত্ত্বপরিসমাপ্তি হইতেছে, এই কথা বলিয়াছেন। শেষে ঐ তত্ত্ব কি, এইরূপ প্রশ্ন করিয়া ভাব ও অভাবরূপ ছইটী তবের পরিচয় দিয়াছেন এবং অভাবরূপ তত্ত্বও যে প্রমাণের হারা প্রকাশিত হয়, ইহা বলিয়াছেন। শেষে মহর্বি ভাব পদার্থের যোলটী প্রকার সংক্ষেপে বলিয়াছেন, এই কথা বলিয়া মহর্বির কবিত সেই বাড়েশ পদার্থ প্রদর্শনের অন্ত মহর্বির প্রথম স্ত্রের অবতারণা করিয়া ভাহার সমাস ও বিগ্রহ্বাক্য এবং ষট্টা বিভক্তি সম্বন্ধে বক্রবা প্রকাশপূর্ব্বক সংক্ষেপে স্ত্রের বক্রবা ও প্রয়োজন বলিয়াছেন।

শেষে আত্মা প্রভৃতি প্রমের পদার্থের তর্জানই মোক্ষের সাকাং সাধন, ইহা বলিয়া, তাহা কিব্রপে বুরা বার, ইহা বলিবার জন্ত বিতীয় স্ত্রের কথা বলিয়াছেন এবং তাহা বলিবার জন্তই হেয়, হান, উপায় ও অধিগন্তবা—এই চারিটাকে 'অর্থপদ' বলিয়া তাহাদিগের সমাক্ জ্ঞানে নিঃশ্রেরদলাভ হয়, এ কথা বলিয়াছেন।

ভাহার পরে হত্তে সংশয় প্রভৃতি চতুর্দ্ধ পদার্থের বিশেষ করিয়া উল্লেখ কেন হইয়াছে.

<sup>)।</sup> व्यक्षाक्षत्रमानिकः मात्रविवालाम्बद्

অংস্থাভ্যনবৰাক ক্তাং ক্তাবিদে। বিদ্রা ।—পরাশবোপপুরাণ, ১৮ আ:।

এই বিষয়ে পূর্ব্বণক প্রদর্শনপূর্বক সংশয় প্রভৃতি পদার্থ ভাষবিয়ার পৃথক 'প্রস্থান' অর্থাৎ অসাধারণ প্রতিপাদা উভাদিগের বৃহেপাদন বা বিশেষরূপে বোধ সম্পাদন করাই স্থায়বিভার অসাধারণ ব্যাপার, তাহা না করিলে ভার্থিভা উপনিবদের ভার কেবল অধ্যাত্মবিভা হইয়া পড়ে; স্তরাং সংশ্যাদি পদার্যগুলির বিশেষ উল্লেখ হইয়াছে ইত্যাদি কথার দারা সামান্ততঃ পূর্ত্বপক্ষের উত্তর প্রকাশ করিয়াছেন। তাহার পরে বিশেষ করিয়া সংশব ক্যাহ-বিভার অসাধারণ প্রতিগান্য কেন, এ বিণরে কারণ প্রদর্শনপূর্বক সংশ্রের পৃথক উল্লেখের কারণ সমর্থন করিয়াছেন। তাহার পরে প্রয়োজন প্রার্থের স্বরূপ বর্ণন করিয়া তাহারও পুগরু উল্লেখের কারণ সমর্থন করিরাছেন। তাহাতে 'ভাগ্ধ' কি, এই প্রশ্ন উঠিরাছে, তাহাতে ভায়ের স্বরূপ বলিয়াছেন, ভায়কেই অবীকা বলে, এই কথা বলিয়া ভায়বিভাকেই भावोकिकी वरत, देश द्वादेशास्त्रन। ग्रास्त्रत कथात्र ग्रासानाम काशांक वरत, जाशां বলিয়াছেন। তাহার পরে বিভগুর প্রয়োজন পরীকা করিয়া বিভগু। নিপ্রয়োজন নহে এবং, স্বপক্ষসিভিই বিত্তার প্রোজন, এই কথা ব্যাইয়াছেন, নিপ্রোজন-বিত্তাবাদী ও শুক্সবাদীর মত প্রন করিয়া বিত্ঞার স্প্রয়োজনত্ব-পক্ষ সমর্থন করিয়াছেন। তাহার পরে য্থাক্রমে দুইান্ত, সিদ্ধার, অব্যব, তর্ক, নির্ণয়, বাদ, জ্বল এবং বিত্তার সংক্ষেপে স্বরূপ বর্ণন করিয়া তাহাদিগের প্রাক উল্লেখের কারণ সমর্থন করিয়াছেন। তাহার পরে নিগ্রহস্থানের মধ্যে হেল্বান্ডাদের উল্লেখ গাকিলেও আবার পৃথকু করিয়া হেডাভাদের উলেথের বারা মহযি কি স্চনা করিয়াছেন. ভাহা বলিয়াছেন। তাহার পরে ছল, জাতি ও নিগ্রহয়ানের পুণক্ উল্লেখের কারণ বলিয়া শেষে আনীক্ষিকী বিভার প্রয়োজন বর্ণন করিয়াছেন এবং যদিও সর্কবিধ নিংশেরস্ট জানীকিকী বিভার প্ররোজন,— জানীক্ষিকীর সাহাব্য বাতীত অক্তান্ত বিভাসাধ্য নিঃশ্রেরদ লাভ করা হার না, তথাপি আহীক্ষিকী—অধাত্মবিদ্ধা বলিয়া ইহার মুখা প্রয়োজন অপবর্গ এবং আঝানি তৰ্জানই ইহাতে তৰ্জান। ঐ তৰ্জান এবং ঐ অপবৰ্গৰূপ নিংশ্ৰেল ইহাৰ মুখ্য ফল বলিয়া ফলাংশেও অন্ত বিভা হইতে এই ভায়বিভা বিশিষ্ট এবং অন্তানা বিভা-সাধ্য দুট নিঃশ্ৰেষদ্ৰত এই ভাষ্কবিষ্ণাৰ গৌণ কল বঁলিবা ইহা কেবল অধ্যাত্মবিষ্ণা হইতেও বিশিষ্ট। ভাষাকাৰ এই পর্যাত্ত বলিলা প্রথম হাত্র-ভাষোর সমাধ্রি করিলাছেন। ভাষোর শেযে সমাধ্রিহুচক - 'ইডি' শক্ষ কোন পুত্তকে দেখা না গেলেও ভাষাকার নিশ্চয়ই ইতি শক্ষের প্রয়োগ করিয়াছেন, ইহা মনে হয়। তিনি বাক্যমাধি হচনার জন্যও প্রায় সর্বাত্ত 'ইতি' শব্দের প্রয়োগ করিয়া গিয়াছেন। উদ্যোতকর প্রথম স্ত্রভান্য-বার্ত্তিকের শেষে ইতি শব্দের প্রয়োগ করিরাছেন; দেখানে ভাংপ্রাটীকাকার নিধিরাছেন—"ইতি হত্ত্বসমাপ্তে।" এখানে উদ্যোতকরের পাঠানুসারে ভাষাকারের পাঠ স্থির করিয়া প্রচলিত কোন কোন পাঠ পরিতাক্ত হইগ্নছে। উদ্যোতকর অনেক স্থলে ভাষাকারের পাঠও উদ্ভ করিয়াছেন; স্থতরাং স্থলবিশেষে উদ্যোত-করের পাঁঠকেও প্রকৃত ভাষ্মপাঠ বলিয়া ধরিয়া লওয়া যায়,-- উত্তপ প্রচীন সংবাদ বাতীত ভাষোর প্রকৃত পাঠ নির্ণয়ের উপায়ই বা কি আছে গ

মহরি গোতদের প্রথম স্ত্রার্থ না বুরিয়া প্রাচীন কালে কোন বিরোধী সম্প্রায় প্রতিবাদ করিয়াছিলেন বে, গোতমোক্ত "বাদ" হইতে "নিগ্রহণ্ডান" পর্যান্ত পদার্থগুলির জ্ঞান মোক্ষের কারণ ইইতেই পারে না। যাহা পর-পরাতবের উপার, যাহাতে অপরকে পরাভ্ত করিবার ক্ষমতা জন্মে, তাহা অহলারাদির কারণ ইইরা মোক্ষের প্রতিবন্ধকই হয়। যাহা মোক্ষের প্রতিবন্ধক, তাহাকে কি মোক্ষের কারণ বলা হার প স্থতরাং গোতমের প্রথম স্ত্রের বর্থন "বাদ," "জয়," "বিতপ্তা" প্রভৃতির তর্জ্ঞানকে নোক্ষের কারণরূপে বলা ইইয়ছে, তথন ঐ স্ত্রার্থ নিতান্ত মুক্তিবিক্ষ, স্কতরাং অগ্রাহা। এইরপ মত প্রকাশ এখনও আনেকে করিয়া থাকেন, কিন্ত ইহা প্রাতন কথা। উদ্যোতকর মহর্ষি গোতমের প্রথম স্ত্র ব্যাখ্যার উপসংহারে পূর্কোক্ত প্রতিবাদ করা ইইয়ছে। মহর্নির ছিতীর স্ত্রের শ্বারা বির্মাছেন বে, স্ত্রার্থ না বুঝিয়াই ঐরপ প্রতিবাদ করা ইইয়ছে। মহর্নির ছিতীর স্ত্রের শ্বারা এবং বৃক্তির শ্বারা আন্থানি "প্রমেষ" তর্ম্ব সাক্ষাং কারণ, ইহাই স্ত্রার্থ বৃন্ধিতে ইইবে এবং প্রমাণানি পঞ্চনশ পদার্থের তর্ম্জান পরম্পরায় তাহাতে আবস্থক, ইহাই স্ত্রার্থ বৃন্ধিতে ইইবে। তাৎপর্য্যাক্তাকার বনিয়াছেন যে, "শ্বর," "বিতপ্তা" প্রভৃতির জ্ঞানে মুমুক্র অহল্বার লাে। কিন্ত উহার শ্বারা মোক্ষ-সাধনের প্রতিবন্ধক অন্ত ব্যক্তির অহল্বার নির্বিত্ত কর্মার জন্মে না। কিন্ত উহার শ্বার মোক্ষ-সাধনের প্রতিবন্ধক অন্ত ব্যক্তির অহল্বার নির্বিত্ত কর্মার জন্মে না। কিন্ত উহার দারা মোক্ষ-সাধনের প্রতিবন্ধক অন্ত ব্যক্তির অহল্বার নির্বিত্ত কর্মার জন্মে না। কিন্ত উহার দারা মোক্ষ-সাধনের প্রতিবন্ধক অন্ত ব্যক্তির অহল্বার নির্বিত্ত কর্মান স্ক্তের উহা মোক্ষের অবহ্নাহ স্বর্মার হিন্ত স্ক্রাং উহা মোক্ষের পরিপন্ধী নহে, পরস্ক উহা মোক্ষের অহল্বন।

উদ্যোতকর শেবে বলিয়াছেন বে, প্রতিবাদী "বাদ," "স্বর," "বিতপ্তা" প্রভৃতির জ্ঞানকে যে অহলারাদির কারণ বলিয়াছেন, তাহাও ঠিক বলা হর নাই। কারণ, বাহাদিগের ঐ সকল পদার্থের কোনই জ্ঞান নাই, তাহাদিগেরও অহলারাদির উদ্ভব দেখা বার, আবার তর্ম্জানী প্রকৃত পশ্তিতের ঐ সকল জ্ঞান থাকা সত্তেও অহলারাদির উদ্ভব দেখা বায় না, তবে আর ঐ সকল জ্ঞানকৈ অহলারাদির করণে গ

বস্ততঃ চিত্তভিত্তির উপায়ের অহন্তান থাকিলে বিদ্যা বা তর্ক-কুশলতা প্রস্তৃতির কলে কাহারও অহন্তারাদি বাড়ে না, উহার কলে বাহার অহন্তারাদি বাড়ে, বিবাদপ্রিরতা কমে, জিনীবার বন্ধণা উপস্থিত হয়, দে ত মুমুক্লুই নহে, প্রকৃত মুমুক্ ব্যক্তির উহা দ্বারা কোন অনিট হয় না, পরস্ত ইটই হয়। আমরা কি কোন তর্ক-কুশল ব্যক্তিকেই ধীর, স্থির, শাস্ত দেখিতে পাই না ? তর্ক-কুশল হইলেই কি তাহার আর কোন উপায়েই চিত্তজি হইতে পারে না ? অস্বীকার করিলে সত্যের অপলাপ করা হইবে। বস্তুতঃ বিদ্যা সকল কেত্রেই অহন্তারের বীজ বপন করেন না, সকলকে লক্ষ্য করিয়াই "বিদ্যা বিবাদার" বলা হয় নাই, তাহা হইলে মহাজনগণ, মুমুক্ল্যণ, ভক্তগণ কোন দিনই বিন্যার আলোচনা করিতেন না। ভক্তের প্রস্থ চৈতন্ত-চরিতামূতেও আমরা উত্তমাধিকারীর মধ্যে "শাস্ত্রমূত্তিশ্বনপূর্ণতা প্রকৃত অধিকারীর কোন অনিষ্ঠ ত করেই না, পরস্ত তাহার অধিকারের পূর্ণতা সম্পাদন করিয়া

 <sup>)।</sup> শালপুক্তিক্লিপুণ বৃদ্ধ আছা নার।
 উত্তৰ অধিকারী তিহোঁ তারত্বে সংসার।—তৈ চা, মধানীলা, ২২ পা:। বহাপ্রভুর নিজের উক্তি।

তাহাকে সর্বানা দর্মতোভাবে রক্ষা করে, তাহার লঞ্চের দিকে সর্বানা লক্ষ্য রাথে, তাহার শ্রদ্ধাকে সর্বান দৃত্ করিয়া রাথে, স্থতরাং প্রমাণাদি পদার্থের তত্তজান নানা ভাবেই মোকের সহার হয়। ত্রুপ্রেও আঝাদি পদার্থের তত্তজান তাহাতে পূর্বের আবহাক, তাহাতে আবার প্রমাণাদি পদার্থের প্রবণমননাদিরণ পরোক্ষ তত্তজান তাহাতে পূর্বের আবহাক, তাহাতে আবার প্রমাণাদি পদার্থের তত্তজান আবহাক, এই ভাবে প্রমাণাদি বোড়শ পদার্থের তত্তজানকে মহর্বি এক সঙ্গে নিয়ন্ত্রের উপায় বলিয়াছেন। উহার ধারা প্রমাণাদি সমন্ত পদার্থের বে কোনক্রপ তত্তজানই মোকের সাক্ষাৎ কারণ, ইহা স্থ্রার্থ বৃথিতে হইবে না। যাহা প্রস্পারার নিয়ন্ত্রেরদের সাধন, ভাহাও শ্ববিগণ নিয়ন্ত্রেরদকর বলিয়া উরেথ করিতেন। গীতার আছে,—

"সন্মাসঃ কর্মযোগত নিঃপ্রেরদকরাবুভৌ"। ৫।২।

এখানে "সন্নাদ" ও "কর্মধোগ" কি সাক্ষাৎ সহদ্ধেই মোক্ষসাধন বলা হইরাছে ? তাহা কি হইতে পারে ? সন্নাদ ও কর্মধোগ মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ তত্তজানের সম্পাদন করে বলিয়াই তাহাকে নিঃশ্রেরদকর বলা হইরাছে। ঐরপ অতি পরস্পরায়ও বাহা মোক্ষে সহায়তা করে, এমন অনেক কর্মের উল্লেখ করিয়া "ইহা করিলে আর ভবদর্শন হয় না, ইহা করিলে আর জননী-কঠরে আসিতে হর না," এইরূপ কথা বলিতে ব্রন্ধবাদী বাদরারণও বির্ত্ত হন নাই। ফলকথা, প্রথম স্থ্যে "বাদ," "জ্লা" প্রভৃতির তত্তজানকে সাক্ষাৎ মোক্ষসাধন বলা হর নাই। যোড়শ পদার্থের তত্তজান কি ভাবে কেন মোক্ষসাধন, তাহা ক্রমে ব্যক্ত হইবে। ধৈষ্য ধরিরা হিতীয় স্থ্যে কিছু দেখুন। ১।

ভাষ্য। তচ্চ খলু বৈ নিঃশ্রেরদং কিং তত্ত্বজানানন্তরমেব ভবতি ? নেতু)চাতে, কিং তহি ? তত্ত্বজানাৎ।

অনুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) সেই নিঃশ্রেয়স অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত ভায়বিদ্যার মুখ্য ফল অপবর্গ কি তবজানের পরেই হয় ? (উত্তর) ইহা বলা হয় নাই, অর্থাৎ তবজানের পরেই মুখ্য ফল নির্ববাণ লাভ হয়, ইহা মহর্ষি গোতম বলেন নাই। (প্রশ্ন) তবে কি ? (উত্তর) তবজান হইতে অর্থাৎ তবজানপ্রযুক্ত (দিতীয় সূত্রোক্তক্রমে নির্ববাণ লাভ হয়)।

টিয়নী। নহবি প্রথম স্থানের হারা তাহার ছারশান্তের প্রতিপাদ্য, প্রয়োজন এবং তাহাদিশের পরস্পর সহজের স্টান করতঃ প্রমাণাদি পদার্থের নাম কর্তিন করিরছেন, ইহারই নাম "উদ্দেশ"। ঐ পদার্থগুলির "লক্ষণ" বলিয়া শেবে "পরীক্ষা" করিবেন। কারণ, পদার্থের পরীক্ষা বাতীত তম্বনির্থম সম্ভব নহে। কিন্তু পদার্থের "প্রয়োজন" ও সম্বন্ধের নির্ণম না হইলেও তাহার কক্ষণ ও পরীক্ষার অবদর উপস্থিত হয় না। "পরীক্ষা" ব্যতীত আবার ঐ প্রয়োজন ও সম্বন্ধের নির্ণম ইইতে পারে না, এ জল্প মহর্ষি হিতীয় স্থানের হারা ঐ প্রয়োজন ও সহন্ধের পরীক্ষা করিয়াছেন। হিতীয় স্থানির ক্ষন সম্ভব হয় না, এ জল্প ভাষাকার একটি পূর্বাপক্ষের অব্যাহাণ করিয়াছেন।

পূর্মপালের গৃঢ় তাৎপর্য্য এই যে, প্রথম হাত্র তত্তপ্রানবিশেষকে নিঃপ্রেমনগাভের উপায় বলা হইয়াছে। তল্পথো নির্বাণরূপ অপবর্গই মুখ্য নিঃশ্রেরন। তাহা তাহার কারণ তল্পঞান-বিশেষের পরেই জন্মিবে। ইহা অস্বীকার করিলে মহর্ষির প্রথম স্থান্তের ঐ কথা মিখ্যা হইরা যায়। মহর্ষি প্রথম স্থাত্ত যে তত্ত্তানবিশেষকে মুখ্য নিংশ্রেষ্ অপবর্গের সাক্ষাৎ করিণরূপে স্চনা করিয়াছেন, দেই তহজানবিশেষের পরেই যদি তাহার কার্য্য অপবর্গ না হর, তাহা হইলে মহবি ভাহাকে দাক্ষাৎ কারণ বলিতে পারেন না, দাক্ষাৎ কারণের পরেই ভাহার কার্য্য হইয়া থাকে। মহবি প্রথম ফুত্রে অবস্ত কোন তভ্জানবিশেষকে অপবর্গের সাকাৎ কারণ অর্থাৎ চরম কারণ বলিয়া স্টুচনা করিয়াছেন, ঐ চরম কারণ তত্ত্তানবিশেষ জন্মিলে অপবর্গ লাভে আর বিলম্ব হইবে কেন ? বদি তাহাই হইল, বদি তত্ত্বপনের পরক্ষণেই নির্দাণ লাভ হইয়া গেল, তাহা হইলে তব্দশীর নিকটে তাঁহার দুই তত্ববিবয়ে কোন উপদেশ পাওরা সম্ভব হইল না, তিনি তত্ত দুশ্নের পরকণেই নির্মাণ লাভ করায়, আর কাহাকেও কিছুই বলিয়া যাইতে পারিলেন না। স্কুতরাং শাস্ত্র-বাক্যগুলি তত্ত্বদর্শীর বাক্য হওরা অসম্ভব। তত্ত্বদর্শী ব্যতীত আর সকলেই ভ্রাস্ক, আর কাহারও উপদেশ শাস্ত্র বলিয়া মানা বার না, স্কুতরাং শাস্ত্র নামে প্রচলিত বাকাগুলি ভ্রাম্থের বাকা বলিরা ব্রতঃ শাস্ত্র নহে, তাহা হইতে তত্ত্বজানের আশা করা অদন্তব। যিনি তত্ত্বদর্শী, অবচ জীবিত থাকিয়া তক্তের উপদেশ করিবেন, এমন ব্যক্তি কোথার মিলিবে ? তত্ত্বদর্শনের পরক্ষণেই যে নিৰ্দ্ধাপলাভ হইয়া যায়।

দিতীয় স্ত্রের দারা এই পূর্মপক্ষের উত্তর স্থৃতিত হইরাছে। তাই ভাষাকার "তহুজ্ঞানাৎ" এই কথার বোগ করিয়া, দিতীয় স্ত্রের অবতারণার দারা তাঁহার উত্থাপিত পূর্মপক্ষের উত্তর জানাইয়াছেন। ভাষাকারের শেষোক্ত ঐ কথার সহিত দ্বিতীয় স্ত্রের ধোজনা বুঝিতে হইবে।

উত্তরপক্ষের গৃঢ় তাৎপর্য্য এই বে, মৃক্তি দিবিদ,—পরা ও অপরা; নির্মাণ মৃক্তিকেই পরা মৃক্তি বনে। তাহা তরসাক্ষাৎকারের পরেই হয় না, তাহা নে জন্ম হয়, মহর্মি দিতীয় স্থ্রের ছারা সেই জন্ম বনিরাছেন। অপরা মৃক্তি তরসাক্ষাৎকারের পরেই জন্ম, তাহাকেই বলে "জীবনুকি"। তহুসাক্ষাৎকারের মহিমার মুমুক্তর পূর্বসঞ্চিত ধর্ম ও অধর্ম সমন্তই নই হইয়া বার, কিন্তু "প্রারন্ধ" ধর্ম ও অধর্ম থাকে, ভোগ ব্যতীত তাহার কর নাই। স্কুক্তরাং জীবনুক্ত ব্যক্তি প্রারন্ধ ভোগের জন্ম বত দিন দেহ ভোগ করেন, তত দিন তাহার নির্মাণ হয় না। ক্রতি বনিরাছেন,—"তাবনেবান্ত চিরং বাবর বিমোক্ষ্যে অধ সম্পৎতে"। মুমুক্ত্ আরাদি বিবরে মিথা জান বিনই করিবার জন্ম প্রথমতঃ বেনাদি শাস্ত্র হইতে আত্মাদির প্রকৃত স্বরূপের শান্ধ বোধ করেন, ইহারই নাম প্রবন। তাহার পরে যুক্তির ছারা সেই ক্রতে তরের পরীক্ষা করেন, ইহারই নাম প্রবন। তাহার পরের যুক্তির ছারা সেই ক্রতে তরের পরীক্ষা করেন, ইহারই নাম প্রবন। তাহার পরে যুক্তির ছারা সেই ক্রতে তরের পরীক্ষা করেন, ইহারই নাম প্রবন। তাহার পরের যুক্তির ছারা সেই ক্রতে তরের পরীক্ষা করেন, ইহারই নাম প্রবন। তাহার পরের যুক্তির ছারাবিনা। প্রান্ধানের তহজান সম্পাননের জন্ম শার্মার্গতি পরার্গতি পরার্গর তর্মান্ধির প্রকৃতি স্বর্গার প্রমানের তর্মান্ধির প্রান্ধান করিবাছে। প্রান্ধ ও ত্যাজ্য-তেনে ব্যবিদ্ধ প্রমানের দ্বরা বিচার করিবে বুরা। বাইকে—আত্মা প্রভৃতি অপরর্গ পর্যান্ত ছানশবিদ প্রমানের মধ্যে "আত্মা" ও

"অপবৰ্গই" গ্ৰাহ্য, আৰু দশটি ভাজ্য, ঐ দশটি ছংখের হেতু এবং ছংখ, এ জন্ত "হের"। ভাষ-বিলার সাহাব্যে মননের ছারা আঝাদি "প্রমেরের" তত্ত্বাবধারণ হইলেও মিথাা জ্ঞানজন্ত সংখার থাকাছ, আবারও পূর্বের ভার ত্রম দাকাৎকার করে। দিঙ্মৃত ব্যক্তির সহস্র অনুমানের বারাও পূর্ম্বনংশার বার না। তত্ত্বদাক্ষাৎকার হইলেই নিখ্যা দাক্ষাৎকার বা বিপরীত দাক্ষাৎকার নিতৃত হইতে পারে এবং তত্ত্সাক্ষাৎকারজন্ম সংখ্যারই বিপরীত সংখ্যারকে দুর করিতে পারে, ইছা লোকসিদ্ধ, অর্থাৎ লোকিক ভ্রম স্থলেও এইরূপ দেখা বার। যে রঙ্কুকে সর্প বলিরা ভ্রম প্রত্যক করিয়াছে, তাহার রজ্ব স্বরূপ প্রত্যক্ষ না হওয়া পর্যান্ত ঐ ভ্রম একেবারে বার না, অন্ত কোন আপ্ত ব্যক্তি "ইহা দর্গ নহে" বলিয়া দিলেও এবং উপযুক্ত হেতুর সাহাদ্যে "ইহা দর্প নহে" এরপ অনুমান হইলেও, আবার অনেক পরে নিকটে গেলে বেই দর্শবৃদ্ধি তথনই উপস্থিত হয়; কিন্তু রজ্জুর অরপ প্রত্যক হইবা গেলে আর দে ভ্রম হয় না। দেইরূপ আস্মাদি বিষয়ে জীবের ভ্ৰমজ্ঞান প্ৰত্যক্ষাত্মক, বৈদান্তিক সম্প্ৰদায়বিশেষের সম্মত কোন মহাবাক্যজন্ত পরোক্ষ তত্মজানে উহা বাইতে পারে না, উহা নাশ করিতে হইলে ঐ আত্মাদি পদার্থের তর্মাক্ষাৎকার করিতে হইবে, স্বতরাং তাহার জন্ত মননের পরে ঐ আত্মা প্রাভৃতির ঐতিযুক্তিসিদ্ধ স্বল্পের খ্যান-ধারণাদি করিতে হইবে, তাহাতে যোগশাস্ত্রোক্ত উপায় আশ্রয় করিতে হইবে, তাহাতে ঈশ্বর-প্রদিধানও আবশ্রক হইবে। ঐ ধ্যান-ধারণাদি জক্ত যে ধর্থার্থ দৃঢ় জ্ঞান জন্মিবে, তাহাই পরে কালবিশেষে আত্মাদির তত্নাকাংকার জন্মাইবে, উহাই আত্মাদি বিষয়ে চতুর্থ বিশেষ জ্ঞান। উহা হইলে আর তথন মিথাা জ্ঞানজন্ত সংফারের লেশ মাত্র থাকিবে না। ঐ তত্ত্ব-সাক্ষাৎকার জন্মিরা গেলে আর তাঁহাকে বন্ধ বলা যার না, তিনি তখন মৃক্ত, তবে সহসা তিনি তথন দেহাদিবিযুক্ত হন না, প্রারদ্ধ কর্মফল ভোগের জন্ম তিনি জীবিত থাকেন। সেই তক্ষর্শী জীবমূক ব্যক্তিরাই শাস্ত্রবক্তা, তাহাদিগের উপনেশই শাস্ত্র। তাহাদিগের উপনেশেই শাস্ত্র-সম্প্রবায় রকা ও লোকশিকা অব্যাহত আছে। ফলতঃ নির্বাণ মূক্তি তত্তভানের পরেই হয় না, জীবনুক্তি তত্বজানের পরেই হইরা থাকে, স্কতরাং কোন দিকেই বিরোধ নাই এবং তত্বদর্শী মুক্ত ব্যক্তির নিকটে তত্ত্বের উপদেশ পাওরাও অসম্ভব হইল না। শাস্ত্র এবং এই সকল বৃক্তির দারাই মৃক্তির পূর্ব্বোক্ত বৈবিদ্য ব্ঝা গিরাছে। মহর্বি দিতীয় স্তক্তের দারা পরা মৃক্তির ক্রম বলিয়াছেন, ভাহাতে এবং প্রথম স্ট্রের কথাতে অপরা মুক্তির কথাও পাওয়া গিয়াছে এবং আত্মা প্রভৃতি প্রমের পদার্থের তর্মাকাৎকারই মোকের সাকাৎ কারণ, ইহাও দ্বিতীয় সূত্রে ব্যক্ত করা হইয়াছে।

## সূত্র। ত্রঃখ-জন্ম -প্রবৃত্তিদোষ - মিথ্যাজ্ঞানানা-মুত্তরোত্তরাপায়ে তদনন্তরাপায়াদপবর্গঃ॥ ২॥

অমুবাদ। দুঃখ, জন্ম, প্রবৃত্তি ( ধর্ম্ম ও অধর্ম্ম ), দোষ ( রাগ ও ছেষ ) এবং মিখ্যাজ্ঞান অর্থাৎ আত্মা প্রভৃতি পদার্থ বিষয়ে নানাপ্রকার ভ্রমজ্ঞান, ইহাদিগের পরপরটির বিনাশে ( কারণনাশে কার্য্যনাশক্রমে ) "তদনন্তর"গুলির অর্থাৎ ঐ মিথাজ্ঞান প্রভৃতি পরপরটির অব্যবহিত পূর্ববগুলির অভাব প্রযুক্ত অপবর্গ হয় (নির্বরাণ লাভ হয় ) অর্থাৎ তত্ত্বজ্ঞানের ঘারা মিথাজ্ঞানের বিনাশ হয়, মিথাজ্ঞানের বিনাশে রাগ ও দেবরূপ দোষের নির্ত্তি হয়, তাহার নির্ত্তিতে ধর্ম্ম ও অধর্মারূপ প্রবৃত্তির নির্ত্তি হয়, তাহার নির্ত্তিতে জন্মের নির্ত্তি হয়, জন্মের নির্ত্তিতে হঃখের আত্যক্তিক নির্ত্তি হয়, ইহাই নির্বরাণ মৃক্তি।

বিবৃতি। বন্ধ জীবদাত্ত্রেই ভঃখনিবৃত্তির জন্ত ইজ্ছা স্বাভাবিক, একেবারে দংদার ছাড়িয়া ছঃখমুক্ত হইতে সকলের ইচ্ছা না হইলেও ছঃগ কেহ চায় না, আমার ছঃগ না হউক, আমি কই না পাই, এরূপ ইচ্ছা সকলেরই স্বাভাবিক এবং সে জন্ম সকলেই নিজ নিজ শক্তিও ক্ষৃতি অনুসারে ছঃখ নিবৃত্তির জন্ত চেষ্টা করিতেছে। ছঃখ কাহারই ভাল লাগে না। যাহা প্রতিকুল ভাবে অর্থাৎ স্বভাবতটে অপ্রির ভাবে জ্ঞানের বিষয় হয়, তাহা হুঃগ। হুঃথের সহিত সকলেরই স্থচিরকাল হইতে পরিচর আছে, স্কুতরাং তাহার পরিচর দেওয়া অনাবশ্রক, ভাষার তাহার পরিচর দেওরাও সহজ নহে। ছংখের পরিচয় দেওয়া অপেকা ছংখ এবং তাহার ভৌগ অতি সহজ। অনাদি কাল হইতে সকলেই ছঃথ ভোগ করিতেছে এবং তাহার শান্তির জন্ম যথাসম্ভব চেষ্টা করিতেছে। মূলের খবর গইলে কাহারই প্রাণে শান্তি নাই। ছঃখনিবৃত্তির জন্ত দকলেরই ইচ্ছা, দকলেরই চেষ্টা, ইহা অস্থীকার করিলে জোর করিলা দত্যের অপলাপ করা হর। ভূখে বলিরা একটা কিছু না থাকিলে তাহার সহিত অনানি কাল হইতে নিরস্তর জীবকুলের কথনই এত সংগ্রাম চলিত না। কিন্ত নিরন্তর নানাবিধ উপায় অবলয়ন করিয়াও, ছঃধের সহিত বছ বছ সংগ্রাম করিয়াও যত দিন জন্ম আছে, তত দিন কেইই ছঃথের হস্ত হইতে একেবারে বিমৃক্ত হইতে পারিতেছে না। জন্মিলেই ছঃখ, জন্ম গ্রহণ করিয়া যিনি যত বড়ই হউন না কেন, ছঃধকে কেহই একেবারে তাড়াইয়া দিতে পারেন না। ছঃখভোগ দকলকেই করিতে হয়, এ সত্য চিন্তাশীলের অজ্ঞাত নহে। জন হইলে ছাখভোগ কেন অনিবার্য্য, সংসারী সর্বনাই ছংখের গৃহে কেন বাস করেন, ইহাও চিন্তাশীলদিগকে বুঝাইরা দিতে হুইবে না। ফল কথা, বন্ধ জীব হুংখের কারাগারে নিয়ত বাদ করিতেছে, জন্মই তাহাকে ছুংখের সহিত ছম্ছেদ্য বন্ধনে বাৰিয়াছে, ইহা ভাবিয়া ব্ঝিলে অবভাই ব্ঝা বাইবে। মূলকথা, জন্ম ছাথের কারণ। এই জন্মের কারণ ধর্ম ও অধ্যা। কারণ, ধর্ম ও অধ্যের দল স্থভাগ ও ছঃখভোগ করিবার জন্তুই জীবকে বাধ্য হইয়া জন্মগ্রহণ করিতে হয়। কর্ম্বকলাছ্সারে বিশিষ্ট শরীরাদি-দঘরই জন্ম। শরীরাদি ব্যতীত ধর্মাধর্মের ফলতোগ হওয়া একেবারে অসম্ভব, স্থতরাং ধর্ম ও অবর্ম ( বাহা শুভ ও অশুভ প্রবৃত্তি-( কর্ম )সাধ্য বলিরা 'প্রবৃত্তি' শব্দের দারাও কথিত ছইয়াছে ) জীবের শরীরাদি সম্বন্ধরণ জন্ম সম্পাদন করিয়াই স্কথভোগ ও চঃখভোগ জন্মায়। এই "প্রবৃদ্ধি"র অর্থাৎ ধর্ম ও অধর্মের কারণ "দোধ"। দোগ বলিতে এখানে "রাগ" অর্থাৎ বিষয়ে অভিনাধ বা আদক্তি এবং "বেষ"। এই রাগ ও ধেবৰণত:ই জীব ওভ ও সওভ

কর্মে প্রবৃত্ত হন। যিনি রাগ-দেব-বর্জিত, খাহার ইষ্ট ও অনিষ্ট উভরই তুলা, যিনি গীতার ভাষার "নাতিনকতি ন বোষ্ট," তিনি ইউ লাভ ও অনিউ পরিহারের ছন্ত কোন কর্ম করেন না, তিনি আদক্তির প্রেরণায় কোন দং বা অসং কর্মে লিপ্ত হন না, তিনি বিছেম-বিষের জালায় কাহারও কোন অনিষ্ট সাধন করিতে বান না। এক কথায় তিনি কারিক, বাচিক, মানসিক কোন ভত বা অভত কর্ম্মে আসক্ত নহেন, রাগ ও ছেব না থাকায় তাঁহার সছত্তে ঐরপ ঘটতেই পারে না এবং তিনি কোন কর্ম করিলেও তজ্জন্ম তাঁহার ধর্ম ও অবর্শ্ম হয় না। মিখ্যা জ্ঞান বা অবিদার অবিকারে থাকা পর্যাওই কর্ম ছারা ধর্ম ও অধর্মের সঞ্চর হয়। এই রাগ ও ছেবের কারণ "মিখ্যাজান"। অনাদিকাল হইতে আল্পা ও শরীরাদি বিষরে জীবকুলের যে নানাপ্রকার ভ্রম জান আছে, তাহার কলেই তাহাদিগের রাগ ও ছেব জন্ম। বাহার ঐ মিখ্যাজ্ঞানের উচ্ছেদ হইয়াছে, বিনি প্রক্লত সত্যের দেখা পাইয়াছেন, তাঁহার আর রাগ ও দেব জন্মিতে পারে না, কারণ বাতীত কার্যা হইতে পারে না, নিখাজান বাহার কারণ, তাহা মিখ্যাজ্ঞানের অভাবে কিরুপে হইবে ? অনাদিকাল ইইতে জীবের নিজ শরীরাদি বিষয়ে অহকাররূপ মিথ্যাজ্ঞানজন্ত সংস্কার বন্ধমূল হুইয়া আছে। ঐ শরীরাদি বিষয়ে আমিছ-বুদ্ধিরূপ অহ্ঞারের ফলেই ভাহার ইট বিষয়ে আদক্তি এবং অনিষ্ট বিষয়ে বিষয়ে জন্মিতেছে এবং আরও বছ বছ প্রকার দিখ্যাজ্ঞান জীবকে পুনঃ পুনঃ দংগারে বন্ধ করিতেছে। এই স্কল্ সংসারনিদান মিখ্যাজ্ঞানের মহিমায় জীবের রাগ ও দ্বের ক্লে। রাগ ও বেষবশতাই তভ ও অভভ কর্ম করিয়া জীব ধর্ম ও অবর্শ্ম সঞ্চয় করে, তাহার ফলভোগের জন্ম আবার জন্মগ্রহণ করে, জন্মগ্রহণ করিলেই হঃখ অনিবার্য্য। স্ততরাং বুঝা বায়, বে হুঃখের ভাবী আক্রমণ নিবারণ জন্ত জীবগণের এত ইচ্ছা, এত চেষ্টা, এত সংগ্রাম, তাহার মুনই "মিখ্যা-জ্ঞান"। দতাজ্ঞান ব্যতীত এ মিধ্যাজ্ঞান কখনই যাইতে পারে না, তব্বজ্ঞানের স্বন্ধৃত্ব স্থদংস্কার ব্যতীত মিখাজ্ঞানের কুসংস্কার আর কিছুতেই বাইতে পারে না। রজ্ব প্রকৃত স্বরূপ প্রত্যক্ষ বাতীত আর কোন উপায়েই ভাষতে দর্শল্লম বিনষ্ট হয় না—হইতে পারে না। স্কুতরাং জুংখনিবৃত্তি করিতে হইলে, চিরকালের জন্ম জ্বাধ্নর ইইতে মৃক্ত হইতে হইলে তাহার মৃণ "মিথ্যাজ্ঞান"কে একেবারে বিনষ্ট করিতে হইবে। রোগের নিদান একেবারে উচ্ছির না হইলে রোগের আক্রমণ একেবারে ক্ষ হয় না, সাম্য্রিক নিতৃত্তি হইলেও পুনরাক্রমণ হইরা থাকে।—স্কুতরাং সভ্যক্রানের ছারা মিখ্যা-জ্ঞান বিনষ্ট ক্রিতে হইবে। তবজ্ঞানই দত্যজ্ঞান। বে বিবৰে যেরূপ মিখ্যাজ্ঞান আছে, সেই বিষয়ে তাহার বিপরীত জানই "তবজান"। শাজোক উপারে উহা লাভ করিলে পরক্ষণেই মিধাক্তান নত হইবে। তত্তলাকভা সংস্কারে মিখ্যাক্তানজভা সংস্কার বিনত ইইয়া ঘাইবে। মিখ্যাক্সানের নাশ হইলেই অর্থাং তজ্জন্ত সংস্কারের উত্তেদ হইতেই কারণের অভাবে রাগ ও বেষ আর জ্বিল না। রাণ ও বেব না ধাকায় আর ধর্মাধর্ম জ্বিল না, তত্তানের মহিমার পূর্বসঞ্চিত ধর্মাধর্ম বিনষ্ট হইয়া গেল, ধর্মাধর্মের অভাবে আর কর হইতে পারিল না, জন্ম না হইলে আর ছাবের সম্ভাবনাই থাকিল না, প্রারক্ষ কর্মভোগান্তে বর্তমান জন্মটা নত হইলা গেলেই দব গেল, তথ্নই নির্মাণ, তথনই দর্ম ছাথের চিরশান্তি।

ভাষ্য। তত্র আত্মাদ্যপবর্গপর্যন্তপ্রমেরে মিথ্যাজ্ঞানমনেকপ্রকারকং বর্ত্ততে। আত্মনি তাবন্ধান্তীতি। অনাত্মহাত্মেতি, ছঃথে স্থংমিতি, অনিত্যে নিত্যমিতি, অত্রাণে ত্রাণমিতি, সভরে নির্ভয়মিতি, জুগুপিরতেই ভিমতমিতি, হাতব্যেইপ্রতিহাতব্যমিতি। প্রবৃত্ত্যে—নান্তি কর্ম্ম, নান্তি কর্মফলমিতি। দোষের্—নান্তং দোষনিমিত্তঃ সংসার ইতি। প্রেত্যভাবে—নান্তি জন্তুজ্জীবো বা সত্ত্ব আত্মা বা যঃ প্রেয়াং প্রেত্য চ ভবেদিতি। অনিমিত্তং জন্ম, অনিমিত্তো জন্মোপরম ইত্যাদিমান্ প্রেত্যভাবোহনস্তশ্তেতি। নৈমিত্তিকঃ সমকর্মনিমিত্তঃ প্রেত্যভাব ইতি। দেহেন্দ্রিরত্বদেনা-সন্তানোচ্ছেদ-প্রতিসন্ধানাভ্যাং নিরাত্মকঃ প্রেত্যভাব ইতি। অপবর্গে—ভীমঃ থল্বরং সর্ব্বকার্য্যোপরমঃ সর্ব্ববিপ্রয়োগেইপবর্গে বছ ভদ্রকং লুপ্যত ইতি কথং বৃদ্ধিমান্ সর্ব্বস্থাচ্ছেদমটেত্ত্যমনুমপবর্গং রোচয়েদিতি।

অনুবাদ। ৩ সেই আস্থাদি অপবর্গ পর্যান্ত "প্রমেয়" বিষয়ে মিথ্যাজ্ঞান অনেক প্রকার আছে। (তন্মধ্যে কতকগুলি দেখাইতেছেন।) আত্মবিষয়ে "নাই" অর্থাৎ আত্মা নাই, এইরূপ জ্ঞান। অনাত্মাতে (দেহাদিতে) "আত্মা" এইরূপ জ্ঞান। (এখন শরীর হইতে মনঃ পর্যান্ত "প্রমেয়" বিষয়ে সামান্ততঃ কতকগুলি মিথ্যাজ্ঞান দেখাইতেছেন)।—তুঃখে—স্থুখ, এইরূপ জ্ঞান। অনিত্যে—নিত্য, এইরূপ জ্ঞান। অত্মাণে—ত্রাণ, এইরূপ জ্ঞান। সভয়ে—নির্ভয়, এইরূপ জ্ঞান। নিন্দিতে—অভিমত, এইরূপ জ্ঞান। ত্যাজ্যে—অত্যাজ্যা, এইরূপ জ্ঞান। (এখন "প্রবৃত্তি" প্রভৃতি "অপবর্গ" পর্যান্ত প্রমেয়ে বিশেষ করিয়া কতকগুলি মিথ্যাজ্ঞান দেখাইতেছেন)।—প্রবৃত্তি অর্থাৎ ধর্ম্মাধর্ম্ম বিষয়ে—কর্ম্ম নাই, কর্ম্মকল নাই, এইরূপ জ্ঞান। দোষ অর্থাৎ রাগছেষাদি ত্রিয়ে—এই সংসার-দোষ নিমিত্তক অর্থাৎ রাগছেষাদি-জন্ম নহে, এইরূপ জ্ঞান। "প্রেত্যভাব" বিষয়ে (পুনর্জন্ম বিষয়ে)—বিনি মরিবেন এবং মরিয়া জন্মিবেন, দেই জন্ত বা জীব নাই, সত্ব বা আত্মা নাই, এইরূপ জ্ঞান।

জন্ম কারণশৃত্য,—জন্মের নির্ত্তি কারণশৃত্য; অতএব প্রেত্যভাব সাদি এবং অনন্ত, এইরপ জ্ঞান। প্রেত্যভাব নিমিত্ত-জন্ত হইলেও কর্মানিমিত্তক নহে, এইরপ জ্ঞান। ৩ 'দেহ', 'ইন্দ্রিয়', 'বৃদ্ধি', 'বেদনা' অর্থাৎ স্থখ-তৃঃখ, ইহাদিগের যে সন্তান অর্থাৎ সঙ্গাত বা সমষ্টি, তাহার উচ্ছেদ ও প্রতিসন্ধান বশতঃ অর্থাৎ ঐ দেহাদির এক সমষ্টির নাশের পরে ভজ্জাতীয় অত্য এক সমষ্টির উৎপত্তি হয় বলিয়া, "প্রেত্যভাব" নিরাত্মক অর্থাৎ তাহাতে আত্মা নাই, এইরপ জ্ঞান। অপবর্গবিষয়ে—সর্ববিধার্যোপরতি অর্থাৎ বাহাতে সর্ববিধার্যের নির্ত্তি হয়, এমন, এই অপবর্গ ভ্রানক। সর্ববিপ্রয়োগ অর্থাৎ বাহাতে সকল পদার্থের সহিত বিচ্ছেদ হয়, এমন অপবর্গে বহু শুভ নত্ত হয়, ফুতরাং কেমন করিয়া বৃদ্ধিমান ব্যক্তি বাহাতে সকল স্থাপর উচ্ছেদ হয় এবং বাহাতে কিছুমাত্র জ্ঞান থাকে না, এমন, এই অপবর্গকৈ ভালবাসিবে ? এইরপ জ্ঞান (মিথ্যাক্সান)।

ভাষা। এতসামিধ্যাজ্ঞানাদমুক্লের্ রাগঃ প্রতিক্লের্ ছেয়ঃ। রাগরেষাধিকারাচ্চাসত্যের্ধ্যামায়ালোভাদয়ো দোষা ভবন্তি। দোইয়ঃ প্রারেণ প্রবর্ত্তরানো হিংসান্তেরপ্রতিষিদ্ধমৈপুনান্তাচরতি। বাচাহন্তপক্ষবসূচনাসম্বদ্ধানি। মনসা পরজোহং পরজ্বয়াভীক্ষাং নান্তিক্যক্ষেতি। সেয়ং পাপাত্মিকা প্রব্রেরধর্মায়। অথ শুভা—শরীরেণ দানং পরিত্রাণং পরিচরণঞ্চ। বাচা সত্যং হিতং প্রিয়ং স্বাধ্যায়ঞ্চেতি। মনসা দয়ামক্পৃহাং প্রদ্ধাঞ্চেতি। সেয়ং ধর্মায়। অত্র প্রবৃত্তিসাধনী ধর্মামর্ক্ষেতি। সেয়ং ধর্মায়। অত্র প্রবৃত্তিসাধনী ধর্মামর্ক্ষের্ধারণার ভবালাক্ষেত্র। বাধা অমসাধনাঃ প্রাণাঃ—'ব্লয়ং বৈ প্রাণিনঃ প্রাণাঃ' ইতি। সেয়ং প্রবৃত্তিঃ কুৎসিতন্ত্যাভিপৃজিতন্ত চ ক্রমনঃ কারণং। ক্রম পুনঃ শরীরেন্দ্রিয়বৃদ্ধীনাং নিকায়বিশিক্টঃ প্রাকৃত্তারঃ। তিম্মন্ সতি হঃখং। তৎ পুনঃ প্রতিক্লবেদনীয়ং বাধনা পীড়া তাপ ইতি। ত ইমে মিথ্যাজ্ঞানাদয়ো হঃখান্তা ধর্ম্মা অবিচ্ছেদেনেব প্রবর্ত্তমানাঃ সংসার ইতি। যদা তু ভন্তজ্ঞানান্মিথ্যাজ্ঞানমর্পতি তদা মিথ্যাজ্ঞানাপারে

বেহ, ইল্লেছ, বৃদ্ধি এবং প্রথ-ছংগ, ইংলিগের সমন্তি-বিশেষই আব। উহা ছাড়া আভিত্রিক্ত কোন আছা
নাই, ইহা বাহারা বলেন, উহাদিবকে নৈরায়া-বাদী বলে। উহাদিগের জ্ঞান এই বে, বেহ, ইল্লের, বৃদ্ধি ও প্রথছংগ্রের এক গমন্তির উচ্ছেব হইলে, আর একটি প্রেটাক্ত দেহাদি-সমন্তির উৎপত্তি হয়, এই ভাবেই সংসার হইতেছে
—ইহার মধ্যে নিতা আলা কেহ নাই। কোন নিতা আলাই বে এরপ দেহাদি সমন্তি কাল করিতেছেন, তাহা
নাছ, স্তরাং প্রেডাড়ার নিগালক। ভাষানার এই জ্ঞানকে প্রেডাভার বিগরে এক প্রকার নিগা। জ্ঞান ব্লিরাছেন।

দোষা অপযন্তি। দোষাপারে প্রবৃত্তিরপৈতি। প্রবৃত্ত্যপারে জন্মাপৈতি। জন্মাপারে ছঃখমপৈতি, ছঃখাপারে চাত্যন্তিকোহপবর্গো নিঃপ্রেয়দ-মিতি।

অনুবাদ। (ভাষ্যকার সূত্রোক্ত মিথ্যাজ্ঞানের স্বরূপ প্রদর্শন করিয়া এখন সূত্রোক্ত "মিখ্যাজ্ঞান," "দোষ," "প্রবৃত্তি," "জন্ম," "জু:খ," এই কয়েকটি পদার্থের কার্য্য-কারণ-ভাব এবং ঐ "দোষ," "প্রবৃত্তি," "জন্ম" এবং "ছঃখের" স্বরূপ প্রকাশ করিয়া সূত্রার্থ বর্ণন করিতেছেন।) এই মিখ্যাজ্ঞান (পূর্ববর্ণিত মিখ্যাজ্ঞান) বশতঃ অনুকুল বিষয়ে অনুরাগ এবং প্রতিকৃল বিষয়ে ছেষ জন্ম। রাগ ও ছেষের অধিকারবশতঃ অসত্য, ঈর্যা, কপটতা, লোভ প্রভৃতি দোব জন্মে। দোবকর্ত্তক প্রেরিত জীব প্রবর্তমান হইয়া শরীরের দারা হিংসা, চৌর্যা এবং নিধিদ্ধ মৈথুন আচরণ করে। বাক্যের দ্বারা মিথ্যা, পরুষ ( কট্বন্তি), সূচনা ( পর-দোষ-প্রকাশ ), অসম্বন্ধ ( প্রলাপাদি ) আচরণ করে। মনের ছারা পরভোহ, পর-দ্রব্যের প্রাপ্তি কামনা এবং নাস্তিকতা আচরণ করে। সেই এই পাপান্মিকা প্রবৃত্তি অধর্মের নিমিত্ত হয়। অনন্তর শুভা প্রবৃত্তি (বলিতেছি)। শরীরের দারা দান, পরিত্রাণ এবং পরিচর্য্যা আচরণ করে। বাক্যের দ্বারা সত্য, হিত, প্রিয় এবং স্বাধ্যায় (বেদ-পাঠাদি) আচরণ করে। মনের দারা দয়া নিস্পৃহতা এবং শ্রন্ধা আচরণ করে। সেই এই শুভা প্রবৃত্তি ধর্মের নিমিত্ত হয়। এই সূত্রে প্রবৃত্তি-সাধন অর্থাৎ প্রবৃত্তি যাহাদিগের সাধন, এমন ধর্ম্ম ও অধর্ম্ম "প্রবৃত্তি" শব্দের ছারা উক্ত হইয়াছে। বেমন প্রাণ অন্ন-সাধন অর্থাৎ অন্ন-সাধ্য। (বেদ বলিয়াছেন) "অন্ন প্রাণীর প্রাণ" ( অর্থাৎ যেমন প্রাণের সাধন অন্নকে শ্রুতি প্রাণ বলিয়াছেন, তক্রপ মহর্ষি এই সূত্রে ধর্মাধর্মের সাধন প্রবৃত্তিকে ধর্মাধর্ম ৰলিয়াছেন, অৰ্থাৎ ধৰ্মাধৰ্ম অৰ্থে প্ৰবৃত্তি শব্দের গৌণ প্রয়োগ করিয়াছেন।) সেই এই ধর্মা ও অধর্মারপ প্রবৃত্তি নিকৃষ্ট ও উৎকৃষ্ট জন্মের কারণ। "জন্ম" বলিতে, শরীর, ইন্দ্রিয় ও বুদ্ধির নিকায়বিশিষ্ট প্রাত্নভাব অর্থাৎ উহাদিগের সংঘাতভাবে (মিলিত ভাবে ) উৎপত্তি। সেই জন্ম থাকিলে দুঃখ থাকে। সেই "দুঃখ" বলিতে প্রতিকুল-বেদনীয় । বাধনা, পীড়া, তাপ। অবিচ্ছেদেই প্রবর্ত্তমান অর্থাৎ अनाि कांन इरेंड यांश कार्या-कांत्रन-ভात्तरे উৎপन्न रहेट्डिह, अपन मिर्ड अरे

 <sup>&</sup>quot;প্রতিকৃত্ববেদনীর"—অর্থাৎ বাহা প্রতিকৃত্ব ভাবে, অর্থাৎ ভাল লাগে না—এই ভাবে জানের বিষয় হয়।
 "বাহনা", "পীড়া", "ভাপ", এই তিনটি ছংখবোধক পর্যায় পজ। ভাষাকার "হংগ"কে বিপদরপে বুবাইবার লগু ঐ তিনটি পর্যায় পজের উল্লেখ করিয়াছেন। অর্থাৎ বাহাকে "বাখনা", "পীড়া" ও "ভাপ" বলে, ভাষাই ছংখ।

মিথাজ্ঞান প্রভৃতি (পূর্বেরাক্ত) ছ:খ-পর্যান্ত ধর্মই সংসার। যে সময়ে কিন্তু তরজ্ঞান হৈতুক মিথাজ্ঞান অপগত হয়, তখন মিথাজ্ঞানের বিনাশে (তাহার কার্যা) দোষগুলি অপগত হয়। দোষের নির্ন্তি হইলে "প্রবৃত্তি" (ধর্মাধর্মা) অপগত হয়। প্রবৃত্তির অপায় হইলে "জন্ম" অপগত হয়। জন্মের নির্ন্তি হইলে ছ:খ নির্ন্ত হয়। ছ:খের নির্ন্তি (আত্যন্তিক অভাব) হইলে, আত্যন্তিক অপবর্গরূপ অর্থাৎ পরা মৃক্তিরূপ নিঃশ্রেয়স হয়।

ভাষ্য। তত্বজ্ঞানস্ত খলু মিথ্যাজ্ঞানবিপর্যারেণ ব্যাখ্যাতং। আত্মনি তাবদন্তীতি অনাক্মনাত্মতি। এবং ছঃখে নিত্যে ত্রাণে সভয়ে জুগুলিতে হাতব্যে চ যথাবিষয়ং বেদিতব্যম্। প্রবৃত্তা—মন্তি কর্মা, অন্তি কর্মাকলমিতি। দোষের—দোষনিমিভোইয়ং সংসার ইতি। প্রেভাভাবে খল্পত্তি জন্তুলীবং সত্ব আত্মা বা যঃ প্রেভাভবেদিতি। নিমিত্তবজ্জ্মা, নিমিত্তবান্ জন্মোপরম ইত্যনাদিঃ প্রেভাভাবোহপবর্গান্ত ইতি। নৈমিত্তিকঃ সন্প্রেভাবাঃ প্রতিনিমিত্ত ইতি। সাত্মকঃ সন্পেহিত্তবৃদ্ধিবেদনা-সন্তানোচ্ছেদপ্রতিসদ্ধানাভ্যাং প্রবর্তত ইতি। অপবর্গে—শান্তঃ খল্মং সর্ববিপ্রয়োগঃ সর্ব্বোপরমোহপবর্গঃ, বহু চ কুচ্ছং ঘোরং পাপকং লুপাত ইতি কথং বৃদ্ধিমান্ সর্বাহংখোচ্ছেদং সর্ববৃদ্ধাসংবিদমপবর্গং ন রোচয়েদিতি। তদ্যথা—মধ্বিষ-সম্প্রাক্ষমনাদেয়মিতি, এবং স্থাং ছঃধানুষক্সমনাদেয়মিতি। ২।

শ্বন্দ। তত্বজ্ঞান কিন্তু মিথ্যাজ্ঞানের বিপরীত ভাবে ব্যাখ্যাত হইরাছে।
(সে কিরপ, তাহা নিজেই স্পন্ট করিয়া বর্ণনা করিতেছেন।) আন্থরিবরে
"শ্লাছে" বর্থাৎ আত্মা আছে, এইরূপ জ্ঞান। অনাত্মাতে (দেহাদিতে) অনাত্মা
(আত্মা নহে), এইরূপ জ্ঞান। এইরূপ (পূর্বেরাক্ত) দুঃখে, নিত্যে, ত্রাণে, সভয়ে,
নিন্দিতে এবং ত্যাজ্য বিষয়ে বিষয়ামুসারে (তত্বজ্ঞান) জানিবে। (দুঃখে দুঃখবুজি,
নিত্যে নিত্যবুজি ইত্যাদি)। প্রায়তি বিষয়ে—কর্ম্ম আছে, কর্মাফল আছে, এইরূপ
জ্ঞান। দোষ বিষয়ে—এই সংসার দোষজন্ম, এইরূপ জ্ঞান। প্রেত্যভাব বিষয়ে—
থিনি মরিয়া জন্মিবেন, সেই জন্ত্র বা জীব আছেন, সন্থ বা ঋ আত্মা আছেন, এইরূপ

 <sup>&</sup>quot;ব্ৰন্ধ" বলিয়া পেৰে আবাৰ আৰি বলিয়া ভাষাৰই বিবৰণ কৰিছাছেল। "সহ" বলিয়া পেৰে আবাৰ
"আআ" বলিয়া ভাষাৰই বিবৰণ কৰিছাছেল। ঐ সকল শব্দ আচীৰ কালে এক কৰ্মে প্ৰযুক্ত হইত। বিবৰণ

জ্ঞান। জন্ম কারণজন্য, জন্মের নির্ত্তি কারণজন্য; স্থৃতরাং প্রেত্যভাব জনাদি নোক-পর্যান্ত, এইরূপ জ্ঞান। প্রেত্যভাব কারণ-জন্ম হইয়া প্রবৃত্তি-জন্ম অর্থাৎ ধর্ম্মাধর্ম-জন্ম, এইরূপ জ্ঞান। "সাত্মক" হইয়াই অর্থাৎ প্রেত্যভাব দেহাদি হইতে অতিরিক্ত নিতা আত্মযুক্ত হইয়াই দেহ-ইন্দ্রিয়-বৃদ্ধি-স্থুখ-তৃঃখ-সমন্তির উদ্দেদ ও প্রতিসন্ধানবশতঃ প্রবৃত্ত হইতেছে—এইরূপ জ্ঞান। অপবর্গ বিষয়ে—যাহাতে সকল পদার্থের সহিত বিয়োগ হয়, যাহাতে সর্ববিকার্যোর নির্ত্তি হয়, এমন এই অপবর্গ শাস্ত (ভয়ানক নহে) এবং (ইহাতে) বহু কফকর ঘোর পাপ নফ্ট হয়; স্থতরাং বৃদ্ধিনান্ ব্যক্তি সর্ববহুংখের উচ্ছেদকর, সর্ববহুংখের জ্ঞানরহিত অপবর্গকে কেন ভালবাসিবেন না, এইরূপ জ্ঞান। অতএব যেমন মধু ও বিষ-মিশ্রিত অয় অগ্রাহ্ম, তক্ষপ তৃঃখানুষক্ত স্থখ অগ্রাহ্ম, ৯ এইরূপ জ্ঞান (তত্ত্বজান)।

টিয়নী। মহার্ব প্রথম স্ত্রের হারা প্রমাণাদি পদার্থের তব্জ্ঞানপ্রবৃক্ত নিঃপ্রের পরাজন-কর্মা বলার নিঃপ্রেরমই তাঁহার ভারশারের প্রয়োজন, ইহা বলা হইরাছে। শারের প্রয়োজন-জ্ঞান বাতীত তাহার চর্চার কাহারও প্রবৃত্তি হর না, এ কল্প শারেকারগণ প্রথমেই শারের প্রয়োজন স্কর্মা থাকেন। কিন্তু সে প্রয়োজন কিরুপে সেই শারেকারগণ প্রথমেই শারের প্রয়োজন বলিয়া থাকের। কিন্তু সোরোজন কিরুপে সেই শারের প্রয়োজন বলিয়া থাকার করা বার, ইহা না বলিলে সেই প্রয়োজন স্কর্মার কোন কল হর না। স্প্ররাং শারেকারের মৃক্তির হারা প্রয়োজন বলিয়া করা কর্রব্য । যে যুক্তিতে শারেকারোক্ত প্রয়োজনটি তাহার শারের প্রয়োজন বলিয়া বুয়া য়ায়, সেই যুক্তির স্কর্মাই প্রারাজনের পরীক্ষা।

অপবর্গ তির অভান্ত দৃষ্ট নিঃশ্রেষণ ভাষবিদার প্রয়েজন হইলেও, দেগুলি মুখ্য প্রয়েজন নহে। দেগুলি ভাষবিদার প্রয়েজন কিলপে হয়, তাহাতে ভাষবিদার আর্থকতা কি, ইহা দহজেই বুঝা বায়। ভাষ্যকারও ভাষবিদা দর্শবিদার প্রদীপ, দর্শকর্মের উপায় এবং দর্শধর্মের আপ্রয়রণে বিদার পরিগণনাত্বলে কীর্ত্তিত আছে, এই কথা বণিয়া তাহা বুঝাইরাছেন। কিন্তু অধ্যান্ত্রবিদ্যারণ ভাষবিদ্যার বাহা মুখ্য প্রয়োজন, প্রথম স্থ্যে "নিঃশ্রেষণ শক্তের হারা মহর্ষি

বোধনের অকট প্রাচীনরণ ঐক্তপ একার্য প্রের বারা বিবরণ করিয়াছেন। এই ভাব্যে বত ছতেই ঐক্তপ বিবরণ আছে। অপনবর্ণনিও ভাব্যের একটি নক্ষণ।

ক্ৰ ছংৰাপ্ৰক অৰ্থি ছাৰের অনুষক্ষ্য । এই অনুষদ্ধান্য বাৰ্তিকৰার চারি প্ৰকার বলিরাছেন।
 মন্ত্ৰক অৰ্থাৎ অবিনাভাব সম্বন্ধ। বেবানে ক্লা, সেবানে ছাপ এবং বেখানে ছাপ, সেবানে ক্লা। ইহাই ক্লাক্র অবিনাভাব। ২। অথবা সমান-নিমিত্তভাই অনুষদ। নাহা বাহা ক্লের সাবন, ভাগাই ছালের সাবন।
 এ। অথবা সমানাধারতাই অনুষদ ; বে আধারে ক্লা আছে, সেই আবাহেই ছাপ আছে। এ। অথবা সমানোপ্রকার ক্লাভাই অনুষদ। বিনি ক্লের উপলব্ধি করেন, তিনি ছালের উপলব্ধি করেন। ভাগারে সর্কাশ্বেবর সমান্তিবোৰক।

বাহাকে মুখ্য প্রয়োজনরপে হতনা করিয়াছেন, তাহা কিরূপে এই জারবিদার প্রয়োজন হয়, বোড়শ পদার্থের তর্জ্জান কেমন করিয়া অপবর্গরূপ অদৃষ্ট নিঃশ্রেরনের দানন হর, ইহা নহজে বুখা বাম না; ইহা বুঝাইয়া না দিলে এ অপবর্গরূপ মুখ্য প্রয়োজন কেহ বুঝিয়া লইতে পারে না, তাহা না বুঝিলেও উহা ভারবিদ্যার মুখ্য প্ররোজন, এ কথা বলিয়াও কোন ফল হর না। এই জন্ত মহবি দিতীয় হজের ছারা তাহা বুঝাইয়া গিয়াছেন, অর্থাং প্রথম হুজোক্ত ভারবিদ্যার মুখ্য প্রয়োজনের পরীক্ষা করিয়াছেন। অপবর্গরূপ প্রধান প্রয়োজনই মহবির প্রধান লক্ষ্য, অত্রাং দিতীয় হুজেই দেই কথা বলিয়াছেন, তাহাতে পরা মুক্তির ক্রম প্রতিপাদন হইয়াছে এবং আরাদি প্রমের পদার্থের তর্জ্জানই যে অপবর্গর সাক্ষাং কারণ, ইহা বলা হইয়াছে।

ষিতীয় স্থানের ছারা এইরাপ অনেক তর্থই স্টিত হইয়ছে। স্তনার জন্যই স্ত্র। এক স্থানের ছারা অনেক স্থান বহু তথ্যই স্টিত হইয়ছে। স্ত্রপ্রের উহা একটি বিশেবস্থ। নহর্ষির বিতীয় স্থান্ত স্টিত হইয়ছে যে, তরজান স্থান্তই নোক্ষায়ন নহে, মিখ্যা জ্ঞানের নিবৃত্তি করিয়াই উহা মোক্ষায়ন হয়। যে বিবরে মিখ্যাজ্ঞান জ্ঞানিয়াছে, সেই বিবরে তাহার বিপরীত জ্ঞানরাপ তর্জান জ্ঞানের, ঐ মিথ্যাজ্ঞান আর কিছুতেই থাকিতে পারে না, ইহা সর্বাসিদ্ধ। স্থান্তরাং এই সর্বাসিদ্ধ মৃক্তিতে বুঝা বার, তহুজান মিথ্যাজ্ঞানের নাশক। তাহা হইলে যে সকল মিথ্যাজ্ঞান সংসারের নিদান, তহুজ্ঞানের ছারা সেগুলি বিনষ্ট হইলে অব্যা মোক হইবে। সংসারের নিদান উদ্ভির হইলে আর সংসার হইতে পারে না, স্থান্তরাং সংসারের নিদান মিথ্যাজ্ঞানের নিবৃত্তির জ্য়া তর্জান লাভ করিতে হইবে। সেই তহুজানে খণন ন্যান্তরিসা আবৃক্ষক, তথ্য অপবর্গকে ন্যান্তরিদ্যার মৃত্য প্রয়োজনের পরীক্ষা হইয়াছে।

এই স্ত্রে "তব্জান" শব্দ না থাকিলেও মিথাজ্ঞানের নিবৃত্তির কথা থাকার তব্জানের কথা পাওরা গিয়াছে। কারণ, তব্জান বাতীত মিথাজ্ঞানের নিবৃত্তি আর কোনরপেই হইতে পারে না, ইহা সর্ক্রিক। ত মিথাজ্ঞান বলিতে অসত্য জ্ঞান, বাহা "তাহা" নয়, তাহাকে "তাহা" বলিয়া জ্ঞান; তাহা হইলে বুঝা গেল, বিপরীত ভ্রম জ্ঞানই মিথাজ্ঞান। কিন্তু এই মিথা জ্ঞান কোন বিষয়ে কি প্রকার, তাহা বুঝিতে হইবে। দোবের কারণ মিথাজ্ঞানই এই স্ত্রে উলিখিত হইয়ছে। কারণ, মিথাজ্ঞানের নিবৃত্তি হইলে দোবের নিবৃত্তি হয়, এ কথা এই স্ত্রে বলা হইয়ছে। কারণ, মিথাজ্ঞানের নিবৃত্তি বলা বায়, মহর্ষিও এই স্ত্রে তাহাই বলিয়াছেন। মহর্ষি তাহার "প্রনের" পদার্গের মধ্যে দোবের উল্লেখ করিয়াছেন এবং চতুর্যাধ্যারে রাগ, ছেম্ব ও মোহকে "দোম" বলিয়াছেন এবং তাহার মধ্যে মোহই সকলের মূল, মোহই সকল অনর্গের নিবান বলিয়া দোবের মধ্যে সর্কাপেকা নিক্রই; কারণ, মোহ ব্যতীত রাগ ও বেষ হুলে না, এ কথাও বলিয়াছেন। স্থতরাং সেই মোহই এই স্ত্রে "মিথাজ্ঞানে," ইহা বুঝা হায় এবং মিথাজ্ঞানের পৃথক উল্লেখ থাতায় তাহার কার্য্য রাগ ও বেষই এই স্ত্রে "দোম" শক্ষের ছারা

পরে বহর্তিক্তরত ও করা পাওয়া বাব—"নিধ্যোপলাছিবিনাপত জ্ঞানাৎ"—ইত্যাদি করে (জাই)তং ।

উক্ত হইরাছে, ইহাও বুঝা বার; ভাষাকার প্রভৃতিও তাহাই বুঝিয়াছেন। অবশু মিথাজ্ঞান ভিন্ন "সংশ্ব" প্রভৃতি আরও নোহ আছে, নোহের ব্যাখ্যার ভাষাকারও তাহা বলিয়াছেন, সেগুলিও রার্গ ও বেব জন্মার এবং তবজানের বারা সেগুলিরও নিবৃত্তি হয়। কিন্তু এখানে বিপরীত নিশ্চরকপ মিথা। জ্ঞানই মহর্ষির বক্তবা; কারণ, তাহাই সংসারের নিদান। এখানে মিথা জ্ঞানের বিপরীত জ্ঞানরুপ বে তহজান মহর্ষির বৃদ্ধিত্ব, তাহা তত্ত্বনিশ্চর। নিশ্চরাত্মক নোহের বিপরীত জ্ঞানই তত্ত্বনিশ্চর হইতে পারে। স্কুতরাং "মিথাজ্ঞান" শব্দের ছারাই মিথাজ্ঞানের বিপরীত নিশ্চরকপ তহজানকে মিথাজ্ঞানের নাশকরূপে স্কৃতি করিবার জন্য মহর্ষি জন্মত্ম স্বলাকর "মোহ" শব্দের প্রয়োগ করিলেও এই স্ত্রে "মিথাজ্ঞান" শব্দেরই প্রয়োগ করিয়াছেন। মহর্ষি পতঞ্জলিও "বিপর্যার" বৃত্তির ব্যাখ্যার "মিথাজ্ঞান" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। ("বিপর্যারা মিথাজ্ঞানসতজ্ঞপ্রতির্চাং"—যোগস্ত্র। ৮) ভাষ্যকার জন্ম মিথাজ্ঞান অর্থে "মোহ" শব্দেরও প্রয়োগ করিয়াছেন, তাহাও করা ঘাইতে পারে। কারণ, মিথাজ্ঞানও মোহ এবং মোহের মধ্যে মিথা জ্ঞানরূপ নিশ্চয়াত্মক মোহই প্রধান।

সত্তে বর্থন "মিথ্যাজ্ঞানে"র নিবৃত্তিতে রাগ ও ধেষ প্রভৃতি দোবের নিবৃত্তিক্রমে মোক্ষলাভের কথা বলা হইয়াছে, তথন বে সকল বিষয়ে বেরূপ মিখ্যাক্ষান অনাদিকাল হইতে জীবের রাগ-ছেবাদির নিদান হইরা জীবকে বন্ধ করিয়া রাখিয়াছে, তাহাই এখানে মহর্বির অভিপ্রোত মিধ্যাজ্ঞান, ইহা বুঝা যায়। মহর্ষি চতুর্গাধ্যায়ে বলিয়াছেন—"দোষনিমিন্তানাং তত্ত্জানানহঞ্চার-নিবৃতিঃ" (৪।২)১)। অর্পাৎ যে সকল পদার্থ পূর্ব্বোক্ত দোষের নিমিত, তাহাদিগের তত্ত্তান হইলে অহম্বার নিব্রত হয় ! শরীরাদি পদার্থে জীবের যে আত্মবোধ বা আমিস্ক-বৃদ্ধি আছে, ভাহাই অহন্ধার। জীব মাত্রেরই উহা আজন্মসিদ্ধ। মহর্ষি গোতমের মতে উহাই উপনিষ্যুক্ত "ফদরগ্রন্থি"। উহার নিবৃত্তি করিতে হইলে আত্মা শরীরাদি পদার্থ হইতে ভিন্ন, এইরূপ তত্ত্ব-সাক্ষাৎকার আবশুক। আর কিছুতেই ঐ অহন্ধারের নিতৃত্তি হইতে পারে না। যে বিষয়ে মিখ্যাজ্ঞান হইরাছে, সেই বিষরের তহুসাকাৎকার ব্যতীত ঐ মিখ্যাজ্ঞান আর কিছুতেই বিনষ্ট হুইতে পারে না, ইহা লোকসিদ্ধ-সর্ব্ধসিদ্ধ। নহবি গোতমোক হাদশ প্রকার প্রমেরের মধ্যে শরীরাদি দশ প্রকার পদার্থ পূর্কোক্ত দোবের নিমিত; এ জন্ত উহাদিগকে "হের" বলা হয়। দ্রংখই হের এবং দ্রংখের নিমিতগুলিও হের। শরীরাদি দশ প্রকার প্রমেরের মধ্যে একটি ছঃখ এবং আর নরটি ছঃখের হেতু; স্থতরাং ঐ দশটি হের এবং মোক্ষটি আত্মার "অধিগন্তবা" অর্থাৎ লভ্য, জীবাত্মা উহা লাভ করিবেন। এই হাদশ প্রকার পদার্থকেই মহর্ষি গোতম "প্রদেশ" নামে পরিভাষিত করিরাছেন। ইহাদিগের তথুসাক্ষাৎকারই মোকের সাক্ষাৎ কারণ। কারণ, এই সকল পদার্থ-বিষয়ে মিখ্যাজ্ঞান থাকা পর্যান্ত জীবের রাগদেষ থাকিবেই। ত্মদ্যে শরীরাদি পদার্থে আয়বুদ্ধিরূপ মিখ্যাঞ্ছান বাহা সকল জীবের আঞ্জুমসিদ্ধ এবং ধাহা দক্ত মিথাজ্ঞানের মূল, সেই অহঞ্চাররূপ মিথা জ্ঞানবশতঃ জীব নিজের শরীরাদির উচ্চেদকেই নিজের আত্মার উচ্ছেদ যনে করে। মুখে দিনি বাহাই বলুল, আত্মার উচ্ছেদ কাহারই

কাম্য নহে। পরস্ত জীব মাত্রই আত্মার উচ্ছেদতমে ভীত হইরা আত্মরকার অন্তুক্ত বিষয়ে অমুরাগ ও প্রতিকূল বিষয়ে বিছেষ করে। এইরূপ নানাবিধ রাগ-বেষের কলে জীব নানাবিৰ কৰ্ম করিয়া আবারও শরীর গ্রহণ করে। এইরূপ ভাবে অনাদি কাল হইতে জীবের জন্ম-মরণ-প্রবাহ চলিতেছে। ঐ প্রবাহ একেবারে রুদ্ধ করা বাতীত জীবের আতান্তিক ছঃখ নিবৃত্তির সম্ভাবনা নাই। উহা কল্প করিতে হইলেও উহার মূল অহলারকে একেবারে ক্রদ্ধ করিতে, বিনষ্ট করিতে হইবে এবং জীবের আরও কতকগুলি মিখ্যা জ্ঞান আছে, বাহা আজনাসিদ্ধ না হইলেও সমরে উপস্থিত হইয়া জীবের মোক্ষ-দাবনার্ত্তানের প্রতিবন্ধক হয়। পুনৰ্জন্ম নাই, মোক নাই, ইত্যাদি প্ৰকাৰ আনক মিখ্যা জ্ঞান জীবকে মোকদাগনে অনেক পশ্চাৎ-পদ করিয়া এবং আরও বিবিধ রাগদেধের উৎপাদন করিয়া সংসাবের নিদান হয়। স্থতরাং সংসারের নিদান মিখ্যাজ্ঞানের নিবৃত্তি ব্যতীত মোক্ষের আশা নাই। এ জন্ম মহর্ষি গোতম বে সকল প্লার্থের মিখ্যাক্সান সংসারের নিলান, সেই সকল প্লার্থকেই ছাদশ প্রকারে বিভক্ত করিয়া "প্রদের" নামে পরিভাষিত করিয়াছেন। এই স্থতে মিখ্যাজ্ঞানের নির্ভিক্রমে মোক্ষের কথা বলার, সেই আন্মাদি "প্রমের"বিষয়ক মিথ্যাজ্ঞানই তাহার বুদ্ধিত, ইহা বুঝা নায়। স্থতরাং ঐ প্রমের তর্বদাকাৎকারই মোক্ষের দাকাৎ কারণ, ইহাও এই স্থত্তের বারা বুরা বার। আহাদি প্রমেন্ন পদার্থ বিষয়ে মিথ্যাক্সানই যখন সংসারের নিদান, তথন প্রমাণ প্রভৃতি পদার্থ দাকাৎকার ভাহা নিবত্ত করিতে পারে না। এক বিষয়ে মিথ্যাজ্ঞান অভ বিষয়ের তব্দাকাংকারে কখনই নষ্ট হয় না। স্থতরাং মহর্বি-কথিত যোড়শ পদার্গের মধ্যে প্রমেয় তত্ত্বসাক্ষাৎকার্ট মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ, ইহা হিতীয় স্থতের দারা মহর্ষি অনুবাদ করিয়াছেন, ইহা বুঝা গেল। "হেয়," "হান," "উপার," "অধিগন্তবা"—এই চারিটিকে "অর্থপদ" বলে। ইহাদিগের তরুসাক্ষাৎকার মোকে আব্ছাক এবং হিতীয় হুত্রে তাহা ব্যক্ত আছে, এ কথা ভাষ্যকারও পূর্বে বণিয়া আসিরাছেন। হের কি, তাহা সমাক না বুঝিলে, তাহার একেবারে ত্যাগ হইতে পারে না এবং বাহা "অধিগন্তবা", তবিষয়ে মিথা। জ্ঞান থাকিলেও তাহা পাওয়া বার না। স্কল মিথা।-জ্ঞানের মূল অহন্ধার নিবৃত্তি করিতে না পারিলেও শরীরাদি হেম পদার্থকে ত্যাগ করিতে পারে না। স্থতরাং ভাষ্যাক্ত চারিটি "অর্থপদকে" দমাকু বুঝিতে গেলে আন্মাদি দাদশ "প্রমেয়" দাক্ষাৎকার্ট করিতে হটবে, ইহা বুঝা বার। ফলকথা, মহর্বির সকল কথা (চতুর্বাধ্যার প্রত্তরা) পর্যালোচনা করিলে বুঝা বায়, তিনি আল্লাদি "প্রমেয়"বিষয়ক নিখ্যাজ্ঞানকেই সংসারের নিদান বলিরা ঐ "প্রামের" তত্ত্বাকাৎকারকেই মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ বনিরাছেন। ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীন আচার্যাগণও ভাহাই বুরিয়া গিরাছেন। এ কম্ম ভাষ্যকার এখানে মহর্বি-কবিত আত্মাদি ধানৰ "প্রেনের" বিষয়েই মিখ্যাজ্ঞানের প্রকার বর্ণনা করিয়া স্থাত্তোক মিখ্যাজ্ঞানের ব্যাখ্যা করিয়াছেন এবং সেই দিখাজ্ঞানের বিপরীত জ্ঞানগুলির প্রকার দেখাইয়া প্রদের তত্ত্তানের আকার দেখাইয়াছেন। অর্থাৎ ঐ মিগ্যাজ্ঞানের বিপরীত জ্ঞানগুলিকেই তত্ত্তান বলিয়া ব্যাখ্যা वं स्थिएक्न ।

এপানে একটি বিশেষ প্রাপ্ত এই বে, মহর্ষি গোতন বে প্রামেষ তর্বসাক্ষাৎকারকে মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণরপে শ্রচনা করিয়াছেন, তাহার মব্যে ঈশ্বরের উরেধ করেন নাই কেন ? ঈশ্বরতবজান কি মোক্ষের কারণ নহে ? ঈশ্বর কি মুমুক্র প্রামের নহেন ? কেবল গোডমোক্ত
প্রমেষ পদার্থের মধ্যেই নহে, প্রমাণাদি বোড়শ পদার্থের মধ্যেই ঈশ্বর নাই, ইহার গৃঢ় কারণ কি ?
মহর্ষি গোতম কি নিরীশ্বরবাদী ? অথবা ঈশ্বর মানিয়াও মোক্ষে ঈশ্বরজানের কোন আবক্ষাক্রতা
শ্বীকার করেন না ? ভাষ্যকার প্রভৃতি ভাষাচার্য্যগণ এ প্রশ্বের কোন অবভারণাই করেন নাই।
ভাষ্যের ঈশ্বর প্রসঙ্গে (৪০১০) ১৯২০।২১ ক্ত্রে) ঈশ্বরের স্বরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ঈশ্বর সমর্থন
করিয়াছেন, কিন্তু গোতমোক্ত বোড়শ পদার্থের মধ্যে ঈশ্বরের উরেধ নাই কেন, ইত্যাদি কথার
কোন অবভারণাই করেন নাই।

ভাষবিদ্যার বর্থামতি পর্য্যালোচনার হারা আমার বাহা বোধ হইরাছে, এথানে দংকেপে তাহার কিছু আভাদ দিতেছি। পূর্বেই বলিয়াছি বে, মহর্দি "হেম", "অধিগন্তবা" এবং "অধিগন্তা" এইগুলি ধরিয়াই ছাদশপ্রকার প্রমেয় বলিয়াছেন। তন্মধ্যে মোক "অধিগন্তব্য", জীবাত্মা ভাছার "অধিগম্ভা", অর্থাৎ জীবান্থাই মোক্ষলাভ করেন। শরীরাদি আর দশটি "হের"। বাহা চঃথ, তাহাই ত মুমুক্তর হের (তাজা)। হৃঃথের হেতুওলিও সেই জল্প হের। ঈশ্বর হের নছেন, ইহা সর্বাদয়ত। গোতম মতে ঈশ্বর মুমুকুর "অবিগন্তবা"ও নহেন, মোক্ষের "অধিগন্তা" অর্থাৎ জীবাত্মাও নহেন। যাহারা জীবাত্মা ও পরমাত্মার অবৈত দিল্লান্তের বর্ণনার জন্ত এবং দেই দিদ্ধান্তামুদারে মোকের উপায় বর্ণনার জন্য শাস্ত্র বলিয়াছেন, তাঁহারা ঈশ্বরকেই মুমুকুর "অধিগন্তব্য" বলিয়াছেন এবং বলিতে পারেন। গুদ্ধাবৈত মতে মোক্ষ ব্রহ্মস্বরূপ, জীরাড্রা ও ত্রন্ধে বাস্তব কোন ভেদ নাই, স্থতরাং দে মতে ব্রহ্মদার্ফাংকারই জীবান্মদার্ফাংকার। দে মতে ব্ৰহ্মের কথা আর জীবান্তার কথা ফলে একই কথা। ব্ৰন্ধশাক্ষাংকার হইলেই সে মতে জীবান্মনাক্রাংকার হইল, সর্মনাক্রাংকারই হইল। স্থতরাং দেই সকল শাস্ত্রে ব্রন্ধের কথাই প্রধানরপে-বিশেষরপে বলা হইনাছে। ব্রন্ধই দেই দকল শাস্ত্রের মুখ্য প্রতিপানা। কারণ, দে মতে ব্ৰহ্মের প্রতিপাদনেই জীবাঝা ও মোক্ষের স্বরূপ প্রতিপাদন হয়। দে মতেও জীবাঝ-সাকাৎকার মোক্ষের সাকাৎ কারণ, তবে ব্রহ্মরূপে সাক্ষাৎকারই চরম কর্তব্য, এ জন্য ব্রহ্মসাক্ষাৎ-কারই মোক্ষের চরম কারণরপে বর্ণিত হইয়াছে। কিন্ত যাঁহারা পরমান্তা হইতে জীবাত্মার বান্তব অত্যন্ত ভেদ পক্ষ অবলম্বন করিবাই মোক্ষের উপার বর্ণন করিবাছেন, তাঁহারা ঐক্রপ বলিতে পারেন না। তাঁহাদিগের মতে মোক এক হইতে ভিন্ন পদার্থ, স্থতরাং এক মুমুকুর অধিগন্তব্য নহেন। এক হইতে ভিন্ন মোক্ষই মুমুকুর অবিগন্তব্য অর্থাং লভা এবং তাঁহাদিগের মতে ব্রহ্ম সিদ্ধ পদার্থ विनिन्ना व्यविशवता इरेट७ शास्त्रन ना । कावन, मिछ शनार्थ हेक्का इन्न ना । याहा व्यक्तिक, উপায়বস্তা, তাহাই ইন্ডার বিষয় হইরা অবিগন্তব্য হইতে পারে। আত্যন্তিক হঃধনিবৃত্তিরূপ মোক অসিদ্ধ বনিয়া, উপায়লভ্য বনিয়া অধিগন্তব্য হইতে পারে। ঐ মোকপ্রাপ্তিকেই ব্রহ্মপ্রাপ্তি বলা হয়। বস্তুতঃ উহা ছাড়া ব্রহ্মপ্রাপ্তি আর কিছু নাই—যাহা নিত্য-সিদ্ধ, বিশ্বব্যাপী পদার্থ,

তাহার অপ্রাপ্তি অনন্তব, এ জন্য ভ্রন্মকে "অধিগন্তব্য" বা প্রাপ্য বলা যায় না। মোকবাদী দকল সম্প্রদায়ই মোক্ষকেই জীবের "অধিগন্তবা" যদিয়াছেন। তন্মধ্যে হৈতবাদী সম্প্রদায় মোক্ষকে ব্ৰহ্ম ইইতে স্বৰূপতঃ ভিন্ন পদাৰ্থ বলিয়াই "অধিগন্তব্য" বলিয়াছেন। সেই মোক্ষ লাভের জন্য ব্ৰহ্ম উপান্ত, তদ্ম ব্যের, ত্রদ্ধ ক্ষের, কিন্তু ত্রদ্ধ "অধিগ্রুবা" নহেন। ত্রদ্ধ অসিদ্ধ নহেন বলিয়াও মোকের উপারের বারা লভ্য নহেন। মহর্ষি গোতম হৈত পক্ষ অবলম্বন করিরাই নোক্ষের উপায় বলিরাছেন এবং ন্যারবিদ্যার "প্রস্থানা" হুসারে মোক্ষোপায়ের কোন অংশবিশেবই বিশেষরূপে বলিয়াছেন, এ জন্ত তিনি "প্রদের"মধ্যে ঈশ্বরের উল্লেখ করেন নাই। জীবাত্মাদি হাদশ প্রকার পদার্থকেই তিনি "প্রমের" বলিয়াছেন অর্থাৎ "হের", "অধিগস্তব্য" এবং "অধিগস্তা" অর্থাৎ যিনি মোকলাত করিবেন, এই গুলিকেই তিনি "প্রমেদ্ন" বলিয়াছেন। উহাদিগের মিথাজ্ঞানই তাঁহার মতে সংসারের নিনান। তাঁহার মতে জীবান্মবিষরে মিথ্যাজ্ঞান আর ব্রন্ধবিষরে মিখ্যাজ্ঞান একই পদার্থ নহে। কারণ, জীবাত্মা বন্ধ হইতে ভিন্ন পদার্থ। স্থতরাং বন্ধবিদয়ে মিথাজ্ঞানকে তিনি অহৈতবাদীর ভাগ সংসারের নিদান বলিতে পারেন না। বন্ধবিষয়ে আমিছ-বৃদ্ধিরূপ অহন্ধারও জীবের আজন্ম-দিদ্ধ নহে। পরস্তু ত্রন্ধবিষয়ে ভেদবৃদ্ধিই অসংখ্য জীবের বন্ধমূল হইরা আছে। কিন্তু শরীরাদি পদার্থে আমিস্ক-বৃদ্ধি সকল জীবেরই আজনাসিদ্ধ। যে সকল জীবের ঈশ্বর বিবরে কোন জানই নাই, তাহাদিগেরও জন্মাবধি শরীরাদি পদার্থে আমিছ-বৃদ্ধি বা ঐরপ সংস্থার বছমুল বলিয়া সর্জ-সম্মত। স্কুতরাং ঐক্লপ অহম্বারই প্রধানতঃ সংসারের নিদান এবং ভাষ্যোক্ত আরও কভকগুলি মিখ্যাক্সানও জীবের মোক্ষ-সাধনাতুর্গানের প্রতিবদ্ধক হইয়া সংসারের নিদান হইয়া পড়ে। ঈশ্বর-বিষয়ে ঐক্লপ কোন মিগ্যাজ্ঞান কাহারও হইলেও যদি তাহার গোতমোক্ত দাদশ প্রকার "প্রমের" পদার্থে বিখ্যাক্তান প্রবল না থাকে, তবে উহা মোক্ষসাধনামূর্চানের প্রতিবন্ধক হয় না। ঈখর না মানিয়াও অত্তিক হওয়া বায়, নিরীখরবাদী সাংখ্য প্রভৃতি আত্তিক সম্প্রদায়ও মোক্ষসাধনের অনুষ্ঠান করিয়া গিয়াছেন। অন্তর্ভানের কলে শেষে তাঁহাদিগেরও কোন কালে ঐ মিথাঞ্জান দুরীভত হুইয়া ত্রন্ধ-জিজ্ঞাসা উপস্থিত হওয়ার তাঁহারাও ত্রন্দের প্রবণ, মনন, নিদিখাসনের দারা ভ্রন্ধসাক্ষাৎকার করিয়া ঐ মিথ্যাজ্ঞান দূর করিয়াছেন, ইহা কিন্ত আমার বিশাস। বাহারা শুভ অন্তর্জান করেন, ভগবান রূপা করিয়া তাঁহাদিগের ভ্রম দূর করিয়া থাকেন। ফলকথা, ঈখর বিবয়ে মিগ্রাজ্ঞানকে সংসারের নিদান বলা অনাবঞ্চক এবং পুর্ব্বোক্ত প্রকারে উহা সংসারের নিদান হইতেও পারে না। এ জন্ত মন্ত্রি গোতম ঈশ্বরকে "প্রমেন" পদার্থের মধ্যে উরেখ করেন নাই। জীবান্তাকেই প্রমেন পদার্থের প্রথমে উল্লেখ করিয়াছেন। জীবান্ধারই মোক্ত হইবে এবং শরীরাদি পদার্থে জীবান্ধার অহঙ্কার বা আমিত্ব-বৃদ্ধিই মুমুকুর চরমে বিনষ্ট করিতে হইছে। আমি আমার ঐ অহঙ্কার বিনষ্ট করিতে না পারিলে কিছুতেই সংসারমুক্ত হইতে পারিব না। জীবাত্মা বন্ধ বা ঈশ্বর হইতে ভিন্ন, স্থতরাং ব্রহ্মাকাৎকারই জীবাস্থ্যাকাৎকার নহে। ব্রহ্মাকাৎকার জীবান্ধ্যাকাৎকারের জন্ত পূর্বের আবশ্রক হয়, স্কুতরাং উহা মোকের সাকাৎ কারণ নহে। জীধান্মসাকাৎকার মোকের সাকাৎ কারণ, এ জন্ত মহর্বি গোতম তাঁলার "প্রমেয়"-পরার্থের মধ্যে জীবান্মারই উল্লেখ

করিয়াছেন, ঈশ্বর বা প্রমান্থার উল্লেখ করেন নাই। ফল কথা, দৈত পক্ষে যে আন্ধার তব-সাক্ষাৎকার মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ, মহর্ষি গোতম সেই জীবান্ধাকেই "প্রমেন্ন"মধ্যে উল্লেখ করিয়া-ছেন। গোতবের পরিভাষিত "প্রমের" ভিন্ন আরও অনেক প্রমের আছে, সে সকল প্রমেরও নর্থি গোতমের সক্ষত। ঈশ্বরও তাঁহার সক্ষত। তবে তিনি বে ভাবে মোকোপবোণী প্রার্থের প্রহণ করিরাছেন, ঈশ্বর প্রভৃতি পদার্থ মোকোপবোগী হইলেও দে ভাবে দে দিক্ দিরা মোকোপবোগী নহে। মহবি গোতমোক্ত "প্রমের"-পদার্থগুলির তত্ত্বাকাংকার করিতে হইবে। তত্ত্বাকাংকার ব্যতীত মানস প্রত্যকাত্মক মিথাজ্ঞান নিবৃত্তি হইতে পারে না। জীব মনের ছারাই শরীরাদি পদার্থকে আত্মা বলিরা বুঝিতেছে, স্থতরাং মনের বারাই আত্মাদি পদার্থের তত্বসাঞ্চাংকার করিতে হইবে ("মনসৈবাহুদ্রন্তবাং")। স্বতরাং মনকে সাধনের দারা ঐ তত্ত সাক্ষাৎকারের যোগ্য করিতে হইবে, ঈশ্বর-প্রণিধানাদি নানাবিধ উপার অবলম্বন করিতে হইবে; দে সবগুলি ভারবিদ্যার "প্রস্থান" নছে; কারণ, ভারবিদ্যা উপনিবদের ভার কেবল অধ্যাত্মবিদ্যা নহে, ইহা গীতার ভার "ব্রহ্মবিদ্যা" বা "বোগশাস্ত্র" নহে। "প্রস্থান"-তেনেই শাস্ত্রের ভেদ। এক শান্তের "প্রস্থান" অন্য শান্তে বিশেষরূপে প্রতিগাদিত হইলে শান্তভেদ হইতে পারে না। গীতা প্রভৃতি শাস্ত্রেও ন্যায়বিদ্যা এবং জন্যান্য জনেক বিনার "প্রস্থান"গুলি বিশেষরূপে বর্ণিত হয় নাই, তাহাতে সেই সকল শাল্পের কোন অসম্পূর্ণতাও হয় নাই। যে শাল্পের যেগুলি "প্রস্থান", সেইওলিই তাহার বিশেষ প্রতিপাদ্য, অসাধারণ প্রতিপাদ্য। তাহাতে শাস্ত্রাস্তরের "প্রস্থান"গুলি বিশেষরূপে বলা হয় নাই, তাহা বলাই উচিত নহে। অনা শাস্ত হইতেই দেগুলি জানিতে হইবে। পৰিগণ এই প্রণালীতেই ভিন্ন ভিন্ন শাস্ত্র বুলিরাছেন। প্রস্থানতেনে এবং অধিকার-ভেদেই শান্তের ভেদ হইয়াছে, উপদেশের ভেদ হইয়াছে। মহর্ষি গোতমোক "প্রমের"-তত্ত্পাক্ষাৎকারের অন্য পূর্বে ঐ প্রমেরগুলির শ্রবণ ও মনন করিতে হইবে। দেই প্রদের মননের জন্য মহর্ষি গোত্র প্রমাণাদি পঞ্চদশ পদার্থের তত্ত্ব জ্ঞাপন করিয়াছেন। ঐ পঞ্চনশ পদার্থের তত্ত্জানের সাহায়ে মুদুকু প্রমের পদার্থগুলির মনন করিবেন। মহর্ষি প্রদের-পরীকার দ্বারা (তৃতীর ও চতুর্থ অধ্যারে ) দেই মননের প্রণালী দেথাইয়াছেন। সুমুক্ ঐ প্রণালীতে আয়াদি পদার্গের মনন করিবেন এবং বত দিন পর্যান্ত লোকসঙ্গ অপরিহার্য্য থাকিবে, তত দিন পর্যান্ত বিরুদ্ধবাদী নান্তিক প্রভৃতির দহিত বাধ্য হইয়া বিচার করিলা নিজের প্রবণ-মনন-লব্ধ তথ্যনিশ্চয় রক্ষা করিবেন। অন্ত কোন উদ্দেশ্তে কথনও ঐরপ জন্ন বিতপ্তা করি-বেন না। গুরু প্রভৃতির সহিত "বাদ" পর্যান্ত করিতে পারেন। অর্থাৎ প্রমাণাদি পদার্থগুলি প্রদেশ-বিচারের অন, উহাদিগের তত্ত্তানের সাহারে প্রদেশগুলির দনন এবং নিজের বথার্থ বিশ্বাদ রক্ষা করাই মুমুক্তুর কার্য্য। বিরুদ্ধবাদীদিগের দৌরাক্সে বৈদিক দিদ্ধান্তে স্থুচির কাল হইতেই আঘাত গড়িতেছে, অনেক বিচারশক্তিশূন্য ব্যক্তির বিখাস নট হইতেছে, নাস্তিকতা উপস্থিত হইতেছে এবং ঐ দৌরান্মোর আশঙ্কা চিরকালই আছে ও থাকিবে। এ জন্য ন্যার্বিদ্যার আল্পায় মহবি বিচারাল "প্রমাণা"দি পদার্থের তত্ত্ জানিতে উপদেশ করিরাছেন এবং আল্পরকার

জনা, ধর্ম রকার জন্ম, আন্তিকতা রকার জনা "জন", "বিতপ্তা", "ছল", "জাতি" প্রভৃতিরও উপদেশ করিরা গিয়াছেন। শেবে তিনি \* স্পাঠ করিয়াই বলিবা গিয়াছেন যে, যেমন কোন কুন্ত বুকাদি বুকার জন্য লোকে কণ্টকযুক্ত শাধার দারা আবরণ করিয়া রাখে, তদ্রুপ নিজের আরাদ-লন তথ্যনিশ্চয় বহ্নার জনা প্রয়োজন হইলে "জন্ন" ও "বিতথা"ও করিতে হইবে। ঈশ্বর প্রমাণাদি পদার্থের ভার "প্রমের"-মননোপ্রোগী বিচারাক পদার্থ নহেন, এ জন্তু প্রমাণাদি পঞ্চদশ পদার্থের মধ্যেও বিশেষরূপে ঈশ্বরের উরেথ করেন নাই। তবে বিচারে দিল্লাস্করূপে ঈশ্বরের দে জ্ঞান আবগ্রক, তাহা মহবি-কথিত "সিহাস্ত" পদার্থের তত্ত্তানেই হইবে। ঈশ্বর যথন দিদাস্ত, মহর্ষি গোতমেরও দিদ্ধাস্ত, তথন দিদ্ধাস্তের তত্ত্ব বৃথিতে বলাতেই ঈশারকে দিদ্ধাস্তরূপে বুঝিতে বলা হইয়াছে। অবগ্র তাহাতে ঈশ্বরের বিশেব জ্ঞান হয় না। কিন্তু প্রমেশ-মননের জল্প অখবা বাদিনিরাণ করিয়া নিজের আয়াসলক তম্বনিশ্চয় রক্ষা করিবার জন্য প্রমাণাদি পদার্থের ন্যায় এবং জর-বিভগু প্রভৃতির ন্যায় ঈখরের বিশেষ জ্ঞান আবগুক হয় না, তত্ত্তান আবগুক হর না। তজ্জনাই মহর্বি ঐ সকল পদার্থের মধ্যেও ঈশ্বরের বিশেষ উল্লেখ বা সংশ্রাদি পদার্থের নায় পৃথকু উল্লেখ করেন নাই। ফল কথা, পূর্ব্বোক্ত প্রকারে যে দকল পদার্থ মোক্ষোপযোগী, মহর্বি ভাহাদিগেরই বোড়শ প্রকারে বিশেব উল্লেখ করিয়াছেন। ঐ ভাবে খাছারা মোক্ষের উপরোগী নহে, ভাহার। অন্য ভাবে মোকে বিশেষ উপযোগী হইলেও মহর্ষি সেগুলির বিশেষ উল্লেখ করেন নাই। কারণ, সেগুলি তাঁহার নাারবিদ্যার বক্তব্য নহে। মোকে কত পদার্থ, কত কর্ম উপযোগী অৰ্গাৎ আবশুক আছে, মোকৰাদী সকলেই কি তাহার সবগুলির বিশেষ উল্লেখ করিয়াছেন ? নিজ শাস্ত্রের প্রস্থানান্ত্রদারেই সকলে প্রতিপাদ্য বর্ণন করিরাছেন। মহর্ষি গোতমের ক্লারশার সংগান্ন অংশে মনন-শার। প্রতির "মন্তবাঃ" এই কংশে তিত্তি স্থাপন করিয়াই এই ন্যারশান্তের গঠন। ইহার সাহান্তে নুস্কু "প্রমের" মনন করিবেন এবং সেই অপরিপঞ্ তৰ্নিশ্চয়কে বিক্ষবাদীদিগের আক্রমণ হইতে রক্ষা করিবেন, এই পর্যান্তই অধ্যান্ত অংশে এই স্কারশাত্রের মুখ্য ব্যাপার। শেকে মুমুকুর আর ধাহা বাহা কর্ত্তব্য, তাহার বিশেষ বিবরণ অন্য শাস্ত্রে আছে। মহর্ষি গোতম্ও আবখ্যক বোবে দেওলির সংক্রেপে উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি চতুর্থাখ্যারের শেষে বনিয়াছেন বে, মোক্ষলাভের জন্ম এই পর্যান্তই চরম অনুষ্ঠান নতে, ইহার জন্য বোগাত্যাস করিতে হইবে; যম, নিয়ম প্রভৃতি বোগশাস্তোক্ত সমস্ত উপায় অবলম্বন ক্রিতে হইবে। স্তরাং নহর্ষি গোতম ঈশ্বরকে ছাড়িয়া দিয়াই মোক্ষের উপায় বর্ণন করিয়াছেন, ঈশবের সহিত ন্যায়দর্শনের মুক্তির কিছুমাত্র সংশ্রব নাই, এ কথাও জ্বোর করিয়া मिकाखन्नरभ वना संग्र ना ।

মূলকথা, এই ন্যাৰবিলা মুমুক্কে আন্থানি প্ৰমেন্ন পদাৰ্থের মনন পৰ্যান্ত পৌছাইয়া দিয়া বলিয়া গিয়াছেন বে—"বাও, তুমি এখন নিশিখাসনের তৃতীয় সোগানে গিয়া বসিয়া পড়, এখন তোমার

 <sup>&</sup>quot;कवांवानगांदगःतक्षणांवीः वद्यन्तिक्षकः नीवधात्राहतक्षणांवीः ककिक्षांवानव्यव्यः।"—क्षाव्यवः, काराहतः।

সে অধিকার জন্মিরাছে। প্রমেন্ন তত্ত্বদাক্ষাৎকারের জন্ম তোমাকে এখন ঐ "প্রমেন্ন" পদার্থের খ্যান, ধারণা ও সমাধি করিতে হইবে। ওজ ও শান্তের উপদেশামুসারে ঈশবের উপাসনা প্রথম হইতেই করিতেছ, এখন প্রমেরতত্ত সাক্ষাৎকারের জন্য ঈশরে ভোমার প্রেমলকণা ভক্তির আবশুক হইবে। তাহার পরে ঈশ্বরের শ্রবণ, মনন, নিদিখ্যাদনের হারা তাহারও তত্ত্ব-দাকাৎকার করিতে হইবে। ভক্তির পরিপাকে ঈশ্বরদাকাৎকার হইবে। তাহার পরে ভোমার নিজের আত্মাক্ষাৎকার হইবে,—প্রমেয়ভব্সাক্ষাৎকার হইবে। সেই প্রমেয়ভব্ সাক্ষাৎকারই তোমার মোক্ষের চরম কারণ, তাহার জন্মই ঈররদাক্ষাৎকার পর্যান্ত আর দমত দাবন আবশুক। আমি তোমাকে "প্রমের" পদার্থের "মনন" পর্যান্ত পৌছাইয়া দিলাম, এখন তোমার আর ঘাহা বাহা আবগুক, তাহার জন্ত অধ্যাত্মশার, বোগশার আছেন, বন্ধনিষ্ঠ গুরু আছেন, তুমি দেখানে বাও। আমি এত দিনে তোমার যে বিখাদ জন্মাইরাছি, তাহা রক্ষা করিব, তুমি যাহাতে যে কোন ব্যক্তির নিকটে প্রতারিত না হও, প্রতারিত ইইরা যাহাতে অভীষ্ট-লাভে আবার অনেক পশ্চাংপদ হইরা না পড়, তোমার স্থিরীক্ত সাধনপ্রণালী হইতে, দিল্লান্ত হইতে क्षष्टे मा इ.८, তোমার গুরুপদিষ্ট তত্ত্বে পদে পদে সন্দিহান হইয়া, পুনঃ পুনঃ গুরুর অকুসন্ধানেই সমগ্র জীবন অতিবাহিত না কর, আমি দে বিধয়ে দর্মনা দৃষ্টি রাখিব। তুমি আমাকে ভূলিও না, আমাকে তোমার অনেক সমরেই আবস্তুক হইবে, আমি ভোমার নিকটে থাকিয়া তোমার অনেক অন্তরায় দূর করিব, বোগশান্ত্রোক্ত অনেক "অন্তরায়" দূর করিতে তুমি আমাকে আত্রয় ক্রিও। যাও, এখন ভূমি নিদিখাসনের তৃতীয় সোপানে গিয়া বসিরা পড়। চতুর্গাধারে বধাস্থানে এ সকল কথার বিশেষ আলোচনা তাইব্য। এখানে আর বেশী বলা বার না। সকল কথা বিশাদ করাও এখানে সম্ভব নহে।

কেই বলেন, আন্তরিষরক মিথ্যাজ্ঞানই হুত্রে 'মিথ্যাজ্ঞান' শব্দের হারা কথিত ইইরাছে। উহা ছাড়া আর যে সকল মিথ্যাজ্ঞান আছে, পূর্ব্বোক্ত আন্তরিষরক মিথ্যাজ্ঞানের নাশেই দে সমন্ত নাই ইইরা যায়, স্ত্রেরাং ফ্রেছ "দোব" শব্দের হারা আন্তরিষরক মিথ্যাজ্ঞান ভিন্ন সমন্ত "মোহ" এবং "রাগ" ও "হেষ" বুঝিতে ইইবে। বছতঃ মহর্ষিও পরে চতুর্থাধ্যায়ে অহকারনিহুতির কথাই বিনিয়াছেন। শরীরানি পদার্থে আন্তর্বুছিই অহকার। আন্তরিষরক ঐরপ মিথ্যাজ্ঞান বিশেষকেই মহর্ষি "মিথ্যাজ্ঞান" শব্দের হারা এখানে লগত করিতে পারেন এবং এ জন্য তিনি স্বর্নাক্তর "মোহ" শব্দ ত্যাগ করিয়াও "মিথ্যাজ্ঞান" শব্দের প্ররোগ করিতে পারেন। কিন্তু আন্তর্নাক্তর মিথ্যাজ্ঞানের নাশে হইতে পারে না। বে বিষরে মিথ্যাজ্ঞান নাই করিতে ইইবে, দেই বিষরেই তত্ত্ত্ঞান হওরা আবশ্যক। তবে আন্তর্ভুক্ত জান, ঈশ্বরতন্ত্রজ্ঞান প্রভৃতি ঐ সমন্ত তত্ত্ত্জানের নিপাদক হয় বটে, কিন্তু যে মিথ্যাজ্ঞানটি নাই হইবে, এ জন্তুই ভাষ্যারা আন্তর্ভি সকল "প্রমেরে"ই মিথ্যাজ্ঞানের বর্ণনা করিয়া, তাহানিগের সকলেরই তত্ত্ত্ঞানের হর্ণনা করিয়াছেন।

এখন আর একটি কথা এই যে, মিখ্যাজ্ঞান পুর্বজাত এবং তত্ত্তানের বিরোধী। তত্ত্তান নিখাজানকে কি করিয়া বাধা দিবে ? যেমন তবজান উপস্থিত হইলে আর মিখ্যাজ্ঞান জন্মিতেই পারিবে না বলা ইইতেছে, তত্রপ মিথাজ্ঞান বাহা পূর্বেই জনিয়াছে এবং বাহা তব্জানের বিপরীত, স্বতরাং তহজানের বাবক, তাহা থাকিতে তহজান উপস্থিত হইতে পারে না বলিতে পারি ? যে ছুইটি জ্ঞান পরস্পার বিরোধী, তাহাদিগের মধ্যে যেটি প্রথমে জন্মিরাছে, সেইটিই প্রবল হয় ; যেমন প্রত্যক্ষ ও অনুমান পরস্পার বিরোধী হইলে, সেখানে পূর্ব্বজাত প্রত্যক্ষই প্রবল, এ জন্য দেখানে প্রতাক্ষের বিরোধিতাবশতঃ অনুমান হইতেই পারে না। উদ্যোতকর এই প্রশের অবতারণা করিলা বলিলাছেন বে, মিখ্যাজ্ঞান তহজ্ঞানের বিপরীত হইলেও তত্ত্তানের বাধক হইতে পারে না। কারণ, মিখ্যাজ্ঞান সহারণুনা বলিয়া তুর্বল, তভ্ততান সহায়তুক্ত বলিয়া প্রবল, স্তরাং তত্ত্বসনই মিথ্যাজানকে বাধা দিবে। তত্ত্তান প্রাকৃত তত্তকে বিষয় করিয়া কলে, তাহা বথার্থ জান, স্নতরাং প্রকৃত তত্ত্ব বা প্রকৃত অর্থ ই তত্ত্তানের সহায়। প্রকৃত পদার্থটি তত্বজ্ঞানের বিষর হইরা তাহাকে প্রবল করে। মিখ্যাজ্ঞান দেরূপ না হওয়ার তরপেকা তুর্বল; স্তরাং তাহা পূর্বজাত হইলেও পরজাত প্রবলের দারা বাদিত হইতে পারে এবং তক্তানে বিশেব বিশেব প্রমাণের সাহায্য রহিয়াছে। প্রমেয় তত্তভান করিতে হইলে শান্ত-প্রমাণের দারা প্রথমে প্রমেরবিবরক "প্রবণ" করিতে হইবে। তাহার পরে অনুমান-প্রমাণের দারা थे दिवदा "मनन" क्तिएक इहेरव। त्नारम के विस्ता मान, भातमा, ममाधि क्तिएक इहेरव। তাহার পরে প্রমেন-তর্ব সাক্ষাৎকার হইবে। স্কুতরাং এই প্রমেন-তর্গাক্ষাৎকাররূপ তর্জান আগমাদি অমাণের হারা দ্মথিত হইয়া দৃঢ়মূল হওয়ায়, ইহা পরজাত হইলেও পূর্বজাত ত্বল মিখ্যাজ্ঞানকে বাধা দিয়া থাকে এবং দিতে পারে এবং মিখ্যাজ্ঞান পূর্মে জন্মিলেও এবং বন্ধুল হইরা থাকিলেও প্রবল তভ্জান পরে জ্বিতে পারে। প্রবল হইলে সে পূর্বের বছমূল ছ্র্মানকে উন্মুলন করিয়া তাহার হল অধিকার করিতে পারেও করিয়া থাকে। এ কথারও বথাস্থানে পুনরালোচনা দ্রন্থর। পরস্পর নিরপেক জ্ঞানের মধ্যে পরলাত জ্ঞানের প্রাবল্য বিষয়ে ভট্ট কুমারিলও "তন্ত্রবার্তিকে" অনেক কথা বলিয়াছেন।

হত্তে 'হাখ' প্রনৃতি শব্দ বে ক্রমে গঠিত, তদন্ত্রনারে "হাখ'ই সর্বাপ্রথম। 'জ্বা', 'প্রবৃত্তি', 'লোখ', 'মিখাক্রান', এই চারিটি উত্তর। ফলে জ চারিটি কারণ উহাদিগের প্রত্যকের পূর্বাটি প্রত্যকের কার্য। 'উত্রেক্তরাপারে' ইহার অর্থ কারণগুলির অপার। 'তদনস্তরাপারাং' ইহার অর্থ তাহাদিগের কার্যাগুলির অপারবশতঃ। কারণের অনস্তর্গ্রই কার্য্য হয়, এ জ্বন্ত প্রচীনগণ কার্যা অর্থে 'শেন' শব্দ এবং 'জনস্তর' শব্দের প্ররোগ করিতেন। আবার বাহার অন্তর নাই অর্থাং ব্যবদান নাই, অর্থাং বাহা অব্যবহিত, তাহাও অনস্তর শব্দের হারা বুঝা বার। বাহা অব্যবহিত পূর্বা, তাহাকেও জ অর্থে 'অনস্তর' বলা বার। মহবি দেই অর্থেই এখানে অনস্তর শব্দের প্রযোগ করিয়াছেন; ইহা বাহারা বলিয়াছেন, তাহাদিগের মতে "তদনস্তরাপারাং" ইহার অর্থ 'তাহাদিগের পূর্বা প্রারোর বলিয়াছেন, তাহাদিগের মতে "তদনস্তরাপারাং" ইহার অর্থ 'তাহাদিগের পূর্বা প্রারোর বলিয়াহেন, তাহাদিগের মতে

কলে 'কার্যাণ্ডলির অপারবশতঃ' এই কর্য ই বলা হয়। কারণ, স্থত্রের পাঠক্রমানুসারে কার্যাণ্ডলিই পরপরটির পূর্ব্ধ। এখন দেখুন,—

| ( श्र्क ) इःथ,      | (উত্তর) জনা।         |
|---------------------|----------------------|
| ( शूर्व ) जन्म,     | (উত্তর) প্রবৃত্তি।   |
| (পূর্ম ) প্রবৃত্তি, | (উত্তর) দোব।         |
| ( পূर्व ) मार,      | (উত্তর) বিখ্যাজ্ঞান। |

উত্তরগুলি কারণ, পূর্বাগুলি তাহার কার্যা; কারণের অপারে কার্য্যের অপার হইরা থাকে, বেমন কমনিনিত্রক জর হইলে দেখানে ককের অপারে জরের অপার হয়। এখানেও স্থানেজ হংখাদি পদার্থগুলির উরূপ নিমিত্র-নৈমিত্তিক ভাব থাকার উহাদিপের এক একটি উত্তরের অপারে তংপুর্বাটির অর্থাৎ তাহার কার্য্য পূর্বাটির অপার হইলে। 'মিথ্যাজ্ঞানে'র অপারে তাহার কার্য্য দোবের অপার হইলে। দোবের অপার হইলে। গুরুত্তর অপার হইলে। প্রবৃত্তির অপার হইলে আর হুংখার দাইলে না। তথা করিরা মিথ্যাজ্ঞানপূর্বাক, ঐ মিথ্যাজ্ঞান আবার হুংখাদিপূর্বাক। পূর্বাে হুংখাদি, পরে মিথ্যাজ্ঞানের উৎপত্তি, পরে হুংখাদি, ইহা বশা বাইলে না। উহারা অনাদি। অনাদি কাল হইতে ঐ পদার্থগুলির কার্য্য-কারণ ভাবই বংশার। উহারিপের অনাদিত্ব স্করার অনাহিল,—"ত ইমে মিথ্যাজ্ঞানাদরঃ।" ন্যার্যান্তিককার আবার ই অনাদিত্বকে বিশেষ করিরা বলিরাছেন,—"ত ইমে মিথ্যাজ্ঞানারাক ক্রমের বিপরীত ক্রমে উহারই ব্যাথ্যা করিরাছেন—"ত ইমে ছংখানাঃ।"

র্ত্তিকার বিশ্বনাথ স্থ্যের "তদনস্তরাপারাৎ" এই কথার ব্যাখ্যার বলিয়াছেন—"তদনস্তরন্ত ওৎসন্নিহিতত্ত পূর্বাপূর্বজ্ঞাপারাৎ।" শেবে বলিয়াছেন বে, ছঃথের অপারই বখন অপবর্গ, তখন অপবর্গকে ছঃথের অপার প্রযুক্ত বলা বায় না, স্থতরাং স্ত্রে পঞ্চমী বিভক্তির অভেদ অর্থ কোথারও দেখা বায় না, ইয়া মনে করিয়া আবার শেবে বলিয়াছেন বে, স্থ্রে অপবর্গ শব্দের হারা অপবর্গব্যবহার পর্যান্তই বিবক্ষিত। মনের ভাব এই বে, অপবর্গ ছংখের অপারস্থকণ হইলেও অপবর্গ ব্যবহার অর্থাৎ অন্য লোকে বে 'অমুক্তের অপবর্গ হইলাছে' ইত্যাদি শব্দ প্রয়োগাদি করে, তাহা ছঃথের অপারপ্রযুক্ত। কেই বলিয়াছেন, স্থ্রে 'অপবর্গ শব্দের হারা এখানে অপবর্গের প্রাপ্তি পর্যান্ত বিবক্ষিত। স্থতরাং গঞ্চমী বিভক্তির অসংগতি নাই। মনে হয়, এই পঞ্চমী বিভক্তির গোলবোগ মনে করিয়াই শারীরক ভাষ্যের "রক্ষপ্রভা" টাকাকার শ্রীগোবিন্দ এই স্থ্রে বাগ্যাম বলিয়াছেন—'তম্ম প্রযুক্তি-রূপহেতোরনন্তরন্ত জন্মনোহপায়াৎ ছঃখবংসরূপোহপবর্গো ভবতীত্যর্গঃ।'—( বেদান্তদর্শন, চতুর্গ স্থ্র, শারীরকভাষ্য প্রইব্য )। অর্থাৎ তিনি স্বন্তম্ব "তং" শব্দের হারা কেবল "প্রবৃত্তি"কে

ধরিরা "তদনন্তর" অর্গাৎ দেই প্রবৃত্তির কার্য্য এবং প্রবৃত্তির অব্যবহিত পূর্ব্বে উরিথিত "জরের" অপারবশতঃ তৃঃধের ধংসরপ অপবর্গ হয়, এইরপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্তু স্তর্জ্ব "তং" শক্ষের হায়া তাহার পূর্বের একরোগে কথিত "জয়", "প্রবৃত্তি," "দোষ" ও "মিথাক্রান" এই চারিটিই প্রান্থ হওয়া উচিত। ঐ চারিটিই "উত্তরোত্তর" শব্দের প্রতিপাদ্য। স্থতরাং মহর্ষি ঐ চারিটিই "তং" শব্দের হায়া প্রকাশ করিয়াছেন, ইহাই বুরা যায়। উহার মধ্যে একমাত্র "প্রবৃত্তি"ই "তং" শব্দের হায়া মহর্ষির বিবক্ষিত, ইহা কিছুতেই মনে আসে না। তাহার পরে বৃত্তিকারের ব্যাথাতে পঞ্চনী বিভক্তির আভেদ অর্থও সঙ্গত হয় না। এক হঃবাপারের বহিত অপবর্গর অভেদ থাটিলেও জয়ের অপায় প্রভৃতির সহিত থাটে না। কারণ, সেওলি অপবর্গঅরপ নছে। একই পঞ্চনী বিভক্তি তিয় তিয় গুলে তিয় তিয় অর্থে মহর্ষি প্ররোগ করিয়াছেন,
ইহা মনে হয় না। বৃত্তিকার তাহাই মনে করিয়া ঐ কথা লিথিয়াছেন। শেষে তিনিও ঐ
পক্ষ তাগি করিয়া "অপবর্গ" শব্দে লক্ষণা স্বীকার করিয়াছেন। কিন্তু মহর্ষি অপবর্গ-বাবহারের
প্ররোজক বলেন নাই। পরা মৃত্তির ক্রম প্রদর্শনের অন্ত অপবর্গেরই প্রবোজক বলিয়াছেন। ফল
কথা, নহর্ষি অপবর্গ ব্যবহার বুঝাইতেই "অপবর্গ" শব্দের প্রবোগ করিয়াছেন, ইহা মনে আনে না।
মহর্ষি-স্ত্তের "অপবর্গ" শব্দে ঐরপ আধুনিক লক্ষণা অন্তুমোদন করা বায় না।

বন্ধতঃ স্থাত্র "তদনভারাপার" শব্দের প্রতিপান্ত কেবল হংথের অপায় নহে, কেবল জ্ঞের অপায়ও নছে; দোবের অপায়, প্রবৃত্তির অপায়, জন্মের অপায় এবং ভঃগের অপায়, এই চারিটি অপার্ট উহার প্রতিপাদা। তক্ষণো ত্তথের অপায় স্বরং অপবর্গ-স্থরূপ হইলেও আর তিনাট অপান ঐ অপবর্গের প্রয়োজক। উহাদিদের ঐ প্রয়োজকত প্রুমী বিভক্তির দারাই প্রকাশ ক্রিতে হইবে। অথচ ছঃখাপারের কথাটাও উহার মধ্যে বলিতে হইবে। কারণ-নাশক্রমে কার্য্যনাশ হইয়া শেষে হংগ পর্যান্ত নষ্ট হইলেই পরা মৃক্তি হয়, এই ক্রম প্রদর্শনও করিতে হইবে। 'ত্ৰনম্ভর' শক্ষের ছারা ছংগও ধরা পড়িরাছে, কিন্ত ছংবের অপায় অপবর্গ প্রবাজক নহে, এ জনা ঐ স্থলে পঞ্চমী বিভক্তি খাটে না। কিন্তু আর তিনটি অপারে অপবর্গের প্রবোজকত্ব ধাকার দেই তিন হলে পঞ্চনী বিভক্তি গাটে এবং পঞ্চনী বিভক্তির প্রয়োগ আবস্তক। একের বেলার না খাটলেও বছর অনুরোধে দর্কাত্র একরূপ ব্যবস্থা ঋষিগণ করিয়াছেন; তাই মনে হর, এখানেও মহর্ষি গোতন বছর অনুরোধে একেবারে "তদনস্তরাপানাং" এইরূপ পঞ্চমী বিভক্তিবৃক্ত ৰাক্য প্ৰয়োগ করিয়াছেন। উহার মধ্যে জঃখাপায়ের সহিত পঞ্মী বিতক্তির অর্থের কোন সম্বন্ধ বিব্দিত নহে। কারণ, ভাহাতে পঞ্চমী বিভক্তির অর্থ হেতৃত্ব বা প্রযোজকত্ব এখানে দম্ভব হয় না। আর তিনটি অপারে সম্ভব হর এবং তাহাদিগকেই প্রবোজক বলিতে হইবে, মহর্ষির তাহাই বিৰক্ষিত। এ জন্ম নহবি ঐক্তপে পঞ্চনী বিভক্তির প্ররোগ করিয়াছেন। কলতঃ "হংখাপানানপ্রর্গঃ" व्यक्तिम अस्त्रांश मासू ना इंटरम् "जनमञ्जताभागानभूनर्गः" व्यहेत्रभ अस्त्रांश कर्ता बांहेर्ड भारत । কারণ, উহার মধ্যে ভূথেব অপায় অপবর্গ প্রযোজক না হইলেও আর তিনটি অপায় অপবর্গের প্রযোজক, সেই তিনটিকেই অপবর্গের প্রযোজক ব্যাবার জনা বছর অন্থরোধে মন্থ্রি একবারে "তদনন্তরাণায়াং" এইরপ প্রয়োগ করিয়াছেন। ঋবিগণ এইরূপ প্রয়োগ করিতে আমাদিগের ন্যার সন্কৃতিত হইতেন না। মহর্ষি গোতদের অন্যত্তও এইরূপ প্রয়োগ দেখা যায়। তাই মনে হয়, মহর্ষি এখানেও বছর অফুরোনে একরূপ প্রয়োগ করিয়াছেন, ইহাই যেন প্রকৃত কথা। স্থাগিণ এখানে বৃত্তিকার প্রভৃতির পঞ্চমী বিভক্তির সন্ধৃতি ব্যাখ্যার সংগতি চিন্তা করিয়া এবং অল্প কোনরূপ সংগতির চিন্তা করিয়া প্র্যোক্ত সমাধানের সমালোচনা করিবেন। আর চিন্তা করিবেন, বৃত্তিকারের ন্যায় প্রাচীন্যাণ এখানে পঞ্চমী বিভক্তির সংগতি দেখাইতে যান নাই কেন ?

কেহ কেহ বলিরাছেন, রাগ ও বেব ধর্ম ও অধর্মের কারণ নহে। ইচ্ছা ব্যতীতও গঙ্গাআনাদি কার্ম্যের দ্বারা কর্মশক্তিতে যখন ধর্ম হয় এবং দেব ব্যতীতও হিংসাদি ঘটিয়া গেলে
বখন তজ্জন্য অগর্ম হয়, আবার জীবন্দুক ব্যক্তির রাগ ও দেব থাকিলেও যখন ধর্মাধর্ম জন্মে না,
তখন রাগ ও বেব ধর্ম অগর্মের কারণ বলা বার না। স্থাত্র "দোব" শক্তের দ্বারা মিখ্যা জ্ঞানজন্য সংস্কারই বিবক্ষিত। উহাই ধর্মাধর্মের কারণ। জীবন্দুক ব্যক্তির উহা না থাকাতেই
রাগ ও বেববশতঃ কর্ম করিলেও ধর্ম ও অধর্ম হয় না।

ইহাতে বক্তব্য এই বে, মহর্ষি গোতমের পরিভাষাত্রসারে "দোষ" শব্দের বারা মিখ্যাজ্ঞান-জন্য সংস্কার বুরা বার না। মহর্ষি ঐরপ অর্ফে কৌথারও দোষ শব্দের প্রয়োগ করেন নাই। পরত্ত এখানে মিখ্যাজ্ঞানের নাশে যখন দোষের নাশ বলিরাছেন, তথন এখানে দোষ বলিতে মিখ্যাক্সানজন্য সংস্থার বুঝাও যায় না। কারণ, ক্যানের নাপে এ জ্ঞানজন্য সংস্থার নই হয়, এ কথা বলা বার না। জ্ঞান নষ্ট ইইরা গেলেও ভজ্জন্য সংস্কার থাকিরা বায়। জ্ঞানের নাশ ঐ জ্ঞানজন্য সংখ্যারের নাশক হয় না; তাহা হইলে ঐ সংখ্যার কোন দিনই স্থায়ী হইতে পারিত না। অবস্তু তত্ত্তানজন্য সংস্থারের ছারা মিথ্যাজ্ঞানজন্য সংস্থার নই হইরা থাকে, কিন্ত মহযি ত ভাহা, বলেন নাই । মহর্ষির ফ্রের ছারা বুঝা গিয়াছে, মিথ্যাজ্ঞানের বিপরীত তভজান উপভিত হইলে মিখ্যাজানের অপায় হয়, তজ্জ্ঞা দোবের অপায় হয়। তথ্যজানের হারা মিখ্যাক্সানের অপায় হয়, এ কথার ছারা ব্বিতে হইবে যে, মিখ্যাক্সান আর জন্মিতে পারে না এবং তত্ত্তান বে সংসার উৎপর করে, ঐ সংখার মিথাাজ্ঞানজন্ত সংখারকে বিনষ্ট করে। স্রতরাং তবজ্ঞান মিখ্যাজ্ঞানকে ঐরপে বিনষ্ট করে বলা বার। মিখ্যাজ্ঞানজন্ত সংস্থার নষ্ট হইরা গেলে সেই সংখ্যার্থন্ত স্মরণর্প মিখ্যাজ্ঞানও আর জ্মিতে পারে না। তত্তভানজন্ত সংখার পাকার জীবন্মক্রের আর উৎকট রাগ্রেষণ্ড জন্মিতে পারে না। ষেরপ বেষ কর্মো আদক্ত করিয়া ধর্ম ও অধর্মের কারণ হয়, জীবন্মজের তাহা জন্মিতে পারে,না। স্নতরাং তাঁহার ধর্ম ও অধর্ম জন্ম না। স্থাত্রে "দোষ" শব্দের ঘারা ধর্মাধর্মের কারণক্রপে সেইরূপ রাগ-বেষই উলিখিত হইয়াছে। কারণ, এরূপ দোবই ধর্ম ও অধর্মের কারণ। জীবন্মক্তের রাগ-বেষ দেরূপ নহে। আর খাহাদিগের ফলবিশেষে নিজের রাগ বা ছেষ না থাকিলেও ধর্ম ও অধর্মা জন্মিতেছে, তাঁহারা কিন্তু জীবনুক্তের ক্রায় ঐ সকল কার্য্য করিতেছেন না। তাঁহাদিগের কর্মো আসক্তি আছে,

ধর্মজন্য সূথে আকাজ্ঞা আছে, অধর্মজন্য ভূথে বিবেষ আছে। মিখ্যাজ্ঞানজন্য সংস্থার থাকার তাহানিগের দেখানেও রাগ ও বেষের বোগাতা আছে এবং দেই কর্মে না হইলেও কর্মান্তরে তথনও রাগ বা বেধ আছে। তাহ। হইলে মিধ্যাঞ্চানজনা সংস্কারসহিত রাগ ও দ্বের বাহা ধর্ম ও অবর্দের প্রতি কারণজপে মহর্ষি বলিরাছেন, তাহা অসংগত হয় নাই। অবগ্র মহর্ষি রাগ ও ছেবকে ধর্মাধর্মের সাক্ষাৎ কারণ বলেন নাই। তভাতভ কর্ম্ম ছারাই উহারা ধর্ম ও অধর্মের কারণ। ঐ সঙ্গে মিখ্যাজানজন্য সংখ্যার প্রভৃতিও তাহার কারণ। ফল কথা, মহর্বিস্থাত্ব "দোব" শব্দের অন্যরপ অর্থ ব্যাখ্যা করার কারণ নাই। তবে ভাষ্যকার বে এখানে মহর্কিন্দুত্রস্থ "প্রবৃত্তি" শক্ষের অন্যরূপ কর্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তাহার কারণ মাছে। মহর্ষি তাঁহার "প্রমের" পদার্থের অন্তর্গত "প্রবৃত্তিকে" কার্মিক, বাচিক এবং মানসিক ভভাভত কর্ম বলিয়াই ব্যাপ্যা করিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ দেখানে "প্রবৃত্তিকে" প্রবন্ধবিশেষ বলিয়া ব্যাখ্যা করিলেও ভাষ্যকার প্রভৃতি ভাষ্য বলেন নাই। বস্ততঃ "প্রবৃত্তির্নাগ্রুদ্ধিশরীরারস্তঃ" (১١১)১৭) এই স্ত্রে "আরম্ভ" শব্দের দারা কর্মকেই মহর্ষি-কথিত প্রবৃত্তি বলিয়া বুঝা বার। এই কর্মারণ "প্রবৃত্তিকে" কারণরূপ "প্রবৃত্তি" বলা হইনা থাকে। এই কর্মানল ধর্ম ও অনপ্রকেও ঐ কর্ণারূপ প্রবৃতিদাধ্য বলিরা "প্রবৃতি" শব্দের দারা প্রকাশ করা হয়। মহর্ষিও কোন কোন খলে তাহা করিয়াছেন। এই ধর্মাধর্মরূপ "প্রবৃত্তিকে" কার্যারূপ প্রবৃত্তি বলা হয়। অবঞ ইহা "প্রবৃত্তি" শব্দের মুখার্থ নহে, মহবির প্রবৃত্তির লক্ষণোক্ত কর্মারূপ প্রবৃত্তিও নহে। कित धारे धर्म ७ व्यथमंत्रम প্রারভিট জন্মের সাক্ষাৎ কারণ। কর্ম জন্মের সাক্ষাৎ কারণ হটতে পারে না। কারণ, কর্ম জন্মের অব্যবহিত পূর্বের থাকে না, কর্মফল ধর্ম ও অধর্ম থাকে। স্থাম প্রবৃত্তির অপাত্তে জন্মের জপায় বলা হইরাছে, স্থতরাং জন্মের সাক্ষাৎ কারণ ধর্মাধর্ম্বরূপ "প্রবৃত্তিই" মহর্বির এখানে বিবক্ষিত বলিয়া বুঝা যায়। পরস্ত তত্ত্তান হইলে পুর্বাস্থিত ধর্ম ও অধর্মই নষ্ট হইয়া বায়। "জ্ঞানাখ্যি: সর্বাকশালি তত্মসাৎ কুকতে" এই তগ্ৰক্ষীতাবাক্যেও কর্মের ফল ধর্মাধর্ম অর্থেই "কর্মান" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। কারণ, বাগ, দান, হিংদা প্রভৃতি অভুন্তিত কর্ম চিরস্বায়ী নহে, তাহা কর্মান্তেই নষ্ট হইয়া গিরাছে। তত্তজানের দারা তাহার নাশ বলা যার না। সেই কর্মের কল সঞ্চিত ধর্মাধর্মই তত্তজান ছারা বিনষ্ট হয়। এইরূপ শাল্পে "কর্মান" শব্দ ও "প্রবৃত্তি" শন্দ কর্ম্মন ধর্মাধর্ম অর্থেও প্রবৃক্ত আছে। ঐরূপ নাক্ষণিক প্রয়োগ বেদেও আছে। বেমন প্রাণ অল্প না হইলেও বেদ প্রাণকে "অল্প বলিয়াছেন। উহার তাৎপর্য্য এই যে, অল্প ব্যতীত প্রাণীদিনের প্রাণ থাকে না, অর প্রাণের সাধন, অর থাকিলেই প্রাণ থাকে, স্থতরাং প্রাণকে অর বলা হইয়াছে। ঐ স্থলে "অর" শব্দে লক্ষণার ছারা বুঝিতে হইবে—অরসাণ্য। জ্বল কর্মন্ত প্রবৃত্তিসাধা ধর্মাধর্মকে "প্রবৃত্তি" বণিরা প্রকাশ করা ইইনাছে। তাহা করা বাইতে পারে; কারণ, ঐ প্রকার লাক্ষণিক প্ররোগ পূর্ব্ব হইতেই হইরা আদিতেছে; উহা আধুনিক প্রয়োগ নহে। ভাষ্যে "প্রবৃতিদাদন" এই কথার ছারা প্রবৃত্তি অর্থাৎ ভভাতত কর্ম বাহার সাধন, এইরূপ অর্থে বহুত্রীহি সমাস বুঝিতে হইবে।

ভাষ্যকার এই স্ত্রভাষ্যে শরীর, ইন্দ্রির এবং বুদ্ধির নিকারবিশিষ্ট প্রাফুর্ভাবকে জন্ম বলিবাছেন। কিন্ত প্রেতাভাব-স্থতে (১৯ স্থতে) দেহ, ইক্রিয়, বৃদ্ধি ও বেদনার সহিত আত্মার পুনঃ শবদ্ধকে পুনর্জন্ম বলিয়াছেন। এথানেও প্রেত্যভাব বিষয়ে মিখ্যাজ্ঞান ও তব্বজ্ঞানের ব্যাখ্যার বুদ্ধির পরে বেদনারও উল্লেখ করিয়াছেন। আরও অনেক হলে বেদনার উল্লেখ করিয়াছেন। ভারবার্ত্তিকে উদ্যোতকরও (তৃতীয়াধ্যারের প্রথমে) অপূর্ন্ন দেহ, ইক্রিয়, বৃদ্ধি ও বেদনার সহিত সম্বন্ধবিশেষকে জন্ম বলিয়াছেন। সাংখ্যতক্তকোমূদীতে বাচম্পতি মিশ্রও (ঈশ্বরক্তকের অষ্টাদশ-কারিকার) জন্মের ব্যাখ্যায় বেদনার উল্লেখ করিয়াছেন। মনে হয়, ভাষ্যকার এখানে জন্মের ব্যাখ্যায় বৃদ্ধির পরে বেদনার উল্লেখ করিয়াছেন। ঐ বেদনা শব্দটি এখানে বিনুপ্ত হইয়া যাওয়ায় প্রচলিত ভাষা-পুত্তকে উহা পাওরা ধার না। দেহাদির নিকার-বিশিষ্ট প্রাত্নভারকেই ভাষ্যকার এখানে জন্ম বলিয়াছেন। নিকায় শব্দের অর্থ সমানবর্মী প্রাণিসমূহ। (সংশ্বিণাং জানিকার: ইতাসর:)। ভাষাকার (১৯ স্থরে) প্রেত্যভাবের ব্যাখ্যায় এই অর্থে ই নিকার শব্দের প্রব্রোগ করিরাছেন বলিতে হয়। কারণ, "নিকায়" শব্দের ঐ অর্থ সেধানে সংগত হইতে পারে। কিন্ত এখানে দেহাদির "নিকায়বিশিষ্ট" প্রাহ্রভাবকে জন্ম বলিয়ছেন। প্রচলিত পাঠে তাহাই পাওয় যার। সাংখ্যতত্তকামুদীতে জন্মের ব্যাখ্যার দেহাদিকেই "নিকার্যবিশিষ্ট" বলা হইরাছে। মিলিত প্রার্থের সমুচ্চর অর্থেও "নিকার" শব্দের প্রান্থোগ করা যায়। কারণ, সে অর্থও অভিধানে পাওয়া বার ( শব্দকরক্রম এইব্য )। স্থতরাং "নিকারবিশিষ্ট" বলিতে পরস্পার মিলিত বা মিলিত-ভাবাপর, এইরূপ অর্থও বুঝা বার। এখানে অনুবাদে ঐ ভাবেই ব্যাখ্যা করা হইরাছে। মিলিত দেহাদির সহিত সংক্ষবিশেষ্ট আত্মার জন্ম। আত্মা নিতা, তাহার উৎপত্তিরূপ জন্ম হইতে পারে না। প্রাচীনগণ জন্মের ব্যাখ্যায় জন্মের বিশদ পরিচরের জন্যই দেহ, ইন্দ্রির প্রভৃতি অনেক পদার্থের উল্লেখ করিয়াছেন। জন্মের লক্ষণ বনিতে ঐ সকল পদার্থের উল্লেখ অবশ্র কর্মব্র, উহার স্বগুলিকে না বলিলে জন্মের লক্ষণ নির্দোষ হর না, ইহা মনে হয় না। প্রাচীনগণ ঐ পদার্থগুলির প্রত্যেকটির উরেথের কোন প্রয়োজন বর্ণন করেন নাই। ঐগুলির প্রত্যেকের উরেখের বিশেষ প্ররোজন থাকিলে মনে হয়, তাৎপর্যাটীকাকার অবশুই তাহা বনিয়া যাইতেন। কারণ, তিনি ঐরপ প্রয়োজন অনেক হলেই বলিয়া গিয়াছেন। আধুনিক টীকাকারগণ প্রাচীন-গণের পরিচায়ক বাক্যকেও লক্ষণ-বাক্য ধরিরা শইরা, তাহার প্রত্যেক শব্দের প্রয়োজন প্রদর্শনের জন্য নানা কলনা, নানা কথার অবতারণা করিয়া গিয়াছেন ; কিন্তু তাহাতেও অনেক খলে ইষ্টসিদ্ধি হয় নাই, কেবল পুথি বাভিয়াছে।

ভাব্যে "বেদনা" শব্দের অর্থ কি ? ইহা অনুসন্ধান করিতে হইবে। বেদনা শব্দের ছঃথ এবং জ্ঞান অর্থ প্রেসিদ্ধ। কিন্ত প্রাচীন দার্শনিকগণ পারিভাবিক অর্থেও বেদনা শব্দের প্রয়োগ করিতেন। সাংখ্যতবকৌমুদীর "পূণিমা" টাকাকার দেই পারিভাবিক অর্থের ব্যাখ্যা করিতে "বেদনা"কে সংখ্যার বলিয়াছেন। তিনিই আবার বৈশেষিকের "উপস্থারের" টাকার জন্মের ব্যাখ্যাতেই বেদনাকে প্রাণসংহতি" বলিয়াছেন। শেবে তাহা সংগত বোধ না হওয়য় পরিশেবে আবার দেখানে বেদনা শব্দের 'জ্ঞান' অর্থের ব্যাখ্যা করিয়ছেন। এইরূপ অক্সান্ত কোন কোন আধুনিক ব্যাখ্যাকারও বেদনাকে সংখ্যার বলিয়াছেন, কেহ বা "অফুত্রন" বলিয়াছেন। কিন্তু পারিতাধিক অর্থের ব্যাখ্যা করিতে তাহারা কেহই কোন প্রাক্তুত প্রমাণ বা প্রাচীন সংবাদ প্রদর্শন করেন নাই।

বৌদ্ধনভাষা এক দঙ্গে স্থাও ছঃথ বুঝাইতে বেদনা শব্দের প্রয়োগ করিয়া গিয়াছেন। তাঁহারা স্থাকেও চঃথ বলিয়া ভাবিতেন, সমস্তকেই চঃথ বলিয়া ভাবিতেন। "চঃখং চঃখং" ইত্যাদি তাঁহাদিগের ময়। মনে হয়, এই জন্তুই তাঁহারা দুংখবাধক বেদনা শব্দের হারা এক সঙ্গে তুব ও হাব উভয়কেই প্রকাশ করিতেন। ভাষ্যকার বাৎভাষ্কনও স্থবকে হংগরূপে ভাবিবার কথা বলিরা, মহবি গোতম বাদশপ্রকার প্রমেন্বের মধ্যে স্তুথের উল্লেখ করেন নাই, কেবল ত্বংবেরই উরেথ করিয়াছেন, এই কথা বলিয়াছেন (নবম স্ত্র-ভাষ্য ক্রষ্টব্য)। বৌদ্ধ সম্প্রদারের "বেদনান্তক" হইতে "দংখারন্তক" পূথক। উদ্যোতকরও বৌদ্ধমত গওনে (তৃতীয়াধ্যারের প্রথমে ) "বেদনা" ও "দংস্কার"কে পৃথক্ করিয়া বলিয়াছেন এবং ( ৪।২।৩০ স্বভাষ্য বার্তিকে ) বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধের মতথগুনে এক স্থলে বেদনার স্পষ্ট ব্যাখ্যা করিরাছেন—"বেদনা স্থখ-ছুঃখে"। শারীরকভাষ্টেও জীবের কথায় বেদনার কথা পাওয়া বাম। সেখানে "রব্রপ্রভা"য় ত্রীগোবিন্দ গিথিয়াছেন—"বেদনা হর্ধশোকাদিঃ"। তিনি আবার "আদি" শব্দেরও প্রয়োগ করিয়াছেন। (বেদান্তদর্শন, ১ অধার, ৩ পাদ, দহরাধিকরখের ১৯ স্থতের শারীরকভাষা দ্রষ্টব্য)। এই দকল দেখিরা অনুবাদে বেদনার ব্যাখ্যায় মুখতঃগরুপ পারিভাষিক অর্গেরই গ্রহণ করা হইরাছে। জন্ম হইলেই আত্মার দেহ, ইন্দ্রিয়, জ্ঞান এবং স্থবতু:থাদির সহিত সম্বন্ধ হয়। এই জন্ত ঐরপ সংদ্ধবিশেরকে জন্ম বলা বার। ভাষ্যের প্রচলিত পাঠে কোন স্বলে "স্তুর" শব্দের উল্লেখ করিয়াও তাহার পরে "বেদনা" শব্দের প্রয়োগ দেখা বায়। সেখানে বেদনা শব্দের কেবল ছঃপদ্ধপ প্রসিদ্ধ অর্থই বুঝিতে হয়।

"প্রতিসদ্ধান" শব্দটি দার্শনিক ভাষার প্রত্যতিজ্ঞা অর্থেই অবিক প্রযুক্ত দেখা যায়। হলবিশেবে জ্ঞানমাত্র অর্থেও প্রযুক্ত দেখা হায়। কিন্তু এখানে "উদ্ভেদ" শব্দের পরবর্ত্তী "প্রতিসদ্ধান"
শব্দের ঐরপ কর্থ সংগত হয় না। এখানে উহার ছারা ব্বিতে হইবে উৎপত্তি। দেহাদি
একটি সমষ্টর উদ্ভেদ হইলে প্নরায় আর একটি দেহাদিসমন্টর "প্রতিসদ্ধান" বা সংযোজন অর্থাৎ
উৎপত্তি হয়, ইয়াই ডাৎপর্যা। মহর্ষিত্ত্ত্তেও পুনক্তংপত্তি অর্থে "প্রতিসদ্ধান" শব্দের প্রয়োগ দেখা
যায়। যথা—"ন প্রবৃত্তিঃ প্রতিসদ্ধানায় হীনক্রেশস্ত্র" (৪।১)৬৪)। সেখানে ভাষাকারও
স্থানেক্ত প্রতিসদ্ধানকে 'প্রতিসদ্ধি' শব্দের ছারা গ্রহণ করিয়া, উহার পুনর্জন্ম অর্থেরই ব্যাখ্যা
করিয়াছেন।

স্ত্রে "উভরোভরাপারে" এই স্থলে সপ্তমী বিভক্তির হারা প্রযোজকত্ব বুঝিতে হইবে। পরশর্টির অপার হইলে অর্গাৎ পরপর্টির অপারপ্রযুক্ত। বেমন জল পান করিলে পিপাসার

<sup>া</sup> সতি সন্তনীঃ প্ৰবোধনত কৰ্ব খনে \* ছলে দেব। বাই। বহা—"পীতে পাৰাস ভূঞাপাতিঃ।" অসুনিতি

শাস্তি হয়, এই কথা বলিলে পিপাদার শাস্তি জলপানপ্রযুক্ত—ইহা বুঝা যান্ত তজপ এথানেও ঐরপ বুঝা যাইবে।

প্রচলিত অনেক ভাষা-পৃত্তক ও "ন্যারস্কীনিবন্ধ" প্রভৃতি গুস্তকে দিতীয় সূত্রে "তদনন্তরা-ভাবাং" এইরূপ পাঠ দেখা যার। কিন্তু এখানে "তদনন্তরাপায়াং" এইরূপ পাঠই প্রস্কৃত বলিরা মনে হয়। মহর্ষি ছুই স্থলেই "অপায়" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন বলিরা মনে হয়। ভাষাকারের ব্যাখ্যা দেখিলেও ভাহাই মনে আলে। উদ্যোতকর, শঙ্করাচার্য্য এবং "ভামতী"তে বাচস্পতি মিশ্র এবং বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতিও "তদনন্তরাপায়াং" এইরূপ পাঠই গ্রহণ করিয়াছেন। অরণ করিতে হুইবে, মহর্ষি গোতম বিতীয় স্থ্রের দারা কি কি তত্ত্বের স্কচনা করিয়াছেন।

ভঙ্জান স্বতঃই মোক্ষ্যাধন হয় না, উহা মিথাজান নিবৃত্তি করে বলিয়াই মোক্ষ্যাধন হয় এবং দেই যুক্তিতেই তত্ত্বজ্ঞানকে মাক্ষের সাধন বলা হইরাছে। এই জন্ত মিথ্যাজ্ঞান নিবৃদ্ধিই তত্ত্তানের ফল বলিতে, ঐ অংশ ধরিরা ভগবান শঙ্করাচার্যাও (বেনান্তদর্শন, চতুর্থ স্ত্তভাষ্যে) স্থানিকান্ত সমর্থনের জন্ত মহর্ষি গোতমের এই স্থাটকে "আচার্য্য-প্রণীত" এবং 'বুক্তিযুক্ত' বলিয়া বিশেব সন্মান প্রদর্শন পূর্ত্তক উভ্ত করিয়াছেন। এই স্ত্তে তত্বজ্ঞান অপবর্গের সাবন কেন, ইশ্বর যুক্তি স্থতিত হওয়ায় এই স্তরের দারা প্রথম স্ত্রোক্ত অপবর্গরূপ মুখ্য প্রবোজনের পরীক্ষা এবং প্রমাণাদি পদার্থ, তবজ্ঞানের সহিত তাহার সম্বন্ধ পরীক্ষা হইরাছে। স্থতরাং ভারবিদ্যার সহিত তাহার প্রমপ্রব্যোজন অপ্রর্গের সম্বন্ধও প্রীক্ষিত হইয়াছে। মোক্ষ্পাধন তভ্জানে যথন স্তারবিদ্যা আবশ্রক, তথন মোক্ষের সহিতও স্তারবিদ্যার সমন্ধ স্থীকার্য্য। এবং মিখ্যাক্সানের নিবৃত্তির দারা তত্তজান মোক্ষসাধন হয় বলাতে আঝাদি প্রদেয়তত্ত্সাক্ষাৎকারই বে মোক্ষের দাক্ষাৎ কারণ, ইহা স্চতিত ২ইয়াছে। কারণ, তাহাই আস্মাদি "প্রমেম" বিষয়ে সংদারের নিদান মিথা। জ্ঞানগুলিকে নিবৃত করিতে পারে। প্রমাণাদি পঞ্চদশ পদার্থের তত্ত্জান ঐ প্রমেয়তব্জ্ঞানে আবশ্রক হয়, স্কুতরাং উহা মোকে। প্রয়োজক,নাকাৎকারণ নহে। এবং এই স্তরে মিখ্যাজ্ঞানের নিবৃত্তিক্রমে অপবর্গের কথা বলায় এবং প্রথম ফুত্রে তত্তজ্ঞানবিশেষকে অপবর্গের কারণ বলায় স্থতিত হইয়াছে বে, কোন মুক্তি তত্ত্ঞানবিশেষের পরেই জন্মে, কোন মুক্তি তত্ত্জানবিশেষের পরে মিখ্যাজ্ঞানের নিবৃত্তিক্রমে কালবিশেবে জন্ম। তাহা হইলে স্থৃতিত হইয়াছে —মৃতিক দ্বিবিধ। অপরা মুক্তি তত্ত্বজ্ঞানের পরেই জন্ম, সেই জীবযুক্ত ব্যক্তিই শাস্ত্রবক্তা। স্ক্তরাং শাস্ত্রের উপদেশ ব্রাম্বের উপদেশ নহে। পরা মৃক্তি নির্মাণ, উহা তত্তজানের পরেই জন্মে না। উহা সীবন্ধকের প্রারন্ধ ভোগান্তে গৃহীত জন্মের অর্গাৎ গৃহীত দেহাদির উচ্ছেদ হইলেই ক্রে। এইরূপ বছ তত্ত্বই মহর্ষি-স্তত্ত স্টত হইরা থাকে। বুঝিরা লইতে পারিলে ঋষিস্ত্তের দারা সনেক বুঝা বার। অক্তান্ত করা চতুর্গাধারে নোক ও তত্ত্তান প্রবহে এইবা। ২।

অভিধ্যেদঘদ্ধপ্রয়োজনপ্রকরণ দমাপ্র। >।

নীখিতির টাকায় বরাধর ভটাচার্থাও লিখিরাছেন—"সতিস্থানাঃ প্রবোলকত্মর্থ:।" ( মুলোকাক্ষ্ণ্যাখারের গ্রহণা )।

ভাষ্য। তিবিধা চাস্ত শাস্ত্রস্ত প্রবৃত্তিরুদ্দেশো লক্ষণং পরীকা চেতি।
তত্র নামধেয়েন পদার্থমাত্রস্তাভিধানমুদ্দেশঃ,—তত্ত্রোদ্দিউস্তাভত্ত্ব্যবচ্ছেনকো ধর্মো লক্ষণং,লক্ষিত্রস্ত ধ্বলক্ষণমূপপন্যতে ন বেতি প্রমাণেরবধারণং পরীক্ষা। তত্ত্যোদ্দিউস্ত প্রবিভক্তস্ত লক্ষণমূচ্যতে, যথা প্রমাণানাং
প্রময়স্ত চ। উদ্দিউস্ত লক্ষিতস্ত চ বিভাগবচনং, যথা ছলস্ত, "বচনবিবাতোহর্থবিকল্লোপপত্তা ছলং"—"তৎ ত্রিবিধ"মিতি।

অমুবাদ। এই শাত্রের (ভায়দর্শনের) প্রবৃত্তি অর্থাৎ উপদেশ ব্যাপার ত্রিবিধ, (১) উদ্দেশ, (২) লক্ষণ এবং (৩) পরীক্ষা। তন্মধ্যে নামের হারা পদার্থমাত্রের উদ্দেশ অর্থাৎ পদার্থগুলির নামমাত্র কথন "উদ্দেশ"। তন্মধ্যে উদ্দিষ্ট পদার্থের অর্থাৎ থাহার নাম বলা হইয়াছে, তাহার অতত্ত্বব্যবচ্ছেদক ধর্ম্ম অর্থাৎ সেই পদার্থ যে তদ্ভিন্ন পদার্থ ইইতে ভিন্ন, ইহার বোধক (ইতরব্যাবর্ত্তক) অসাধারণ ধর্ম্ম "লক্ষণ", (এই লক্ষণকথনই এই শাত্রের হিতায় উপদেশ ব্যাপার)। লক্ষিত পদার্থের অর্থাৎ উদ্দেশের পরে হাহার লক্ষণ বলা হইয়াছে, সেই পদার্থের লক্ষণানুসারে (ঐ পদার্থ) উপপন্ন হয় কি না, এ জন্ম অর্থাৎ ঐ সংশয় নিবৃত্তির জন্ম প্রমাণসমূহের হারা (প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাব্যবের হারা) অবধারণ অর্থাৎ ঐ লক্ষিত পদার্থের লক্ষণানুসারে বিচারপূর্বক তত্ত্বনির্বয়—"পরীক্ষা।"

তন্মধ্যে উদ্দিষ্ট হইয়া বিভক্ত পদার্থের অর্থাৎ যে সকল পদার্থের সামান্ত না। কথনরূপ সামান্ত উদ্দেশের পরে পৃথক্ সূত্রের দ্বারা তাহাদিগের লক্ষণ না বলিয়াই বিশেষ বিশেষ নামকথনরূপ বিভাগ করা হইয়াছে, তাহাদিগের লক্ষণ (বিশেষ লক্ষণ) বলা হইয়াছে, যেমন "প্রমাণে"র এবং প্রমেয়ের। এবং উদ্দিষ্ট হইয়া লক্ষিত্ত পদার্থের অর্থাৎ যে সকল পদার্থের সামান্ত নামকথনরূপ উদ্দেশ করিয়া পৃথক্ সূত্রের দ্বারা সামান্ত লক্ষণ বলা হইয়াছে, তাহার বিভাগবচন অর্থাৎ বিভাগসূত্র বলা হইয়াছে। যেমন "ছলে"র—"বচনবিষাতোহর্থবিকর্রোপপত্যা ছলং" ( এই সামান্ত লক্ষণ-সূত্র বলিয়া ) "তৎ ত্রিবিধং" ইত্যাদি ( বিভাগসূত্র ) ১২১১০।১১। )।

টিপ্ননী। প্রমাণাদি রোড়শ পদার্থের তত্তজান নিঃশ্রেম্বন নাভের উপার, এ কথা প্রথম কৃত্রে অভিহিত হইরাছে। কিন্তু ঐ বোড়শ পদার্থের নামমাত্র জ্ঞানে উহাদিগের কোন প্রকার তত্ত্বজ্ঞানই হইতে পারে না। উহাদিগের লক্ষণকথন এবং পরীক্ষা তাহাতে আবগুক, স্কৃতরাং দে
জ্ঞানহবির পরবর্ত্তী ক্তর্লমূহ আবগুক। তাই ভাষ্যকার মহর্বি গোতমের পরবর্তী ক্তর্লমূহের
প্রয়েজন ব্যাখ্যার জন্ত এবানে বনিরাছেন বে, এই ভারশান্তের উপদেশ-ব্যাপার ত্রিবিধ। প্রথমতঃ

পদার্থগুলির উদ্দেশ অর্থাৎ নামকথন, তাহার পরে তাহাদিগের লক্ষণকথন, তাহার পরে বিবিধ বিচারপূর্মক পদার্থের পরীক্ষা, স্কৃতরাং নহবি গোতনের পরবর্তী স্কুলমূহগুলি আবগুক হইরাছে। 'উদ্দেশ', 'লক্ষণ' এবং 'পরীক্ষা' এই ত্রিবিধ ব্যাপারেই দ্রাহণাত্তের সমাপ্তি হইরাছে এবং এই প্রণালীতে উপদেশই দ্রারদর্শনের বৈশিষ্ট্য। পদার্থের বিভাগও উদ্দেশের মধ্যে গণ্য।

ভাষ্য। অথোদিউস্ত বিভাগবচনং।

অনুবাদ। অনস্তর উদ্দিষ্টের অর্থাৎ প্রথম উদ্দিষ্ট প্রমাণ পদার্থের বিভাগবচন (বিভাগ-সূত্র)।

## সূত্র। প্রত্যক্ষার্থানোপমানশব্দাঃ প্রমাণানি।৩।

অনুবাদ। (১) প্রত্যক্ষ, (২) অনুমান, (৩)উপমান, (৪) শব্দ, ( এই চারিটি ) প্রমাণ, অর্থাৎ প্রত্যক্ষাদি নামে প্রমাণ চতুর্বিধ।

টিপ্লনী। মহবির প্রথম উদিষ্ট প্রমাণ পদার্থের বিভাগের জন্প এই তৃতীর স্ত্রের উরেষ। পদার্থের বিশেষ নামের কীর্জনকে বিভাগ বলে, স্তরাং বিভাগও উব্দেশ। অতএব পূর্ব্বোক্ত উদ্দেশ, লক্ষণ ও পরীক্ষারপ ত্রিবিব ব্যাপার হইতে বিভাগ কোন অতিরিক্ত ব্যাপার নহে।

মহর্ষি পরে প্রত্যক্ষাদি চারিটি প্রমাণের লক্ষণ বলিলেও ইহাদিগের অতিরিক্ত কোন প্রমাণ তাঁহার স্বীকৃত কি না ? আপাততঃ এইরূপ সংশ্র হইতে পারে। কারন, লক্ষণের হারা কোন পদার্থের সংখ্যা নির্ম নিঃসংশ্রে বুঝা যার না। লক্ষণের প্রয়োজন অন্তর্মণ। স্কৃতরাং ঐ সংশ্য নিবৃত্তির বন্ধ প্রমাণের বিভাগরপ বিশেষ উদ্দেশ উচিত বলিয়া মহাই এই স্থাত্তর হারা তাহা করিয়াছেন। তাহাতে বলা হইয়াছে যে, প্রমাণ এই চতুর্ব্বিগই। ইহা ভিন্ন আর কোন প্রকার প্রমাণ নাই। ইহা উদ্যোতকরের কথা।

মহবি পূৰক স্তত্ত্ব হারা প্রমাণের সামান্ত লক্ষণ বলেন নাই। এই বিভাগস্ত্র "প্রমাণ" শলের বারাই প্রথানের সামাত লক্ষণ স্তিত হইবাছে। প্রমাণ শলের বৃংপতি ব্রিলেই "প্রমাদে"র সামান্ত লক্ষণ বুরা যায়। (প্রমীয়তেখনেন এইরূপ ব্যুৎপত্তিতে) প্রমাণ শক্টি প্র পূর্মক মা ধাতুর উত্তর করণ অর্থে অনট্ প্রতারদিত্ব। মা ধাতুর অর্থ জ্ঞান। প্র শক্ষের অর্থ প্রকর্ষ বা প্রস্কৃত্ত । বর্ণার্থ জ্ঞানই প্রকৃত্ত জ্ঞান । দেই জ্ঞান অরুভৃতিদ্ধপ হইলে আর ও প্রাকৃত্তি হয়। অনুভূতিজনিত স্বৃতিরূপ জ্ঞান অনুভূতির অধীন বলিয়া অনুভূতি হইতে নিকৃষ্ট। ফলকথা, বথার্থ অনুভূতিই এখানে প্র পূর্বক দা ধাতুর দারা বুঝিতে হইবে। তাহার পরে করণার্থ অনই প্রতানের ছারা বুঝা বাম করণ। তাহা হইলে প্রমাণ শব্দের বারা বুঝা গোল, বথার্থ অন্তভূতির করণ। স্ত্তরাং দথার্থ অমূভূতির করণস্থই প্রমাণের দামান্ত লক্ষণ। স্থ্যে "প্রমাণ" শব্দের ছারাই তাহা স্থৃতিত হইরাছে। "প্রমাণের" কল "প্রমাই" যথার্থ অনুভূতি। সেই "প্রমার" অর্থাৎ বথার্থ অস্তৃতির কারণমাত্রকে প্রমাণ বলিয়া ব্যাখ্যা করা বাহ না। তাহা করিলে "প্রমাতা" ও "প্রমের" প্রভৃতিও প্রমাণের লক্ষণাক্রান্ত হইরা পড়ে। বস্ততঃ দেগুলি প্রমাণ হইতে ভিন্ন। বাহা বথার্থ অহুভূতির করণ, তাহাই প্রমাণ। ঐ অহুভূতির কর্ত্তা ও কর্ম প্রভৃতি প্রমাণ নহে। তবে প্র পূর্বক "মা"বাভূর উত্তর করণ অর্থ ভিন্ন অক্ত অর্থে অন্ট প্রত্যের করিবা প্রমাতা প্রভৃতিতেও প্রমাণ শব্দের প্ররোগ হইতে পারে। দেরূপ প্ররোগ স্থলবিশেবে দেখাও বার। প্রমাতা ব্যক্তিকেও প্রমান পুরুষ বলা হয়। আবার "প্রমা"কেও অর্থাৎ ধ্যার্থ অমুভূতিকেও প্রমাণ বলা হয়। প্রমা অর্থে "প্রমাণ" শব্দের প্রয়োগ নবাগণও করিয়াছেন। প্রাচীন মতে প্রমাও প্রমাণ হয়। वर्णाः महर्वि-कृत्वांक श्रमाकतगत्रभ श्रमाभ इता। जन्म हेश भतिक हे इहेरन।

এখন বুঝিতে ইইবে, "করণ" কাহাকে বলে। নব্যগণ বলিয়াছেন —কারণের মধ্যে বেটি অধাধারণ কারণ, তাহাই "করণ"। ইহার ফলিতার্থ বলিয়াছেন নে, বে কারণটি কোন একটি বাাপারের দারা কার্যজনক হর কর্যাং হাহার ব্যাপারের অনস্তরই কার্যা হর, তাহাই করণ। বেমন কুঠারের হারা কাঠ ছেদন করিতে কাঠের সহিত কুঠারের যে বিলক্ষণ সংযোগ আবগুক হয়, তাহা কুঠারের বাাপার। ঐ ব্যাপার দারাই কুঠার কাঠ ছেদনের কারণ। ঐ ব্যাপারটি না হইলে কুঠার কাঠছেদনকার্য্য জন্মাইতে পারে না, স্কতরাং ঐ ছেদনকার্য্য কুঠার করণ। ঐ বিলক্ষণ সংযোগ তাহার ব্যাপার। কুঠার ঐ হলে করণ বলিয়াই "কুঠারেণ ছিনভি" কর্যাং কুঠারের দারা ছেদন করিতেছে, এইরূপ প্রয়োগ হইরা থাকে। বে পদার্থটি করণ কারক হইবে, ঐ পদার্য তাহার কার্য্য সম্পাদন করিতে ঐ কার্য্যের অহকুল যে ধর্মটিকে অপেক্ষা করে, সেই ধর্মাকেই ঐ করণকারকের ব্যাপার বলে। ব্যাপারহীন পদার্থ করণ হইতে পারে না এবং ব্যাপারের দারা বাহা কার্য্যজনক, তাহাই করণ; ইহা নবা নৈয়ামিকগণের সিদ্ধান্ত। নব্যমতে করণক্ষকে কারক

ৰলা হইলেও করন পদার্থ পূর্ব্বোক্ত প্রকারই বলা হইরাছে। ব্যাপার ছারা কার্যাজনক পদার্থ ই করণ। এই মতে মথার্থ অভুভূতির করণ ইন্দ্রির প্রভৃতিই প্রমাণ। ইন্দ্রিরই হইবে প্রত্যক্ষ প্রমাণ। কারণ, বিষয়ের সহিত ইন্দ্রিয়ের সম্মরিশেষরূপ ব্যাপার দারা ইন্দ্রিই প্রত্যক্ষের জনক, স্কুতরাং প্রত্যক্ষে ইন্দ্রিরই করণ। প্রত্যক্ষাট বধার্থ হইলে দেখানে ঐ বধার্থ প্রত্যক্ষের করণ ইন্দ্রিরই প্রত্যক্ষ প্রমান। জলে চকুঃসংবোগ ইইলে চকুরিন্তির ঐ সংযোগ-সম্বন্ধরণ ব্যাপার ছারা জনের প্রতাক্ষ ক্ষার, স্কুতরাং ঐ প্রত্যক্ষে চক্রিন্দ্রির করণ, ঐ সংযোগ তাহার ব্যাপার। ঐ স্থলে চক্ই প্রত্যক্ষ প্রমাণ। এইরূপ অনুমানাদি স্থলেও পূর্ব্বোক্ত প্রকারে বাহা বেখানে বথার্থ অনুভূতির করণ হইবে, তাহাই সেগানে প্রমাণ হইবে। নবা মতে ব্যাপ্তিজ্ঞান অনুমান প্রমাণ। সাল্ভাজ্ঞান উপমান প্রমাণ। পদজ্ঞান শব্দ প্রমাণ। এ বিষয়ে নবাগণের মধ্যেও মতভেদ আছে। পরে যথাস্থানে তাহা ব্যক্ত হইবে। প্রত্যক্ষাদি চারিটি প্রমাণের লক্ষণ ব্যাক্রন্যে মহর্ষি-কৃত্রেই স্চিত হইয়াছে। স্থাত্ত কেবল স্চনাই থাকে। স্চনা থাকে বলিয়াই তাহার নাম স্ত্র। বাাখার স্বারা, বিচারের দারা দেই স্থচিত অর্থ বুকিতে হয়। ব্যাখ্যার তেদে, বুদ্ধির ভেদে স্ত্রার্থবোদের ভেদ হওয়ার স্ত্রসিদ্ধান্তে মতভেদ হইয়াছে। তাহা চিরকালই হইবে। ভাষাকার বাৎজারন প্রভৃতি প্রাচীনদিগের কথার বুঝা যায়, তাঁহারা ইন্দ্রিরাদির ব্যাপারকেই মুখ্য করণ পদার্থ বিণিতেন। স্নতরাং ঐ ব্যাপারই তাঁহাদিগের মতে মুখা প্রমাণ। এই জন্তই ভাষ্যকার মহবি-স্তাস্থ "প্রতাক" শব্দের ব্যুৎপত্তি প্রদর্শন করিতে অব্যয়ীভাব সমাদের অর্থ প্রকাশ করতঃ ইক্রিয়ের ব্যাপারকে প্রত্যক প্রমাণ বলিয়া প্রকাশ করিয়াছেন। ফলকথা, যাহা চরম করিব, অর্থাৎ गांহা উপস্থিত হইলে কার্য্য অবগ্রস্তাবী, সেই ব্যাপারই প্রাচীন মতে মুখ্য করণ পদার্থ। বৌদ্ধ সম্প্রদায়ও চরম কারণ ব্যাপারকে করণ বলিতেন। গঙ্গেশের শক্তিস্তামণির প্রারম্ভ টাকাকার মধুরানাথের কথার ইহা পাওয়া যার। সেখানে টাকাকার মধুরানাথ বৌদ্ধসতাহসারে করণের লক্ষণ বলিরাছেন। সে লক্ষণাত্দারে কেবল চরম কারণ ব্যাপারই করণ হয়। বাৎস্তারন ও উদ্যোতকর প্রভৃতি প্রাচীন নৈরায়িকগণ চরম কারণরূপ ব্যাপারকেই মুখ্য করণ বলিলেও ঐ ব্যাপারের ছারা বে প্রার্থ কার্যাজনক হইরা থাকে, তাহাকেও করণ বলিতেন। স্থতরাং তাহাদিগের মতে প্রত্যকে ইন্তিরও করণ হওরার প্রমাণ হইবে। প্রত্যক্ষে ইন্দ্রিরকে করণ না বলিলে "চন্দ্রর পশ্যতি" অর্গাৎ চন্দুর দারা দেখিতেছে, এইরূপ প্রয়োগ হইতে পারে না। তবে চকুরাদি ইন্তির প্রত্যক্ষে চরম কারণ না হওয়ার মুখ্য করণ নহে। মহর্ষি পাণিনি বলিবাছেন—"দাধকতমং করণং।" কোষকার অমর্কিংহও ঐ কথা লইয়া বলিবাছেন— "করণং সাধকতমং"। এই সাধকতম কাহাকে বলে, ইহা লইয়াই করণ বিষয়ে নানা মত হইয়াছে। যাহা সাধক অর্থাৎ কারণের মধ্যে সর্বত্রেষ্ঠ, তাহাই সাধকতম। কিন্ত এই শ্রেষ্ঠতা কি, তাহা বুঝিতে হইবে। বাঁহারা ঝাপারকে করণ বলেন নাই, চরম কারণরপ ঝাপার ঝাপারশুন্য বলিয়া করণ হইতেই পারে না বলিয়াছেন, তাঁহারা বলিতেন যে, বাঁহার ব্যাপারের পরেই কার্য্য হয়, ব্যাপার-বিশিষ্ট হইলেই বাহা অবশ্র কার্য্য জন্মান, তাহাই কারণের মধ্যে শ্রেষ্ঠ, স্কুতরাং কাহাই

করণ। প্রাচীনগণ বলিতেন বে, এরপ পদার্থ ঐ ভাবে সাধক্তম হইলেও এবং পাণিনি প্রভৃতি প্রয়োগ দাধনের জন্ম ঐ ভাবে ঐরপ পদার্থকৈ দাধকতন বলিলেও বস্তুতঃ ঐ ভূলে উহাদিগের ব্যাপারই চরম কারণ। ঐ ব্যাপার না হওয়া পর্যান্ত উহারা কার্য্য সাধন করিতে পারে না। সংযোগ না হইলে কুঠার ছেদন জন্মাইতে পারে কি ? স্কুতরাং করণ কারক কার্য্য সাধন করিতে বে ব্যাপারকে নিয়ত অপেকা করে, সেই চরম কারণ ব্যাপারই দর্কশ্রের কারণ বলিয়া বন্ধতঃ তাহাই সাধকতম। স্কুরাং তাহা করণ। তবে ঐ ব্যাপারের সাহাব্যে বে পদার্থ কার্যজনক, তাহাও অন্ত কারণ হইতে শ্রেষ্ঠ বলিরা ঐ ভাবে তাহাকেও "সাধকতম" বলা হইরাছে। বেমন কুঠার কার্ছের সহিত বিলক্ষণ সংযোগরুপ ব্যাপারবিশিষ্ট হইলে ছেদনকার্য্য অবভ্রম্ভাবী। এ জন্ত জন্তন ব্যাপারবিশিষ্ট কুঠারকে কারণের মধ্যে সর্ব্বশ্রেষ্ঠ বলিয়া "সাধকতম" বলা যায়। পাণিনি প্রভৃতি দেই ভাবেই কুঠার প্রভৃতি করণ কারককে সাধকতম বলিয়াছেন। কিন্ত অনেক স্থলে ব্যাপারটি বে পদার্থজন্ত, সেই পদার্থনা থাকিলেও ব্যাপারের দারা তাহাকেও কার্যাজনক বলা হইরাছে। যেমন পূর্বাস্তভূতি না থাকিলেও তজ্জন্ত সংস্কাররূপ ব্যাপার দারা তাহা স্মরণ জন্মাইরা থাকে। বাগাদি ক্রিয়া না থাকিলেও তজ্জন্ত ধর্মাধর্মকপ ব্যাপার দ্বারা তাহা স্বর্গাদি জনাইরা থাকে। স্তরাং ব্যাপারেরই প্রাধান্ত স্বীকার্য্য এবং ব্যাপারই যে চরম কারণ, এ বিষয়েও কোন বিবাদ নাই। স্বভরাং ব্যাপারকেই মৃথ্য করণ বলিতে হইবে। উদ্যোভকর স্থানবার্ত্তিকের প্রথমে প্রমাতা প্রভৃতিও প্রমিতির কারণ, প্রমাণও প্রমিতির কারণ, তবে আর প্রমাতা প্রভৃতি হইতে প্রমাণের বিশেষ কি ? এতজ্তরে প্রমাণকে "দাধকতম" বলিনা প্রমাতা প্রভৃতি ২ইতে তাহার বিশেষ প্রদর্শন করিয়াছেন এবং প্রমাণ "সাধকতম"কেন, ইহার অনেক হেতু দেখাইয়াছেন। তাহাতে ও স্পষ্ট বুঝা বাদ বে, তিনি করণ-কারকের ব্যাপারকে "দাধকতম" বলিয়া করণ বলিয়াছেন, নচেৎ ইক্সিয়ানির ব্যাপারকে তিনি প্রমাণ বলিবেন কিরূপে 

পূ এ সকল কথা ক্রমে আরও পরিস্কৃট হইবে। ফলকখা, প্রাচীনগণ ইন্দ্রিয়াদির আপারকে করণ বলিয়া প্রমাণ বলিলেও ঐ ব্যাপারজনক ইন্দ্রিয়াদিও তাঁহাদিগের মতে প্রমাণ। তাৎপর্য্যটীকাকারের কথাতেও ইহা পাওয়া বায়। তাহা হইলে বুঝা গেল যে, চরম কারণই প্রাচীন মতে প্রধান করণ এবং যাহা সেই চরম কারণরূপ বাপারের ছারা কার্যাজনক হর, তাহা অপ্রধান করণ। নব্যগদ তাহাকেই করণ বলিরাছেন এবং বৈয়াকরণগণ প্রােগ সাধনের জন্ত এই অপ্রথান করণকেই করণ কারক বলিরাছেন এবং ঐ করণকারকত্ব বক্তার বিবফাধীন, বক্তার বিবফানুসারে কর্ত্তা ও অধিকরণ কারক প্রভৃতিও করণ কারকরপে ভাষার ব্যবহৃত হয়, এ কথা স্বীকার করিতে বৈয়াকরণগণও বাধ্য হইরাছেন।

১। "ইলিবাহিনা প্রবাদেন প্রবাদ্ধার কলে প্রকৃত্তর তছ্ৎপাদনাত্ত্বর স্বাহিকরে আনং বা চরমভাবী ধর্মভেমেংপেকাত ইতি ভবতি বাংপার: স এব বৃত্তিহিত্যাগারেছে।"—তাৎপর্যটিক।। "ন জ্বাহিনাবের করপত্ত কলি ছু বাংপারভাগি, অভথা কর্মনানধেরেযুক্তিহাদিশক্ষের ন করপবিভত্তি: প্রবেড। উত্তির গলেড হর্মপৌর্ধক্রান্তাং বলেতেতাারি। সভবতি ভক্তাণি সিক্ত ক্রভাবনারাং নিবিত্তং" (ভাৎপর্যটিকা। (ক্র্যান-স্তা)।

ফলতঃ বৈয়াকরণ-দক্ষত করণের মধ্যেও মুখ্য গোঁণ ভেদ আছে। প্রাচীন মতে ইন্দ্রিনি প্রমাণ হইলেও তাঁহারা মুখ্য প্রমাণকে বলিবার জন্মই প্রত্যাহ্দি প্রমাণের বাগায়ে ইন্দ্রিরানির বাগারের উরেও করিরাছেন। স্থরে "প্রত্যক্ষ" শন্ধটি অব্যাধীতার সমাস হইলেই তাঁহার বারা ইন্দ্রিরের রিন্তি অর্থাই বাগার বুঝা যায়, তাই বার্তিকের ব্যাখায় তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন বে, অন্তর্জ "প্রত্যক্ষ" শন্ধটি "প্রাদি সমাস" হইলেও স্থরে 'প্রত্যক্ষ' শন্ধটি অব্যাধীতার সমাস । করিবা, এখানে প্রত্যক্ষ প্রমাণই "প্রত্যক্ষ" শন্ধের প্রতিপাদা । অব্যাধীতার সমাস বাতীত ইন্দ্রিরের ব্যাপাররূপ প্রত্যক্ষ প্রমাণ উহার বারা বুঝা যায় না । ইন্দ্রিরের ব্যাপার বুঝিলে ইন্দ্রিরেও সেই সন্দে বুঝা যাইবে । করেণ, ইন্দ্রির বার্তিরের ব্যাপার হইতে পারে না, মতেরাং ব্যাপার ব্যাপার বার্তিরের ব্যাপার ইন্দ্রিরের ব্যাপারকেই স্তর্জ 'প্রত্যক্ষ" শন্ধের ব্যারা বুঝাইয়াছেন । আবার শন্ধ প্রমাণের ব্যাপায় শন্ধকেই প্রমাণ বলিরা ব্যাথা করিয়াছেন । কারণ, মহর্ষি-স্থের তাহাই আছে ( গাচ্চ স্থের ব্যবহা বিবার বার্তির ব্যাপার করেণ বার্তির চরম কারণরূপ করণই প্রাচীন মতে মুখ্য শন্ধ প্রমাণ বুঝিতে হইবে । সেই চরম কারণ যাহার ব্যাপার, সেই জারমান শন্ধকেও প্রাচীনগণ শান্ধ বোধের করণ বলিরা ব্যাকার করায় তাহাও শন্ধপ্রমাণ ইইবে । মহর্ষি সেই অভিপ্রায়েই শন্ধবিশেষকেই শন্ধ-প্রমাণ বলিরাছেন ।

ভাষ্যকার এই হত্তে প্রত্যক্ষাদি শব্দের বুংপত্তি মাত্র প্রদর্শন করিয়াছেন। প্রত্যক্ষাদি প্রমাণের লক্ষণ বংগন নাই। বখার্য প্রত্যক্ষের করণস্বই প্রত্যক্ষ প্রমাণের লক্ষণ। এইরূপ যথার্থ অনুমিতির করণস্বই অনুমানপ্রমাণের লক্ষণ। এইরূপ যথার্থ উপমিতির করণস্বই উপমান-প্রমাণের লক্ষণ। এইরূপ যথার্থ শাহ্দ বোধের করণস্বই শক্ষপ্রমাণের লক্ষণ। মহর্বি-হত্ত্যে পরে ইহা ব্যক্ত হইবে। তবে প্রাচীনগণ চরম কারণকেই মুখ্য করণ বলায় প্রাচীন মতে প্রত্যক্ষাদি যথার্থ অনুভূতির চরম কারণই মুখ্য প্রমাণ, ইহা মনে রাখিতে হইবে।

এখানে আর একটি কথা বুজিয়া মনে রাখিতে হইবে। প্রমাণের দারা থে জ্ঞান হয়, তাহাকে প্রমাণ এবং প্রমিতি" বলে। প্রাচীন মতে এই "প্রমিতি"ও প্রমাণ হয়। তাহার ফলকে অর্থাৎ ঐ "প্রমিতি"রপ প্রমাণজন্ত নে জ্ঞানরপ ফল হয়, তাহাকে প্রাচীনরপ বলিতেন—"হানাদিবুদ্ধি"। "হানাদিবুদ্ধি" বলিতে—"হানবুদ্ধি", "উপাদানবুদ্ধি" এবং "উপেকাবুদ্ধি"। "হাঁ মাতুর উত্তর করণ অর্থে "অনট্" প্রতার যোগে এই "হান" শক্টি সিদ্ধ। "হাঁ মাতুর অর্থ ত্যাগ। "হাঁরতেহনেন" এইরপ ব্যুৎপত্তিতে বাহার দারা ত্যাগ করা হয়, তাহাই এখানে "হান" শক্ষের অর্থ। "হান" এমন যে "বুদ্ধি", তাহাই—"হানবুদ্ধি"। অর্থাৎ বে বুদ্ধির দারা হয়ত্ব বোষ করিরা ত্যাগ করা হয়, তাহাই "হান বুদ্ধি।" এইরপ যে বুদ্ধির দারা উপাদান অর্থাৎ প্রহণ হয় এবং যে বুদ্ধির দারা উপেকা হয়, এইরপ বৃহ্ণপত্তিতে ঐ য়লে হয়াক্রমান্ত "উপোদান" ও "উপোক্ষা" শক্ষাটি সিদ্ধ। এখন ইহার উদাহরণ বৃথিতে পারিলেই এ সকল কথা বুঝা যাইবে। জীবের বন্ধবোধ হইলে ঐ বন্ধ গ্রহণ করে, অথবা ত্যাগ করে, জথবা উপোক্ষা

করে। পরিজ্ঞাত বন্ধ উপকারী বলিয়া মনে হইলে তাহা গ্রহণ করে, অপকারী বলিয়া বুরিলে ত্যাগ করে; উপকারীও নহে, অণকারীও নহে, এমন বুঝিলে তাহা উপেক্ষা করে। এই পর্যান্তই জীবের বদ্ধবোধের কার্যা। এই যে গ্রহণ, ত্যাগ ও উপেক্ষা করে, তাহার পূর্ব্বে জীবের সেই বস্তুতে প্রাহ্নতা প্রান্থতির বোধ জন্মে, ইহা অবশ্র স্বীকার্যা। গ্রাহ্ন বলিয়া না ব্রিলে জীব কথনই তাহা গ্রহণ করে না। কিন্ত ঐ গ্রাহতা বোধ কিন্তপে হইবে ? আমি জল দেখিবা যুখন গ্রহণ করি, তখন তথপুরের "এই জল গ্রাহ্ম" এইরূপ একটা বোব আমার অবগ্রহ হয় এবং ত্যাগ বা উপেকা করিলেও তংপূর্ব্বে "এই জল ত্যাজ্য" অথবা "এই জল উপেক্ষা" এইরূপ বোধ অবগ্রই কল্ম। কিন্তু ঐ বোধকে দেখানে প্রভাক বলা বায় না। কারণ, সেই জলের গ্রহণ প্রভৃতি তথন হয় নাই। নেই গ্রহণাদি দেখানে ভাবী। ভাবী বিষয়ে নৌকিক প্রত্যক্ষ হইতে পারে না। লৌকিক প্রত্যক্ষ কেবল বর্ত্তমান বিষরেই হয়। স্রতসাং "এই জল গ্রাহ্ম", এইরূপ বোধ বাহা জন্মে, তাহা গ্রহণরূপ ভাবী পদার্গবিষয়ক ইওয়ায় উহা প্রত্যক্ষ নহে, উহা অনুমিতি। ঐ অনুমিতিরাপ বোধবশতঃই দেখানে জল গ্রহণ করে। এইরূপ "এই জল হেয়," অথবা "উপেক্ষ্য," এইরূপ বোধও অনুমিতি, তাহার ফলে জলের ত্যাগ বা উপেকা হইরা থাকে। এখন যদি "এই জল গ্রাহ্ম" ইত্যাদি প্রকার বোধকে মন্ত্রমিতি বলিতে হইল, তাহা হইলে তৎপূর্বে তাহার কারণও দেখাইতে হইবে। তৎপূর্বে এমন কোন বুদ্ধি জন্মে, বাহার ফলে "এই জল গ্রাহ্ম" ইত্যাদি প্রকার অন্তমিতি হয়, ইহা স্বীকার করিতেই হটবে। প্রাচীনগণ তাহাকেই বলিরাছেন "হানাদিবৃদ্ধি"। সে কিরূপ বৃদ্ধি, তাহা বৃদ্ধিতে হইবে। প্রতাক্ষ প্রমাণের দারা বোধ হইলে সেখানে ইক্তির-সম্বন্ধের পরেই যে বোধটি জন্মে, ভাহাকে "নির্ক্তিরক" প্রভাক বলে। বেমন জলে চকুঃ-সংবোগের পরেই জল ও জলছ-বিষয়ে একটা "আলোচন" হয়। "জলছবিশিষ্ট জল" এইরূপ বোধ না হটরা কেবল পৃথকভাবে জন ও জনস্ববিষয়ে বে একটি প্রত্যক্ষ হয়, তাহাকেই প্রাচীনগণ "আলোচন" জ্ঞান এবং "নির্দ্দিকরক" জ্ঞান বলিয়াছেন। ঐরূপ প্রত্যক্ষকে অবিশিষ্ট প্রত্যক্ষপ্ত বলা হয়। ঐ "নির্ব্বির্বার্ক" বা অবিশিষ্ট প্রভাক্ষের পরেই "জলছবিশিষ্ট জল" এইরূপ বিশিষ্ট প্রভাক্ষ করে। এইরপ বিশিষ্ট প্রত্যক্ষের নাম "সবিকরক প্রত্যক্ষ"। পদার্থকে বিশেষণবিশিষ্ট বলিয়া বুরিলে সে জ্ঞানে "বিকল্ল" অর্থাৎ বিশেষা-বিশেষণ ভাব থাকিল, এ জন্ত সেই জ্ঞানকে বলে "স্বিকল্লক"। আর বে জ্ঞানে পদার্থনত্তের বিশেষ্য-বিশেষণভাবে বোধ হর না, তাহা নির্মিকরক। পুর্মোক্ত প্রকারে বর্থন "জলম্ববিশিষ্ট জল" এইরূপ "স্বিকর্মন" প্রত্যক্ষ জন্মে, তথ্ন পূর্বাযুদ্ধত জল বিষয়ে বে সংখ্যার থাকে, তাহার উদ্বোধ হয়, তাহার ফলে একটি বিশিষ্ট স্থৃতি জন্ম। জনদর্শী পুর্বের জন দেখিয়াছিল, সেই জন পান করিয়া তাহার পিপাসা-নিব্রন্তিও হইয়াছিল। স্কুতরাং সেই জন পিপাসানিবর্ত্তক, এ বিবয়ে তাহার সংখার জন্মিরা গিয়াছে। এবং "তজ্জাতীয় জল মাত্রই শিপাসানিবর্ত্তক," এইরূপ একটা ব্যাপ্তিনিশ্চর ছওয়ার তজ্জনা ঐরূপ সংস্থারও তাহার রহিরাছে। পুনরার ভক্ষাতীয় জল দেখিলে পরেই ভাহার ঐ সংহারের উদ্বোধ হয়, ভাহার ফলে

209

পূর্বানিশ্চিত ব্যাপ্তির অরণ হয়, তাহার পরেই "এই জন তজ্জাতীয়," এইরূপ একটা জ্ঞান জন্ম। উহা দেখানে প্রত্যক্ষাত্মক এবং 'পরামণী' নামক অনুমানপ্রমাণ এবং ইহাই ঐ স্থলে "উপাদানবৃদ্ধি"। কারণ, এ বৃদ্ধির বারা প্রজণেই "এই জল গ্রাহ্ম" এইরপ অনুমিতি জন্মে, তাহার ফলে দেই জনের উপাদান অর্থাৎ গ্রহণ করে। এইরূপ জনদর্শী ব্যক্তি যদি তাহার পরিদৃষ্ট জলে তাহার পূর্ব্বদৃষ্ট এবং পরিত্যক্ত জলের সাদৃগ্য দেখিয়া "এই জল তজ্জাতীয়," এইরূপ বোধ করে, অথবা পূর্বাদৃষ্ট উপেক্ষিত কলের সাদৃষ্ঠ দেবিয়া "এই জল তজাতীয়" এইরূপ বোধ করে, তাহা হইলে ঐ এইটি বৃদ্ধি তাহার বধাক্রমে "হানবৃদ্ধি" এবং "উপেন্সাবৃদ্ধি" হুইবে। উহার হারা "এই জল হের" এবং "এই জল উপেকা," এইরূপ অনুমান করিয়া সেই জলের তাগি বা উপেক্লা হইরা থাকে। পূর্ব্বোক্ত স্থলে পূর্ব্বোক্ত প্রকার "হানাদিবুদ্ধি" প্রত্যক্ষ প্রনিতি। এই পর্যান্তই ঐ স্থলে প্রত্যক্ষ প্রমাণের কল। ইন্দ্রিরপ্রান্থ জলের সহিত ইন্সিরের সংযোগ-সম্বদ্ধনাপ সন্নিকর্মজন্ত ঐ পর্যান্ত বুদ্ধি হয়। স্কুতরাং উহাতেও ঐ সন্নিকর্ম কারণ। তবে ঐ "হানাদিব্দ্ধি"র পূর্বেবে "নির্বিকরক" বা "সবিকরক" প্রত্যক্ষ-প্রমিতি জব্মে, তাহা ঐ হানাদি বৃদ্ধির কারণ হওয়ায়, ঐ হানাদি বৃদ্ধিরপ ফলের পক্ষে পুর্বাজাত ঐ প্রতাক্ষ-প্রমিতিকেও প্রাচীনগণ প্রমাণ বলিয়াছেন। পূর্কেই বলিয়াছি, প্রাচীনগণ চরম কারণ অর্থাৎ বে কারণাট উপস্থিত হইলে কার্য্য অবখ্যন্তাবী, তাহাকেই মুখ্য করণ বলিতেন। স্থতরাং প্রত্যক্ষ-প্রমিতি হানাদি বৃদ্ধির প্রতি চরম কারণ হওয়ায় তাঁহাদিগের মতে মুখ্য প্রমাণ হয়, এ জন্ম তাঁহারা প্রমিতিবিশেষকেও প্রমাণ বণিরাছেন। পূর্কোক্ত হানাদি বৃদ্ধির প্রতি ইদ্রিয় বা ইক্তিবসন্নিকর্ব চরম কারণ না হওয়ার মুখ্য প্রমাণ হইতে পারে না। এ জন্য প্রাচীনগণ ইন্দ্রিরের বৃত্তি অর্থাৎ ব্যাপার পর্যান্ত প্রত্যক্ষ শব্দের দারা গ্রহণ করিরা এবং সেই ইন্দ্রির-সরিকর্বজন্য প্রমিতিকেও ইস্তিরের ব্যাপার বলিরা হানাদি বৃদ্ধির প্রতি মুখ্য প্রমাণ বলিরাছেন। किछ श्रामि वृद्धि প্রত্যক প্রমিতি হইলেও প্রত্যক প্রমাণ হইবে না। কারণ, তাহার ফল অনুদিতি।

পূর্ব্বোক্ত স্থলে জলের সহিত ইক্তিয়ের সরিকর্ম অর্থাৎ সংযোগ-সম্বন্ধ ইক্তিয়ের প্রথম ব্যাপার। তাহার পরেই জন ও জনত্ব বিষয়ে "আলোচন" বা নির্ম্মিকরক প্রতাক্ষ জন্ম এবং তাহার পরেই "खनब्दिनिष्ठे बन" धरेक्रभ "मिक्किक" अठाक करम। धकरे रेखिक-मिक्किक स्थाजस्म পূর্ব্বোক্ত বিবিধ প্রতাক বলে বলিয়া প্রাচীনগণ ঐ বিবিধ প্রতাক্তকেই ইন্সিক্সনিকর্বের কল বুলিয়াছেন এবং ঐ ইক্সিম-সন্নিকর্ষকেই তাহার প্রতি মুখা করণ বুলিয়া গ্রহণ করিয়া মুখ্য প্রমাণ বলিরাছেন এবং ঐ ইন্দ্রিয়-সন্নিকর্ষের কারণ ইন্দ্রিয়ও তাহাতে করণ বলিয়া তাহাকেও ঐ স্থলে প্রমাণ বলিয়াছেন। অস্তান্ত অনেক পদার্থ ঐ দ্বিবিধ প্রতাক্ষে কারণ হইলেও করণ না হওয়ার সেগুলি ঐ স্থলে প্রমাণ নহে। পূর্ব্বোক্ত দ্বিবদ প্রত্যক্ষের পরে বে পূর্ব্বোক্ত প্রকার "হানাদিব্ভি" জন্মে, প্ৰাচীনগণ তাহাকে পূৰ্বজাত জ্ঞানেরই ফল বলিয়া ঐ জ্ঞানকেই তাহার প্রতি মুখ্য প্রমাণ বলিরাছেন। ঐ জ্ঞানের সাধন পূর্ব্বোক্ত ইক্রিয়-সন্নিকর্ষ এবং ইক্রিয়ও ঐ

হানাদি বৃদ্ধির প্রতি পরম্পরায় করণ হওয়ায় ভাষাকেও উহার প্রতি প্রমাণ বলিয়াছেন। অক্তান্ত কারণগুলি করণ না হওগায় তাহা ঐ স্থলে প্রমাণ হইবে না। মুখ্য ও গৌণ করণের লকণ পূর্নেই বলিরাছি। যাহারা ব্যাপারের দ্বারা কার্যাজনক না হইলে করণ বলেন না, অর্থাৎ নিৰ্ন্ত্যাপার চরন কারণকৈ করণই বলেন না, তাঁহারা নিৰ্ন্তিকলক প্রতাক্ষে ইন্তিয়কে এবং দবিকলক প্রত্যক্তে ইক্রিম সন্নিকর্বকে এবং হানাদি বৃদ্ধিতে নির্ব্যিক প্রত্যক্তকে করণ বলিতে পারেন। তাহা হইলে প্রাচীনদিগের ভার ইন্দ্রির-সন্নিকর্ষ এবং ডজ্জনা প্রত্যক্ষ জ্ঞানকেও প্রদাণ বলিতে হয়; কিন্তু নবাগণ তাহা বলেন নাই, কেহ বলিলেও ব্যাখ্যাকারগণ তাহা ব্যাখ্যা করেন নাই; প্রাচীনগণ উহা কেন বলিয়াছেন, তাহা প্রেই বলিয়াছি। প্রমাণের সক্রণ বিষয়ে মতভের প্রচুর। অরম্ভ ভট্ট ভারম্ভরীতে বহু মতের উল্লেখ করিয়াছেন এবং তিনি বলিয়াছেন বে, প্রমিতির কর্ত্তা, কর্মাও দাধারণ কারণ ভিন্ন বে সামগ্রী অর্থাৎ কারণসমূহ, তাহাই প্রমাণ। ফলকথা, তিনিও ইন্দ্রিয়, ইন্দ্রিয়-সন্নিকর্ষ এবং তজ্জন্য জ্ঞানকেও প্রমাণ বলিয়াছেন। রাহা চরম কারণ অর্থাৎ যাহা উপস্থিত হইলে কার্য্য না হওয়া আর ঘটিবে না, এমন পদার্থই মুখ্য করণ; এই মত জন্মভট্টের ন্যান্তমঞ্জরীতেও পাওয়া বান। এ বিবরে বহু মতভেদ ও প্রতিবাদ ৰাকিলেও প্রাচীন ভাষ্যকার বাৎস্থায়ন ও উদ্যোতকরের মতে প্রমাণের ফল "প্রামিতি"ও পূর্বোক "হানাদি বৃদ্ধি"র প্রতি প্রমাণ। অনুমানাদি হলেও ঐত্তপ হইবে অর্গাৎ অসুমিতিত্তপ শ্রমিতি ও হানাদি বৃদ্ধির প অভুমিতির প্রতি অনুমান প্রমাণ ক্ইবে। এইরূপ অন্তত্তও বৃ্ধিতে হুইবে। এই সকল প্রাচীন মতের সকল কথা বুলিতে হুইলে অনুসন্ধিংক ক্লবী "তাংপর্যাচীকা" প্ৰভৃতি এম্ব দেখিবেন, কিন্তু খড় সাবধান হইয়া বুৰিতে হইবে।

ভাষ্য। অক্ষপ্তাক্ষপ্ত প্রতিবিষয়ং বৃত্তিঃ প্রত্যক্ষং। বৃত্তিস্ত দল্লি-কর্ষো জ্ঞানং বা। যদা দলিকর্ষস্তদ। জ্ঞানং প্রমিতিঃ, যদা জ্ঞানং তদা হানোপাদানোপেকাব্দ্ধয়ঃ ফলং।

অনুবাদ। প্রত্যেক ইন্দ্রিয়ের স্ব স্ব বিষয়ে বৃত্তি (ব্যাপার) প্রত্যক্ষ প্রমাণ।
"বৃত্তি" কিন্তু সন্নিকর্ম (বিষয়ের সহিত ইন্দ্রিয়ের সম্বন্ধবিশেষ), অথবা জ্ঞান
(নির্বিকল্লক বা স্বিকল্লক জ্ঞান)। যে সময়ে সন্নিকর্ম (ব্যাপার হইবে), তখন
জ্ঞানন্ত্রপ প্রমিতি (প্রমাণের) ফল হইবে। যে সময়ে জ্ঞান (ব্যাপার হইবে),
তখন হানবৃদ্ধি (যে বৃদ্ধির দ্বারা ত্যাগ করে), উপাদানবৃদ্ধি (যে বৃদ্ধি দ্বারা গ্রহণ
করে) এবং উপেক্ষা-বৃদ্ধি (যে বৃদ্ধির দ্বারা উপেক্ষা করে), (প্রমাণের) ফল
হইবে।

টিপ্লনী। ভাষ্যকার এই স্ততভাষো স্তান্তে প্রভাক প্রভৃতি প্রমাণবাধক চারিট সংজ্ঞার ব্যুংপত্তি-লতা অর্থ প্রদর্শন করিয়াছেন। ইহাদিগের নিম্নুত্ত লক্ষণ মহনিস্ত্তে পরে ব্যক্ত হুইবে। "প্রতিগতনকং" এই রূপ বিশ্বহে প্রাধি সমান করিলে প্রতিগত অর্থাৎ বিষয়-সমিক্কট "অক্ষ" কর্মাৎ ইন্দ্রিয়ই প্রতাক্ষ প্রমাণ, ইহা বুঝা বায়; কিন্তু তাহাতে সমস্ত ইন্দ্রিয়ই প্রতাক্ষ প্রমাণ, ইহা পরিক্টু হয় না এবং ইন্দ্রিয়জনা জ্ঞানরূপ বৃত্তিও যে প্রতাক্ষ প্রমাণ হইবে, তাহা বুঝা বায় না। "অক্ষমক্ষং প্রতিবর্ততে" এই রূপ বিশ্বহে অব্যয়ীভাব সমাসিদ্ধ "প্রতাক্ষ" শব্দের রারা ইন্দ্রিয়ের প্রমাণহ বোধ না হইলেও সমস্ত ইন্দ্রিয়ের স্ব স্ব বিষয়ে বৃত্তি প্রতাক্ষ প্রমাণ, ইহা বুঝা বায়। তাই ভাষাকার "অক্ষতাক্ষপ্র প্রতিবিষয়ং বৃত্তিঃ"—এই বাক্যের হারা পূর্ব্বোক্ত অব্যয়ীভাব সমাদের বিগ্রহ-বাক্যের স্থচনা করিয়াছেন। ভাষাকারের ঐ বাক্য পূর্ব্বোক্ত বিগ্রহবাক্যের ফ্রিকিখন মাত্র। উহা অব্যয়ীভাব সমাদের বিগ্রহবাক্য নহে। তাহা হইলে "অক্ষত্ত অক্ষত্ত" এই স্থলে যত্তী বিভক্তি প্রযুক্ত হইত না।

অব্যরীভাব সমাদের পূর্ব্যোক্ত বিগ্রহ-বাক্যের দারা বে "বৃত্তি" অর্থ প্রতীত হইরাছে, ভাষ্যকার এথানে তাহাকেই প্রত্যক্ত প্রমাণ বলিয়াছেন। কারণ, প্রমাণ-বোধক "প্রত্যক" শব্দের উক্ত বাংপত্তির স্বারা উহাই বুঝা সিরাছে। "বৃত্তি" বলিতে ব্যাপার। ইক্রিয়ের বিষয়ের সহিত সন্নিকর্ম বেমন ইন্দ্রিয়-জন্ম এবং ইন্দ্রিয়-জন্ম প্রতাক্ষের জনক বলিয়া ইন্দ্রিয়ের ব্যাপার হয়, তজ্ঞপ ইক্রিয়-জন্ম বে জ্ঞান ক্ষমে, তাহাও ইক্রিয়-জন্ম চরম কল হানাদি-বুদ্ধির জনক বলিয়া ইক্রিয়ের বাপার হইবে। প্রাচীন ন্যায়াচার্য্যগণের মতে চরম কারণরপ ব্যাপারই মুখ্য করণ। তাহা হইলে ইন্দ্রিকর্ম ও তজ্জ্ব জ্ঞানত্রপ ব্যাপারই প্রমিতির মুখ্য করণ বলিয়া মুখ্য প্রমাণ বলা বায়। পরন প্রাতীন ভাষ্যকার এখানে তাহাই বলিরাছেন। ইন্দ্রির-সন্নিকর্ধরূপ প্রমাণের ফল নির্মিকরক বা সবিকরক জান এবং ঐ জ্ঞানরপ প্রমাণের দল হানাদি-বৃদ্ধি। ভাষবার্তিক-কারও এখানে এইরপ সিন্ধান্ত প্রকাশ করিরাছেন। তিনি লিখিরাছেন,—"উভরং পরিক্রেলকং সনিকর্বো জ্ঞানঞ্চ।" খাঁহারা কেবল ইন্দ্রিক্সন্নিকর্বকেই প্রতাক প্রমাণ বলিরাছেন, উদ্যোতকর তাঁহাদিগের মত খণ্ডন করিরাছেন। এখন প্রত্যক্ষ প্রমাণের উদাহরণ বৃঝিয়া কথাগুলি বৃঝিতে হইবে। আমি আমার মনঃপুত পানীর জলের অহেবণ করিতে করিতে এক ছানে আমার জলে চলুঃসংযোগ হইল, এইটিই আমার বিষয়ের সহিত ইন্দ্রিয়ের সন্নিকর্ধ। তাহার পরকণেই আমার জল ও জলত্ব বিষয়ে পূথকভাবে একটি অবিশিষ্ট জ্ঞান জন্মিল। এই জ্ঞানটির নাম "নির্শ্বিকল্লক প্রভাক।" ভাছার পরকণেই "জলত্ববিশিষ্ট জল" এইরূপ বিশিষ্ট জান জন্মিল; এই জ্ঞানটির নাম "দবিকরক প্রত্যক ৷" পূর্বে জনম্ব প্রত্যক ব্যতীত "সনম্বিশিষ্ট" এইরূপ প্রত্যক জন্মিতে পারে না,— কারণ, বিশিষ্ট বৃদ্ধি মাত্রেই পূর্নের বিশেষণ জ্ঞান থাকা চাই। যে সর্প দেখে নাই, তাহার "এই স্থান দর্পবিশিষ্ট", এইরূপ প্রত্যক্ষ হইতে পারে না। স্থতরাং "জনম্ববিশিষ্ট" এইরূপ প্রত্যক্ষের পূর্বের পুথক্তাবে একাট জনর প্রত্যক্ষ জনো, ইহা স্বীকার করিতেই হইবে। প্ররূপ প্রত্যক্ষের নাম নির্মিক্রক প্রতাক্ষ, উহা ইন্দিন-সন্নিকর্বজন্ত এবং উহার পরহাত "জলহবিশিষ্ট জল" এইরূপ দৰিকল্পক প্ৰত্যালটিও পূৰ্বালাত সেই ইন্দ্ৰিন-দলিকৰ্যালভ। স্বত্যাং ঐ হলে ঐ ছই প্ৰত্যাকেই ইন্দির-সরিকর্ষ প্রমাণ। ঐ প্রত্যক্ষের পরে তজ্জাতীয় অন্ত জলের পিপানা-নিবর্ত্তকথ বিষয়ে আমার

বে সংখার আছে, ঐ সংখার উহছ হইয়া আমার পূর্বাস্থৃত জলের পিপাদা-নিবর্ত্তক্তের আরণ জন্মাইল, শেষে "এই জল তজ্ঞাতীয়" এইরূপ একটা জ্ঞান জন্মাইল; ইহারই নাম "উপাদান-বৃদ্ধি।" ইহা প্রত্যক্ত জ্ঞান, ইহা অমুমিতির কারণ জ্ঞান, এই জ্ঞান জন্ম শেষে আমার "ইহা প্রায়" এইরূপ জন্মমিতি জন্মিল, আমি তখন পানের জন্ম ঐ জ্ঞান জন্ম গালামার ভাষে উপাদানবিষয়ক বৃদ্ধিকেই উপাদান-বৃদ্ধি বলা হয় নাই। "উপাদীয়তেহনেন" এইরূপ ব্যুৎপত্তিতে বে বৃদ্ধির হারা অনুমান করিয়া উপাদান অর্থাৎ গ্রহণ করে, তাহাই উপাদান-বৃদ্ধি এবং এরূপে যে বৃদ্ধির হারা ত্যাজ্ঞা বলিয়া অনুমান করিয়া ত্যাগ করে, তাহাই "হানবৃদ্ধি" এবং বে বৃদ্ধির হারা ত্যাজ্ঞা বলিয়া অনুমান করিয়া ত্যাগ্য করে, তাহাই "উপেক্যা-বৃদ্ধি" এবং বে বৃদ্ধির হারা উপোক্যা করিয়া উপোক্ষা করে, তাহাই "উপেক্যা-বৃদ্ধি।" প্রত্যক্তক্ত এই তিনাট বৃদ্ধি প্রত্যক্ষাত্মক। ইন্দ্রিয়-সন্নিকর্ষের পরে যে নির্দ্ধিকত্মক বা সবিক্রক প্রত্যক্ত জন্মে, তাহা ইন্দ্রিরের ব্যাপার হইয়া পূর্কোক্ত ঐ "হানাদি বৃদ্ধি"রূপ কল জন্মার। এ জন্ম ঐ হানাদি বৃদ্ধির প্রত্যক্ত পূর্কাভাত সেই জ্ঞানই প্রমাণ। স্বত্রাং ইন্দ্রিয়-সন্নিকর্বের জায় তজ্জন্ত বে প্রত্যক্ত প্রমিতির প্রক্ষে প্রযাণ বলিয়াছেন।

ভাষ্য। মিতেন লিঙ্গেন লিঙ্গিনোহর্থস্থ পশ্চামানমনুমানং। উপমানং সামীপ্যজ্ঞানং যথা—গোরেবং গবয় ইতি। সামীপ্যস্ত সামান্যযোগঃ। শব্দঃ শব্দ্যতেহনেনার্থ ইত্যভিধীয়তে জ্ঞাপ্যতে। উপলব্ধিসাধনানি প্রমাণানীতি সমাধ্যানির্বাচনসামর্থ্যাদ্বোদ্ধব্যম্। প্রমীয়তেহনেনেতি করণার্থাভিধানো হি প্রমাণশব্দঃ। তদ্বিশেষসমাধ্যায়া অপি
তবৈব ব্যাখ্যানম্।

শ্বনিদ। মিত অর্থাৎ যথার্থরপে জ্ঞাত হেতুর দারা লিঙ্গী অর্থের অর্থাৎ যে পদার্থে হেতু আছে, দেই অর্থের ( সাধ্যের ) পশ্চাৎ জ্ঞান ( যাহার দারা হয়, তাহা ) অনুমান। "উপমান" বলিতে যেমন গো, এইরূপ গবয়, এইরূপে সামীপ্য জ্ঞান। সামীপ্য কিন্তু সাদৃশ্য-সম্বন্ধ। ইহার দারা পদার্থ শব্দিত হয়, অভিহিত হয়, জ্ঞাপিত হয়, এ জন্ম "শব্দ" ( প্রমাণ )। উপলব্ধির সাধনগুলি প্রমাণ, ইহা সমাখ্যার অর্থাৎ "প্রমাণ" এই সংজ্ঞার নির্বহ্চন-সামর্থ্যবশতঃ অর্থাৎ ধাতু-প্রত্যয়ের শক্তিবশতঃ বুঝা যায়। কারণ, "প্রমীয়তেহনেন" এই ব্যুৎপত্তিতে ( অর্থাৎ ইহার দারা পদার্থ প্রমিত হয়, এই অর্থে ) প্রমাণ শব্দটি করণার্থবোধক; ( স্কুতরাং ) সেই প্রমাণের বিশেষ সমাখ্যারও ( "প্রত্যক্ষ," "অনুমান", "উপমান", "শব্দ," এই চারিটি বিশেষ সংজ্ঞারও ) সেইরূপাই ( যেরূপে করণার্থ বুঝা যায় ) ব্যাখ্যা ( বুঝিতে হইরে )।

টিয়নী। অন্ত শব্দের অর্থ পশ্চাৎ, মান শব্দের অর্থ জ্ঞান। তাহা হইলে অনুমান শব্দের বারা বুঝা বার পশ্চাৎ জ্ঞান। অনুমানের হেতৃকে "লিঙ্গ" বলে। লিঙ্গ-জ্ঞানের পরে অনুমান হর, তাই উহার নাম "অনুমান"। সন্দিশ্ধ বা বিপরীতভাবে জ্ঞাত লিক্ষের হারা জ্ঞান, প্রস্তুত অনুমান নহে; তাই বলিয়াছেন যে, লিঙ্গটি "মিত" অর্থাৎ যথার্থয়পে জ্ঞাত হওরা চাই। শান্ধ বোধ যথার্থয়পে জ্ঞাত শব্দের হারা হর—কিন্তু সেথানে শব্দ লিঙ্ক হর না, এ জ্ঞা তাহা অনুমান হইতে পারিবে না। যে ধর্মীতে অনুমান হইবে, সেথানে লিঙ্ক অর্থাৎ হেতৃ পদার্থ থাকা চাই, এ জ্ঞা বলিয়াছেন—"লিঙ্কী অর্থের পশ্চাৎ জ্ঞান"। ধর্মী লিঙ্গবিশিষ্ট হইলেই তাহাকে "লিঙ্কী" বলা বার। কেবল ধর্মীর অনুমান হয় না; কারণ, তাহা সিদ্ধ পদার্গ, কিন্তু একটি অসিদ্ধ ধর্ম বিশিষ্টরূপেই ধর্মীর অনুমান হয়, এ জ্ঞা বলিয়াছেন—"লিঙ্কী অর্থের অনুমান"। অর্থ বলিতে এথানে সাধ্য। কেবল বর্মী সাধ্য নহে। 'অনুমের ধর্মী বিশিষ্টরূপে ধর্মী সাধ্য হইতে পারে। ভাবোক্ত অনুমান ব্যাখ্যা যদিও অনুমিতিরূপ ফলের ব্যাখ্যা, তাহা ইইলেও ("বতঃ" এই কথার অন্যাহার করিয়া) যাহার হারা ঐ অনুমিতি জন্মে, তাহাই অনুমান প্রমাণ—এই পর্যাপ্তই ভাষ্যকারের তাৎপর্যার্থ বৃথিতে হইবে। উদ্যোত্তরর শেষে বলিয়াছেন যে, বথন অনুমিতিরূপ কলও হানাদি বৃদ্ধির পক্ষে প্রমাণ হইবে, তথন "ষতঃ" এই কথার অন্যাহার না করিলেও ভাষ্যার্থের অনুহাতি নাই।

"উপ" শব্দের অর্থ সামীপা, "মান" শব্দের অর্থ জান। সামীপা এথানে সান্তঃ, ইহা ভাষ্যকারই বলিরাছেন। ক্তরাং উপমান শব্দের দারা বুঝা বায়, সাদ্ভা-জ্ঞান। গবদ্ধ-মানক গো-সদৃশ একপ্রকার পশু আছে। "বধা গৌরেবং গবহাং" এই কথা যিনি গুনিরাছেন, তিনি কথনও গো-সদৃশ ও পশুকে দেখিলে, গব্দের গো-সাদৃগু দেখিয়া, "গবয় গবয় শব্দের বাচা" এইরূপে গবয়মাত্রে গবয়-শব্দবাচাক বৃথিয়া থাকেন। ইহা ও সাদৃগু-জ্ঞানরূপ উপমান-প্রমাণের ফল। "শব্দাতেহনেনার্থাং"—এইরূপ বৃংপত্তিতে "শব্দ" শব্দতি দিছা। ক্তরাং জ্ঞায়মান পদ অথবা পদজ্ঞানই শব্দপ্রমাণ বলিয়া উহা দারা বুঝা ঘাইবে। ভাব্যে "শব্দতে" ইহার বিবরণ অভিবীয়তে—ভাহার বিবরণ জ্ঞাপতে। লক্ষণাজ্ঞান পূর্মক পদার্থের উপস্থিতি প্রযুক্তও শাব্দ বোধ হয়; সেথানে পদার্থ অভিবা-বোধিত না হইলেও জ্ঞাপিত হয় অর্থাৎ পদার্থবিষয়ক শব্দ বোধ হয়, ভাহাই শব্দপ্রমাণ।

শ্রেমাণ" বলিতে যথার্থ অনুভূতির সাধন। ইহা প্রমাণ শব্দের ধাতৃ-প্রত্যানের শক্তিতেই বুঝা
যায়। প্রমাণ-সামান্তবােদক 'প্রমাণ' শব্দাটি যথন করণার্গবােধক, তথন তাহার বিশেব নামগুলিও
করণার্গবােধক, ইহা অবশ্রাই স্থীকার্যা। স্করাং দেওলিরও দেইরূপ বাাখ্যা বুঝিতে হইবে।
প্রমাণবােধক প্রত্যকাদি শব্দের ব্যুৎপত্তিমাত্রই এই ভাষো বর্ণিত হইয়াছে। এগুলি প্রত্যকাদি
প্রমাণের লক্ষণ নহে। স্করাং প্রমাণাভাদে অতিব্যাপ্তি-লাবের আশ্রা নাই। অর্থাৎ প্রমাণের
প্রস্কৃত লক্ষণ প্রমাণাভাদে নাই।

ভাষা। কিং পুনঃ প্রমাণানি প্রমেয়মভিদংপ্লবন্তেই পথ প্রতিপ্রমেয়ং
ব্যবতিষ্ঠন্ত ইতি। উভয়পাদর্শনং। অন্ত্যান্ত্যোপ্রাপদেশাৎ প্রতীয়তে।
তত্ত্রানুমানং—''ইচ্ছা-ছেব প্রয়ন্ত্রপত্ঃপজ্ঞানান্তাল্পনো লিদ্ন"মিতি। প্রত্যকং
বুঞ্জানস্ত যোগদমাধিজমাল্লমনদোঃ সংযোগ-বিশেষাদাল্লা প্রত্যক ইতি।
অগ্রিরাপ্রোপদেশাৎ প্রতীয়তে অত্যামিরিতি। প্রত্যাদীদতা ধূমদর্শনেনানুমীয়তে। প্রত্যাস্থ্যেন চ প্রত্যক্ষত উপলভাতে।

অনুবাদ। প্রমাণগুলি কি প্রমেয়কে অভিসংগ্রব করে ? অথবা প্রতিপ্রমেয়ে ব্যবস্থিত ? (অর্থাৎ এক একটি প্রমেয়ে কি বহু প্রমাণের ব্যাপার হয় ? অথবা কোন একটি বিশেষ প্রমাণেরই ব্যাপার হয় ?)। (উত্তর)— তুই প্রকারই দেখা যায়। (এক প্রমেয়ে বহু প্রমাণের ব্যাপাররূপ প্রমাণসংগ্রবের উদাহরণ দেখাইতেছেন) আত্মা আছে, ইহা শব্দ প্রমাণ হইতে বুঝা যায়। তির্বিয়ে (আত্মবিষয়ে) অনুমান উক্ত হইয়াছে, "ইছ্ছান্বেয় প্রস্থান ব্যক্তির (যোগিবিশেষের) যোগসমাধিজাত প্রতাক্ষ আছে। অত্মি বুজান ব্যক্তির (যোগিবিশেষের) যোগসমাধিজাত প্রতাক্ষ আছে। আত্ম এবং মনের সংযোগ-বিশেষ প্রযুক্ত যথার্থরূপে আত্মা প্রতাক্ষ হয়। (লৌকিক বিষয়েও প্রমাণ-সংগ্রবের উদাহরণ দেখাইতেছেন) "এখানে অগ্রি আছে," এইরূপ শব্দপ্রমাণ হইতে অগ্রি প্রতাত হয়। নিকটবর্ত্তী হইতে থাকিলে তৎকর্ত্ত্বক বুম দর্শনের দ্বারা (ঐ অগ্রি) অনুমিত হয় এবং নিকটবর্ত্তী হইলে তৎকর্ত্বক (ঐ অগ্রি) প্রত্যক্ষের দ্বারা উপলব্ধ হয়।

চিন্ননী। প্রত্যক্ষ ভিন্ন আর কোন প্রমাণ নাই; স্কৃতরাং প্রমাণের চতুর্বিব বিভাগ উপপন্ন হয় না, এ কথা থাহারা বলিবেন, ভাষাকার উাহানিগকে লক্ষ্য করিয়া প্রমাণ-সংপ্রব এবং প্রমাণ-ব্যবহার কথা বলিতেছেন। যে বিষয়ে বহু প্রমাণের ব্যাপার আছে, নে বিষয়ে প্রমাণা তাহার যথার্থ জ্ঞানকে দৃঢ় করিবার ইজ্ঞাবশতঃ বহু প্রমাণের হারাই তাহাকে যথার্থকরপে বুলিন্না থাকেন; স্কৃতরাং এক বিষয়ে বহু প্রমাণের সংকরত্রপ প্রমাণ-সংগ্রব আছে এবং উহা ব্যর্থ নহে। যথার্থ জ্ঞানকে দৃঢ় করিবার ইজ্ঞাবশতঃই সন্তবহুলে বহু প্রমাণ-সংগ্রব আছে এবং উহা ব্যর্থ নহে। যথার্থ জ্ঞানহরণ জ্ঞাকিক আত্মবিষয়ে এবং লৌকিক অন্ধি-বিষয়ে ভাষাকার কথাইরাছেন। উহা প্রদর্শন মাত্র। ঐক্যণ বহু স্থলেই প্রমাণ-সংগ্রব আছে। যথানে একমাত্র প্রমাণার হ্রমাণ কোন একটি প্রমাণ ভিন্ন প্রমাণান্তরের বিষয়ই নহে, ত্রথবা যেখানে একমাত্র প্রমাণের হারা হ্রমার্থ জ্ঞান হইলে তাহাতে প্রমাভার আর জিজ্ঞাসা থাকে না, সেখানে প্রমাণের ব্যবহা। এই প্রমাণ-ব্যবহার উদাহরণ ভাষ্যকার (অলোকিক ও লোকিক বিষয়ে) ইহার গরেই দেখাইতেছেন। সেগুলিও প্রদর্শন মাত্র। সেইরপ বহু স্থলেই প্রমাণের ব্যবহা আছে, ইহা তাহার হারা বুনিতে হইবে।

ভাষ্য। ব্যবস্থা পুন"র্য়িহোত্রং জুত্রাং স্বর্গকান" ইতি।
লোকিকস্থ সর্গে ন লিঙ্গনশনং ন প্রত্যক্ষয়। স্তন্যিজুশন্দে প্রায়নণে
শব্দহেতোরসুমানম্। তত্র ন প্রত্যক্ষং নাগমঃ। পাণো প্রত্যক্ষত
উপলভামানে নাকুমানং নাগম ইতি। সা চেয়ং প্রমিতিঃ প্রত্যক্ষপরা।
জিজ্ঞাসিতমর্থমাপ্তোপদেশাং প্রতিপদ্যমানো লিঙ্গদর্শনেনাপি বুভুংসতে,
লিঙ্গদর্শনাকুমিতঞ্চ প্রত্যক্ষতো দিদৃক্ষতে, প্রত্যক্ষত উপলব্দেহর্থে জিজ্ঞাদা
নিবর্ত্ততে। পূর্ব্বোক্তমুদাহরণং অগ্রিরিতি। প্রমাত্তঃ প্রমাতব্যেহর্থে
প্রমাণানাং সংকরোহ্ভিসংপ্লবঃ, অসংকরো ব্যবস্থেতি। ইতি ত্রিসূত্রীভাষ্যম্। ৩।

অনুবাদ। ব্যবস্থা ( অর্থাৎ প্রমাণের অসংকর), কিন্তু "ন্বর্গকাম ব্যক্তি অগ্নিহোত্র হোম করিবে" এই স্থলে। লৌকিক ব্যক্তির স্বর্গবিষয়ে হেতুদর্শন অর্থাৎ অনুমান নাই, প্রত্যক্ত নাই; ( অর্থাৎ যিনি স্বর্গপদার্থ প্রত্যক্ষ করেন নাই, অনুমান-প্রমাণের দ্বারাও বুঝিতে পারেন নাই, সেই লৌকিক ব্যক্তির পক্ষে স্বর্গরূপ প্রমেয়ে একমাত্র শ্রতি-প্রমাণই ব্যবস্থিত। "অগ্নিহোত্রং জুহুরাৎ স্বর্গকামঃ" এই শ্রুতি-প্রমাণের দারাই তাঁহার স্বর্গবিষয়ক প্রমিতি হইয়া থাকে )। (লোকিক বিষয়েও প্রমাণের ব্যবস্থা দেখাইতেছেন) মেঘের শব্দ শ্রায়মাণ হইলে ( সেই শব্দের দারা ) শব্দহেতুর (মেষের) অনুমান হয়। তদ্বিয়ে (তখন) প্রত্যক্ষ প্রমাণ নাই, শব্দ-প্রমাণ নাই। প্রত্যক্ষের বারা উপলভ্যমান ( দৃশ্যমান ) হতে (তখন) অমুগান-প্রমাণ নাই, আগম-প্রমাণও নাই। সেই এই প্রমিতি ( প্রমাণ-সংগ্রব স্থলে প্রমাণের ফল যথার্থ জ্ঞান ) প্রত্যক্ষপরা অর্থাৎ প্রত্যক্ষপ্রধানা। (কেন ? তাহা বুঝাইতেছেন) জিজাসিত পদার্থকে শব্দ-প্রমাণ হইতে বোধ করতঃ লিহ্নদর্শন অর্থাৎ অনুমানের দারাও বৃদ্ধিতে ইচ্ছা করে। লিঙ্গদর্শনের দারা অনুমিত পদার্থকে আবার প্রত্যক্ষের দারা দেখিতে ইচ্ছা করে। প্রত্যক্ষের দারা উপলব্ধ পদার্থে জিজ্ঞাসা নিবৃত্ত হয়। (এ বিষয়ে) অগ্নি উদাহরণ পূর্বেব উক্ত হইয়াছে। প্রমাতার প্রমেয় বিধয়ে বহু প্রমাণের সংকরকে "অভিসংপ্লব" বলে, অসংকরকে "ব্যবস্থা" বলে। তিন সূত্রের ভাষ্য সমাপ্ত হইল। ৩।

টিপ্রনী। প্রমাণ-সংগ্রবস্থলে বে সমস্ত প্রমিতি হয়, তথাগো প্রত্যক্ষই প্রধান। কারণ, প্রত্যক্ষ হইলে আর তবিষরে জিজ্ঞানা থাকে না। "অগ্নিরাপ্রোপদেশাৎ প্রতীয়তে", ইত্যাদি ভাষ্যের দারা ভাষ্যকার অগ্নিকে ইহার লৌকিক উদাহরণরূপে প্রদর্শন করিয়া আদিয়াছেন। অর্থাৎ শব্দপ্রমাণ হইতে অগ্নিকে জানিলেও অন্থমানের থারা আবার জানিতে ইচ্ছা হয়।

ঐ ইচ্ছাবশতঃ কিছু নিকটে যাইয়া ধুন নর্শনের থারা অগ্নিকে অন্থমান করে। তথন তাহার
থারা পূর্বজ্ঞান-জন্ত সংস্কার দৃঢ় হর। কিন্তু তথনও অগ্নিকে প্রত্যক্ষের থারা উপলব্ধি করিবার
ইচ্ছা থাকে। তাই একেবারে নিকটবর্ত্তী হইয়া ঐ অগ্নিকে প্রত্যক্ষ করে। তথন আর ঐ অগ্নিবিষরে জিল্পানা থাকে না; কারণ, প্রত্যক্ষের বড় আর কোন প্রমাণ নাই। তাই ঐ স্থলের
প্রমিতির মথ্যে প্রত্যক্ষই প্রের্চ। প্রমাণের ব্যবস্থাস্থলে এই প্রাণান্ত-বিচার নাই। কারণ, সেখানে
একমান্ত প্রমাণের থারা একমান্ত প্রমিতিই হইরা থাকে। ভাষাকার বাহাকে প্রমাণের "অভিনংপ্রব"
বলিরাছেন, তাহা "প্রমাণসংপ্রব" শক্ষের থারাও অভিহতিত হইরা থাকে। প্রথম তিন স্ত্তের
থারা ভারন্দর্শনের মূল প্রতিপাদ্য এবং তাহার ব্যবস্থাপক প্রমাণ স্থানিত ইইরাছে। তাই বেদান্তদর্শনের চতুঃস্থত্রীর ভার ভারন্সর্শনের "ব্রিস্থত্ত্রী" মহর্ষি গোতমের একটা বিশেষ প্রবন্ধ; ইহা স্থানা
করিবার জন্তই ভাষাকার বলিরাছেন,—"ইতি ক্রিস্থত্ত্রীভাষ্যম্"। ঐ স্থলে "ইতি" শক্ষের অর্থ
সমাপ্তি। ভাষাবার্তিককার এবং তাৎপর্য্যটিকাকার এবং তাৎপর্য্য-পরিগুদ্ধিকারও এই ক্রিস্থত্ত্রী
ব্যাখ্যার পরে স্ব প্রবন্ধের সমাপ্তি থোষণা করিয়াছেন। ৩।

## ভাষ্য। অথ বিভক্তানাং লক্ষণবচনম্।

অনুবাদ। অনন্তর অর্থাৎ প্রমাণের বিভাগের পরে বিভক্ত প্রমাণ-চতুষ্টয়ের লক্ষণ বলিয়াছেন। (তন্মধ্যে প্রত্যক্ষ প্রমাণই সর্ববিপ্রথম উদ্দিষ্ট হওয়ায় তদ্যুসারে সর্বাত্যে প্রত্যক্ষ প্রমাণেরই লক্ষণ বলিয়াছেন)।

## সূত্র। ইন্দ্রিয়ার্থসন্নিকর্ষোৎপন্নৎ জ্ঞানমব্যপদেশ্য-মব্যভিচারি ব্যবসায়াত্মকং প্রত্যক্ষম্। ৪।

অনুবাদ। ইন্দ্রিয়গ্রাহ পদার্থের সহিত ইন্দ্রিয়ের সন্ধিকর্ম অর্থাৎ সম্বন্ধবিশেষ হেতৃক যে জ্ঞান উৎপন্ন হয় এবং "অব্যপদেশ্য" অর্থাৎ যে জ্ঞান জ্ঞেয় বিষয়ের সংজ্ঞাবিষয়ক নহে বলিয়া শাব্দ নহে এবং "অব্যভিচারী" অর্থাৎ যে জ্ঞান বিপরীত-নিশ্চয়রূপ শুম নহে এবং "ব্যবসায়াত্মক" অর্থাৎ যে জ্ঞান সংশ্রাত্মক নহে—নিশ্চয়াত্মক, এমন জ্ঞানবিশেষ যাহার ছারা জন্মে, অর্থাৎ এতাদৃশ জ্ঞানের বাহা করণ, তাহা প্রত্যক্ষ প্রমাণ।

টিমনী। মহবি গোতম "উদেশ", "লক্ষণ" এবং "পরীকা"র যারা প্রমাণাদি পদার্থের তত্ত্ব জাপন করিয়াছেন। তাঁহার প্রথমোক্ত পদার্থ "প্রমাণ"। তাহার দামান্ত উদ্দেশ প্রথম স্ত্তের যারা করিয়াছেন এবং তৃতীর স্ত্তের যারা তাহার বিশেষ উদ্দেশ অর্থাৎ বিভাগ করিয়াছেন। তৃতীয় স্ত্তে "প্রমাণ" শব্দের যারা প্রমাণের সামান্ত লক্ষণও স্চিত হইয়ছে। এখন প্রত্যকাদি বিশেষ প্রমাণ-চত্ত্রিরের লক্ষণ বলিতে হইবে, তাই মহবি তক্ষণ্যে এই স্ত্তের ছারা প্রথমোক্ত প্রত্যক্ষ প্রমাণের লক্ষণ বলিয়াছেন। প্রত্যক্ষ প্রমাণ কাহাকে বলে, তাহা বুঝিতে হইলে তাহার লক্ষণ বুঝা আবন্ধক। লক্ষণের হারাই পদার্থ তাহার সজাতীয় ও বিজ্ঞাতীয় পদার্থবর্গ হইতে বিশিষ্ট হইরা থাকে। পদার্থের লক্ষণ না বুঝিলে ঐ বিশিষ্টতা বা বিশেব বুঝা বার না। প্রত্যক্ষ প্রমাণের লক্ষণ বলিলে তন্ধারা উহা তাহার সজাতীয় ও বিজ্ঞাতীয় সমন্ত পদার্থ হইতে ভিন্ন, ইহা বুঝা বাইবে। স্কৃতরাং প্রত্যক্ষ প্রমাণের লক্ষণ-জ্ঞান তাহার একপ্রকার তত্তজ্ঞান। এইরূপ সজাতীয় ও বিজ্ঞাতীয় পদার্থবর্গ হইতে পদার্থের বিশেব জ্ঞাপনই সর্ব্যে লক্ষণের প্রয়োজন। মহর্বির লক্ষণ-স্কৃত্যগুলিয়ও উহাই প্রয়োজন। প্রমাণাদি পদার্থের তন্ধ জ্ঞানাইতে তাহানিগের লক্ষণ বলিতে হয়,—এ জন্ত মহর্বি তাহাদিগের লক্ষণ-স্কৃত্তগুলি বলিয়াছেন। প্রত্যক্ষাপ্রমাণের লক্ষণ ছারা বুঝা বাইবে, উহা তাহার সজাতীর অমুমানাদি প্রমাণ এবং তাহার বিজ্ঞাতীয় প্রত্যক্ষাভাদ এবং প্রমের প্রস্কৃতি পদার্থবর্গ নহে, উহা তাহা হইতে বিশিষ্ট, তাহা হইতে ভিন্ন। এইরূপ বোধ উহার একপ্রকার তত্ত্জান। এইরূপ সর্ব্যক্তিই লক্ষণের ইহাই প্রয়োজন বুঝিতে হইবে।

এই সূত্রে "প্রত্যক্ষ" শব্দের দারা লক্ষ্য নির্দেশ করা হইয়াছে। "প্রত্যক্ষ" শব্দের অক্সান্ত অর্থ থাকিলেও এখানে উহার অর্থ প্রত্যক্ষ প্রমাণ। কারণ, প্রত্যক্ষ প্রমাণের লক্ষণই এই স্থতে মহর্ষির বক্তব্য। স্থত্ত্বের অন্য অংশের দ্বারা দেই প্রত্যক্ষ প্রমাণের ফলের পরিচয় দেওয়া হইরাছে। মহর্ষির তাৎপর্য্য এই বে, এইরূপ জ্ঞানবিশেষ বাহার দারা জন্মে, তাহাই প্রত্যক্ষ প্রমাণ। স্বর্ধাৎ স্ত্রে "ষতঃ" এই কণার অধাহার করিয়া প্রত্যক্ত প্রমাণের লক্ষণই স্ত্রার্থ বুরিতে হইবে। তাংপর্যাটীকাকারও ইহাই বলিয়াছেন। নতেৎ ইহা প্রত্যক প্রমিতির লক্ষণ বলা হয়। প্রত্যক্ষ প্রমাণের লক্ষণই বে মহর্ষির এই সূত্রে বক্তব্য। বদিও প্রত্যক্ষ প্রমিতিও প্রত্যক্ষ প্রমাণ হর বটে, কিন্ত সেই প্রমিতি মাত্রই প্রতাক প্রমাণ হইবে না। হানাদি বৃদ্ধিরূপ প্রতাক্ষ প্রমিতি অনুমিতির করণ হওরার অনুমান-প্রমাণই হইবে এবং ইন্দ্রির এবং তাহার সন্নিকর্ববিশেষও প্রত্যক্ষ প্রমাণ হইবে। স্তরাং প্রে "বতঃ" এই কথার অব্যাহার ব্যতীত প্রত্যক্ষ প্রমাণমাত্রের লক্ষণ বলা হয় না। ফলকবা, প্রভাক প্রমাণের লকণই মহর্ষির বধন এই সূত্রে বক্তবা, তথন ভাহার তাৎপর্যা ঐ পর্যান্তই বুঝিতে হইবে এবং সূত্রত্ব "প্রতাক" শন্ধটি প্রতাক্ষ প্রমাণবোধক বলিয়াই বুঝিতে হইবে। পরত্ত প্রত্যক্ষপ্রমাণের লকণ বুলিতে তাহার ফল প্রত্যক প্রমিতির লক্ষণও এই স্থত্তের দারা স্থৃতিত হইয়াছে। একই স্বরাক্ষর স্ত্রের দারা অনেক তর্স্তনা করাই স্ত্রকার মহর্দিদিগের কৌশল। স্থলবিশেষে অন্য বাকোর অধ্যাহার করিয়া মহর্ষি-স্থত্তের সেই দকল অর্থ বুঝিতে হয়। ঐরপ অব্যাহার সূত্রকারদিগের অভিপ্রেতই থাকে। এ বস্তুই ভাষ্যকারগণ সূত্রার্থবর্ণনায় অনেক কথার প্রণ করিয়া হত্ত্রের অবভারণা করেন এবং ঐরপ করিয়া ব্যাখ্যাও করেন। ম্লকখা, যাহার হারা এই স্ত্রোক্ত জানবিশেষ জব্মে, তাহা প্রত্যক্ত প্রমাণ—এই পর্যান্তই এখানে স্ত্রার্থ বুৰিতে হইবে। সে কিবাপ জান ? তাই প্রথমেই বলিয়াছেন, "ইক্রিয়ার্থসন্নিকর্বোৎপন্ন জান।" ছাৰ, রদনা, চকুঃ, তকু, প্রোত্র, এই পাচটি বহিনিক্রির। ইহা ছাড়া আর একটি ইক্রিন আছে,

তাহা অন্তরিন্তির, তাহার নাম মন। এই ছয়টি ইন্তিয়ের ভিন্ন ভিন্ন নিয়মিত বিষয় আছে। সকল পদার্গই সকণ ইক্রিয়ের বিষয় হয় না। আবার কোন ইক্রিয়ের বিষয় হয় না অর্থাৎ গৌকিক প্রত্যক্ষের বিষয় হয় না, এমনও বহু পদার্গ আছে। দেগুলিকে বলে অতীচ্ছিত্র পদার্থ। যে পৰাৰ্থ বে ইক্সিয়ের বিষয় হয়, সেই পদার্থের সহিত সেই ইক্সিয়ের সম্বন্ধ-বিশেষ-হতুক বে জ্ঞান উৎপন্ন হয়, ঐ সম্বদ্ধবিশেষ বাতীত বে জ্ঞান উৎপন্ন হয় না, তাহাই ই"ক্রিয়ার্থসনিকর্ষোৎপন্ন জান," তাহাকেই বলে প্রত্যক্ষ জান। ভাষাকার স্থ্যার্থ-বর্ণনার স্থ্যোক্ত প্রত্যক্ষ জানবিশেষেরই বাখ্যা করিরাছেন। তাঁহার মতেও এডাদুশ প্রতাক জ্ঞান বাহার ছারা হর, তাহাই প্রতাক প্রমাণ, এই পর্যান্তই স্ত্রার্থ ব্রিতে হইবে। প্র্রোক্ত ইক্রিমের সহিত তাহার প্রাছ বিষয়ের সম্মাবিশেষকেই "ইক্সিপ্লার্থ-সন্নিকর্ষ" বলে। উদ্যোতকর প্রভৃতি জায়াচার্যাগণ এই "সন্নিকর্ম"কে ছর প্রকার বলিয়াছেন। যুবা -(১) "সংযোগ," (২) "সংযুক্ত সমবায়," (৩) "সংযুক্তসমবেত সমবার," (৪) "সমবার", (৫) "সমবেতদমবার," (৬) "বিশেবণতা"। ইহাদিগের মধ্যে দ্রবের প্রত্যকে দেই দ্রব্যের সহিত ইক্তিয়ের সংযোগ-স্থদ্ধই "সন্নিকর্য" এবং ব্রবাগত গুণ, ক্রিয়া ও ছাতির প্রত্যকে "সংযুক্তসমবায়-সম্বন্ধ"ই "সন্নিকর্ব"। যেমন ব্রক্ষের ওণ, ক্রিয়া এবং বুকত্ব প্রভৃতি লাতির প্রতাক খলে বুকের দহিত ইন্সিরের দংগোগ হইলে বুক ইন্সিরদংযুক্ত হর। ঐ ব্রক্ষের সহিত তাহার গুণ, ক্রিয়া ও জাতির "সমবার" নামক সম্বন্ধ থাকার সেই সকল পদার্গে ইন্দ্রির-সংযুক্তের সমবায় সম্বন্ধ আছে। এই জক্ত সেথানে ইন্দ্রিন্ধের সংযুক্ত-সমবান সম্বন্ধকে "ইন্দ্রিরার্থসন্ত্রিকর্য" বলা হইরাছে। এইরপ দ্রবাগত খণ ও ক্রিয়াতে নে জাতি আছে, তাহার প্রতাক্ষে "সংযুক্ত-সমবেত-সমবার" সহন্ধই স্ত্রিকর্ব। যেমন শুক্ল রূপের শুক্লই রূপ্ট শুকুরপণত "লাতি"। ঐ শুকু রূপ গুণপরার্থ। উহা দে দ্রব্যে আছে, তাহাতে চকুরিলিয়ের সংবোগ-সম্বন্ধ ইইলে সেই দ্রব্য ইন্দ্রিয়সংযুক্ত হইল। সেই দ্রব্যের সহিত তাহার ভক্ল রূপের "সমবার" নামক সম্বন্ধ থাকার ঐ শুক্র রূপ ইন্দ্রিবদংযুক্ত ক্রব্যে সমবেত অর্থাৎ সমবার নামক সম্বন্ধে অবস্থিত। সেই শুকু রূপে শুকুস্ব-জাতি সমবার সম্বন্ধে থাকে বলিবা ঐ শুকুদ্ধের সহিত চক্ষরিন্দ্রিরের "সংযুক্ত-সমবেত-সমবার" নামক সম্বন্ধ থাকিল। উত্তাই ঐ শুকুত্ব জাতির সহিত দেখানে চক্ষুবিজ্ঞিরের সমিকর্ষ। প্রবণেজ্ঞিয়ের দারা শব্দের প্রভাক্ত হয়। প্রবণেজ্ঞিয় আকাশ। আকাশের সহিত শব্দের "সমবার" নামক সম্বন্ধই ভার ও বৈশেষিকের সিদ্ধান্ত। ফুতরাং শব্দপ্রত্যকে "সমবার"ই "সন্নিকর্ম"। শব্দগত শব্দ্দ প্রভৃতি কাতিরও শ্রবণেজ্ঞিরের ৰারা প্রত্যক্ষ হর, তাহাতে "সমবেত-সমবার" সমন্ত্রই সন্নিকর্ষ। "শক্ষ প্রবংশক্রিয়ে সমবেত অগৃথি "সমনার"-সম্বন্ধে অবস্থিত, সেই শব্দে শব্দ্ধ প্রভৃতি জাতিও সমবার সম্বন্ধেই অবস্থিত, স্ত্রাং শব্দর প্রভৃতি ছাতির সহিত প্রবংশক্রিরের "সমবেত-সমবার" নামক সম্বন্ধ আছে, উহাই সেখানে শব্দর প্রভৃতির সহিত প্রবর্গেন্তিরের "সন্নিকর্ম"। অনেক জভাব পরার্থেরও প্রভাক হয়, দেখানে ভূতৰে চঙ্গুদেংযোগের দারাই "এখানে সর্গ নাই" এইরূপ বোধ হয়, সেখানে উহা দর্শাভাবের চাকুৰ প্রত্যক্ষ। সেখানে ভূতন চকুংসংযুক্ত। ভূতনের সহিত দর্শাভাবের "স্থারুপ-

দম্বন্ধ" কল্লনা করা হইরাছে এবং ঐ দম্বন্ধের নাম বলা হইয়াছে "বিশেষণতা"। তাহা হইলে ভূতনগত সর্পাভাবের সহিত নেখানে চকুরিজ্রিরের "দংযুক্তবিশেষণতা" সমন্ধ আছে। এইরূপ অক্সরূপেও অভাবের সহিত ইন্দ্রিয়ের "বিশেষণতা"-সদদ্ধ ("সংযুক্তসমবেত-বিশেষণতা." "সমবেত-বিশেষণতা" প্রভৃতি) হয়, এ জন্ত অভাব প্রত্যক্ষে "বিশেষণতা" নামে সর্ক্ষবিধ বিশেষণতা ধরিয়া এক প্রকারই সন্নিকর্ষ বলা হইয়াছে এবং এই জন্ম লৌকিক প্রত্যক্ষ পুর্বোক্ত "সন্নিকর্ম" ছয় প্রকারেই পরিগণিত হইগ্রছে। এবং এই "সন্নিকর্ম"গুলি লৌকিক প্রত্যক্রের সাধন বলিয়া ইহাদিগকে "লৌকিক সন্নিকর্ব" বলা হইয়াছে। এই "সন্নিকর্বে"র কথা এবং দূরত্ব চক্ষুর সহিত ভ্রত্তব্য জব্যের সংখোগ কিরুপে হয়, ইত্যাদি কথা ভূতীয়াধারে ইন্দ্রির-পরীকা-প্রকরণে ডাইবা। এই ফ্রে মহিব "দরিকর্ব" শব্দের দ্বারাই পূর্ব্বোক্ত প্রকার ভিন্ন ভিন্ন সম্বন্ধবিশেষের স্থভনা করিয়াছেন। "সন্নিকর্ষ" না বলিয়া সংযোগ বা অন্ত কোন সমন্ধবিশেষের নাম করিলে উহা বুঝা বাইত না। স্থাত্র "উৎপন্ন" শক্ষের হারা স্থাচিত হইয়াছে যে, ইন্দ্রিয়ের সহিত বিষয়ের যে সনিকর্ম প্রাত্যক্ষ জ্ঞানের উৎপাদক, তাহাই এথানে "ইন্দ্রিরার্থ-সরিকর্ম" বলিয়া প্রহণ করিতে হইবে। কোন ভিত্তিতে চক্ষঃসংযোগ হইলেও ভিত্তির ব্যবহিত অবচ ভিত্তিসংঘুক্ত বস্তাদির প্রতাক্ষ হয় না। কিন্তু দেখানেও চল্ফুরিন্দ্রিয়ের ঐ বন্তের সৃষ্ঠিত "সংযুক্ত-সংযোগ" সদদ্ধ আছে; তাহা হইলে ফলামুসারে কল্লনা করিবা বুকা বার, ঐরূপ "সংযুক্ত-সংবোগ" সমন্ধ প্রত্যক্ষের উৎপাদক নছে, স্কতরাং হত্তে ঐরপ সমন্ধ ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্থিকর্ম শব্দের দারা গুরীত হয় নাই এবং স্থাত্র ঐ হলে "অর্থ" শব্দের দারা স্থাচিত হইয়াছে যে, যে বস্ত ইন্দ্রিরের "অর্থ" অর্থাৎ গ্রান্থ ( গ্রহণ্যোগ্য ), তাহার সহিত ইন্দ্রিরের সন্নিকর্মই প্রত্যক্ষ জ্ঞানের উৎপাদক। আকাশ প্রভৃতি অতীন্ত্রির জন্মের সহিত চকুর সংবোগ হইলেও তাহাদিগের প্রত্যক্ষ হয় না, স্কুতরাং ঐরপ "সন্নিকর্ব" সূত্রে গৃহীত হয় নাই। এই জন্তই ইন্দ্রিসন্নিকর্ম না বিদিয়া মহর্ষি বলিরাছেন - "ইক্রিরার্গসরিকর্ষ"। বর্ধান্থানে এ স্কল্ কথার আলোচনা ড্রন্টবা।

বিষয়ের সহিত ইন্দ্রিরের সংযোগাদি সরিকর্য হেতৃক স্থধ-ছংগও উৎপর হয়, কিন্তু তাহা ত প্রত্যক্ষ জ্ঞান নহে, স্থতরাং কেবল "ইন্দ্রিয়ার্থসন্থিকর্যোৎপর" বলিলে স্থধ-ছংগবিশেষও প্রত্যক্ষ জ্ঞানের লক্ষণাক্রান্ত হইরা পড়ে। এ জন্ত মহবি "ক্ঞান" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। স্থধ-ছংগ জ্ঞান পদার্থ নহে, স্থতরাং তাহা কোন হলে "ইন্দ্রিয়ার্থসন্থিকর্যোৎপর" হইলেও প্রত্যক্ষ জ্ঞানের লক্ষণাক্রান্ত হইবে না। উদ্যোতকর ও বাচম্পতি মিল্ল স্থ্যোক্ত "জ্ঞান" শব্দের এইরূপ প্রয়োজনই বিশেষরূপে সমর্থন করিয়াছেন। "তার্মগুরী"কার জন্বভঙ্গু বলিয়াছেন বে, স্থ্রে মথন "ব্যবসায়াত্মক" শব্দ রহিয়াছে, তথন ভাহাতেই "জ্ঞান" পাওরা গিরাছে। কারণ, "ব্যব-সায়াত্মক" শব্দের অর্থ নিশ্চ্যাত্মক; তাহা হইলে বুঝা গেল, নিশ্চর নামক জ্ঞানবিশ্বের। স্থতরাং স্থথ-ছংগ প্রভৃতি প্রত্যক্ষ জ্ঞানের লক্ষণাক্রান্ত হইবে কিরূপে ও সেগুলি ত আর নিশ্চয়ে নামক জ্ঞানবিশেষ নহে ও জন্মভন্ট এ কথা লইরা বহু বিচার করিয়া বলিয়াছেন যে, স্থ্যে "জ্ঞান" শব্দের প্রয়োগ না করিলে বিশেষ্যবোধক কোন শব্দপ্রযোগ হয়্ব না, কেবল বিশেষণবোধক

শব্দগুলিই বলা হর, তাহাতে সূত্রবাক্যের অসম্পূর্ণতা হর। এ ব্রন্ত মহর্ষি বিশেষ্যবোধক "জ্ঞান" শব্দের প্ররোগ করিরাছেন, ইহা ছাড়া উহার আর কিছু প্রয়োজন নাই। তাৎপর্যাটীকাকার প্রভৃতির মতে স্থান্ন "মবাপদেশ্র" এবং "ব্যবসাদাত্মক" এই চুইট কথার দারা প্রত্যক্ষ জ্ঞান দ্বিবিদ, ইহাই স্থাচিত হইয়াছে। স্কুতরাং "ব্যবসায়াত্মক" শব্দের ছারা প্রভাক্ষ জ্ঞানের লক্ষণ বলা হয় নাই। স্থ<sup>4</sup>-ছঃথ প্রভৃতি প্রত্যক্ষ জ্ঞানের লক্ষণাক্রান্ত হইয়া পড়িলে "জ্ঞান" শন্দের দ্বারা নে নোষ বারণ করা যাইতে পারে। উদ্যোতকর ও বাচম্পতি মিশ্র সুত্রোক্ত "জ্ঞান" শক্ষের তাহাই প্রয়োজন বলিরাছেন। ঈখরের প্রত্যক্ত জ্ঞান নিতা, স্থতরাং উহা প্রমাণের কল নহে। মহর্ষি প্রতাক্ষপ্রমাণের লক্ষণ বলিতে প্রতাক্ষপ্রমাণজন্ত প্রতাক্ষপ্রমিতির কথাই বলিবেন, তাই খুত্রে তাহাই বলিয়াছেন। স্থতরাং ঈশ্বরের প্রত্যক্ষ ইন্দ্রিরার্থসরিকর্ষোৎপর না হওরার মহর্বির এই স্থত্তের কোন লোব হব নাই। বুভিকার বিশ্বনাথ কোন পূর্বাচার্টোর ব্যাখ্যান্তনারে এই স্ত্ৰের হারা যাহাতে নিতা ও অনিতা হিবিধ প্রত্যক্ষের লক্ষণই বুঝা যায়, সেই ভাবে শেষে ব্যাথা। করিয়াছেন। কিন্ত মহর্থি-স্ত্রের দারা সহজে দে অর্থ কিছুতেই বুঝা হায় না। এইরপ ব্যাখ্যার কোন প্রয়োজনও নাই। মহর্ষি এমন কোন প্রভাক জ্ঞানবিশেষের ক্যা বলিবেন, প্রাহার সাধন বা করণ প্রত্যক প্রমাণ হইবে। ঈশ্বর-প্রত্যকের যথন কিছু সাধন নাই, তাহা নিত্য, তথন মহর্ষি তাহার কথা বলিবেন কেন ? তবে ঈশ্বরকে এবং তাহার জ্ঞানকে বে প্রমাণ বলা হর, সেখানে "প্রমাণ" শব্দের অর্থ অন্তর্গ । বাহা অন্তান্ত জ্ঞান, অথবা বিনি জ্জান্ত পুরুষ, ভাঁহাকে "প্রমাণ" বলা হয়। কিন্ত মহর্ষি যে প্রত্যক্ষ প্রমাণের কথা বলিয়াছেন, তাহার অর্থ ধর্থার্থ প্রত্যক্ষ জ্ঞানের সাধন। স্কুতরাং তাহার নক্ষণ বলিতে প্রমাণজন্ম প্রত্যক্ষের কথাই মহবির বক্তবা। তাই বলিয়াছেন—"ইন্দ্রিরার্থসন্নিকর্মোৎপন">। সাংখ্যস্থরেও প্রত্যক্তর লকণে এইরুপে ঈশ্বরের কথা উঠিয়াছে। কিন্তু প্রমাণজন্ম প্রত্যক্ষের কথাই স্থাকার বলিয়াছেন, প্রত্যক্ষপ্রমাণের কথা বলিতে তাহাই বক্তব্য, এইরাপ কথা বলিলে দেখানে ঈশ্বর দইরা মারামারি হর না। তবে অন্ত উক্তেপ্ত ঈর্খরের অধিকি ব্যানির জন্ত স্তাকার দেখানে ঈশবের প্রদক্ষ উত্থাপন করিয়াছেন। ইহাই বুরিতে হয় এবং বলিতে হয়।

প্রাচীন মতে "নির্দ্ধিকরক" এবং "দবিকরক" প্রভাক এবং তাহার পরলাত "হানাদিব্রিদ্ধিকর প্রভাক — এওলি সমস্তই ইন্দ্রিরার্থ-দরিকর্বোৎপর জ্ঞান: স্প্তরাং উহাদিগের করণগুলি প্রভাক প্রমাণ হইবে। তবে ঐ সকল প্রভাক সংশ্রায়ক হইবে তাহার করণ প্রমাণ হইতে পারে না। এ জ্ঞা বলা হইরাছে—"ব্যবসায়াম্মক" অর্গাৎ নিশ্চয়াম্মক হওয়া চাই। "ব্যবসায়" শক্ষের দারা নিশ্চর অর্গ বুঝা বায়। আবার বিপরীত নিশ্চররূপ ন্রমপ্রভাকের (বেমন বজ্তে সর্পত্রম, মরীচিকার জনত্রম প্রভৃতি) করণও প্রমাণ হইতে পারে না, এ জ্ঞা বলা হইরাছে

১। উদ্ধনতার্থা ঈশ্বর ও গ্রাহার নিতা জ্ঞানের প্রানাণা বাগাবা। করিবাছেন। কিন্ত তিনিও স্থানে নথনিপ্রকে লকা করিছা বলিয়া বিয়াছেন,—"ইলিয়ার্থনিয়িকর্বাংশয়হত লৌকিক্সান্ত্রিয়য়্রাং"। সেখানে বর্জনান
বিজ্ঞাছেন,—"বশ্পতা করেয় লৌব কঞ্জাক্ষিক্ত নিতাবি।"—(কায়কুপ্রমায়নি, ও তবক, ব কারিকা)।

"অব্যক্তিচারী।" অর্থাৎ প্রকালটা ব্যার্থ হওরা চাই। এতাদৃশ প্রত্যক্ষ জ্ঞানের সাধনই প্রত্যক্ষ প্রমাণ।

স্থান "মন্যাপদেশ্ব" শল্প কেন এবং উহার অর্থ কি, এ বিবরে প্রাচীনগণের মধ্যে বহু মতভেল ছিল। সে নতভেলগুলি এবং তাহার সমর্থন জনমুভাই স্থানমন্ত্রীতে উরেপ করিরাছেন।
তাৎপর্যাটীকাকার বাচস্পতি মিশ্র বলিরাছেন দে, নির্নিক্তরক প্রভাক অব্যাহ্ম স্থীকার্য্য, ইহা স্ফ্রনা
করিতেই মহর্নি স্থান্ন "অন্যাপদেশ্য" শল্পের প্রারোগ করিরাছেন। "অন্যাপদেশ্ব" শল্পের দ্বারা
বুঝিতে হইবে "নির্নিক্তরক।" তাৎপর্যাটীকাকার ভাষোরও সেই ভাবে ব্যাধ্যা করিরাছেন।
তাহার মতে ভাষ্যকারেরও উহাই তাৎপর্যা। তাৎপর্যাটীকাকারের ব্যাধ্যাত্রসারেই সেধানে
অন্তবাদে ভাষ্যার্থ বর্ণিত হইরাছে। সেই ব্যাধ্যা এবং প্রভাক্ত স্থান্তর অন্তান্ত কথা পরবর্তী ভাষ্যব্যাধ্যাতেই ক্রষ্টব্য।

ভাষ্য। ইন্দ্রিয়ভার্থেন সমিকর্ষাত্রৎপদ্যতে যজ্জানং তৎ প্রত্যক্ষ্।
ন তহাঁদানীমিদং ভবতি, আত্মা মনসা সংযুদ্যতে, মন ইন্দ্রিয়েণ,
ইন্দ্রিয়মর্থেনেতি। নেদং কারণাবধারণমেতাবংপ্রতাক্ষে কারণমিতি,
কিন্তু বিশিষ্টকারণবচনমিতি। যথ প্রত্যক্ষজানভা বিশিষ্টকারণং তছ্চাতে,
যত্ত্ব সমানমন্মানাদিজ্ঞানভা ন তমিবর্ত্ততে ইতি। মনসন্তহাঁন্দ্রিয়েণ
সংযোগো বক্তব্যঃ, ভিদ্যমানভা প্রত্যক্ষজানভা নায়ং ভিদ্যত ইতি
সমানহামোক্ত ইতি।

অনুবাদ। বিষয়ের সহিত ইন্দ্রিয়ের সন্নিকর্ম (সংবোগাদি সম্বন্ধ) হেতুক যে জ্ঞান উৎপন্ন হয়, তাহা প্রত্যক্ষ। (পূর্ববপক্ষ)—তাহা হইলে (কেবল বিষয়েন্দ্রিয়নম্বন্ধই প্রত্যক্ষে কারণ বলিলে) এখন ইহা হইল না—(কি হইল না, তাহা বলিতেছেন) আত্মা মনের সহিত সংযুক্ত হয়, মন ইন্দ্রিয়ের সহিত সংযুক্ত হয়, ইন্দ্রিয় অর্থের (বিষয়ের) সহিত সংযুক্ত হয়। (তাৎপর্য্য এই য়ে, প্রত্যক্ষে ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিকর্মের তায় আত্মনঃসংযোগ এবং ইন্দ্রিয়-মনঃসংযোগও কারণ; মহর্ষি পরে নিজেও তাহা বলিয়াছেন। এখন বাহা বলিলেন, তাহাতে ত সে কথা হইল না; কারণ, এখানে প্রত্যক্ষে কেবল ইন্দ্রিয়ার্থসন্নিকর্মই কারণ বলিলেন)।

(উত্তর)—ইহা ("ইন্দ্রিয়ার্থসলিকর্বোৎপন্ন" এই সূত্রবাক্য) এতাবন্মাত্র প্রত্যক্ষে কারণ, এইরূপে কারণাবধারণ নহে অর্থাৎ কারণান্তর বারণ নহে। কিন্তু বিশিষ্ট কারণ বচন। বিশদার্থ এই যে, যেটি প্রত্যক্ষ জ্ঞানের বিশিষ্ট কারণ ( অসাধারণ কারণ), তাহাই উক্ত হইয়াছে। যাহা কিন্তু অনুমানাদি জ্ঞানের সম্বন্ধে সমান

(সাধারণ কারণ), তাহা নিষিদ্ধ হয় নাই। (পূর্ববিপক্ষ)—তাহা হইলে ইন্দ্রিয়ের সহিত মনের সংযোগও (প্রত্যক্ষলক্ষণঘটকরূপে) বলিতে হয় ? (অর্থাৎ অসাধারণ কার-ণের দ্বারাই প্রত্যক্ষ লক্ষণ বক্তব্য হইলে ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিকর্ষের ন্যায় ইন্দ্রিয়ননঃসংযোগও প্রত্যক্ষে অসাধারণ কারণ বলিয়া তাহাও প্রত্যক্ষলক্ষণে বলিতে হয় ?)

(উত্তর)—ভিদ্যমান অর্থাৎ রূপজ্ঞান অথবা চাব্দুষ জ্ঞান এইরূপ সংজ্ঞার দারা জ্ঞানান্তর হইতে বিশিষ্যমাণ প্রত্যক্ষ জ্ঞানের (রূপ-প্রত্যক্ষের) সম্বন্ধে ইহা (ইন্দ্রিয়মনঃসংযোগ) (আত্মনঃসংযোগরূপ সাধারণ কারণ হইতে) বিশিষ্ট হয় না; স্কুতরাং (আত্মনঃসংযোগের) সমান বলিয়া (প্রত্যক্ষলক্ষণঘটকরূপে এই সূত্রে) উক্ত হয় নাই।

ভিগ্ননী। আত্মনংসংবোগ প্রভৃতি সাধারণ কারণের বারা প্রতাক্ষের লক্ষণ বলিলে অনুমানাদি জ্ঞানও প্রতাক্ষ হইরা পড়ে; স্থতরাং প্রত্যাক্ষের অসাধারণ কারণের হারাই প্রত্যক্ষ লক্ষণ বলিতে হইবে। তর্মধ্যে ইন্দ্রিয়ার্গসনিকর্মের আধার বে ইন্দ্রিয় ও রূপাদি বিষয়, তাহার হারা রূপাদি প্রত্যক্ষের (রূপজ্ঞান, চাকুই জ্ঞান ইত্যাদিরপে) ব্যপদেশ (নামকরণ) হইরা থাকে। ইন্দ্রিয়নসংসংযোগের আধার মনের হারা ঐ রূপাদি-প্রত্যক্ষের কোন ব্যপদেশ হর না। স্থতরাং ঐ অংশে ইন্দ্রিয়নসংসংযোগে (প্রত্যক্ষের অসাধারণ কারণ হইলেও) আত্মনংসংযোগের সমান। তাই মহর্ষি প্রত্যক্ষলক্ষণে আত্মনংসংযোগের স্তার তাহাকে গ্রহণ করেন নাই, ইন্দ্রিয়ার্থসনিকর্ষকেই গ্রহণ করিনাছেন। ইহাই ভাষ্যকারের তাৎপর্যা।

ভাষ্য। যাবদর্থং বৈ নামধেয়শব্দাঃ, তৈরর্থসপ্রত্যয়ঃ, অর্থসপ্রত্যয়াচ্চ ব্যবহারঃ। তত্ত্রেদমিন্দ্রিয়ার্থসিমিক্ষাত্ৎপদ্মর্থজ্ঞানং রূপমিতি বা রস ইত্যেবং বা ভবতি। রূপরসশব্দাশ্চ বিষয়নামধেয়ম্। তেন ব্যপদিশ্যতে জ্ঞানং রূপমিতি জানীতে রস ইতি জানীতে। নামধেয়শব্দেন ব্যপদিশ্যমানং সংশাব্দং প্রসজ্ঞতে অত আহ অব্যপদেশ্যমিতি।

অনুবাদ। যতগুলি পদার্থ আছে, তাহার প্রত্যেকেরই সংজ্ঞাশন্দ আছে।
দেই সংজ্ঞাশন্দগুলির সহিত অর্থের (বিষয়ের) সম্প্রতায় (সমধিক প্রতীতি) হয়।
অর্থ সম্প্রতায়বশতঃ (বিষয়ের সমাক্ জ্ঞানবশতঃই) ব্যবহার হয়। (প্রকৃতস্থলে
ইহার সংগতি করিতেছেন) তাহা হইলে এই ইন্দ্রিয়ার্থসয়িকর্ষ-হেতৃক উৎপন্ন
বিষয়জ্ঞান "রূপ" এই প্রকাবে অথবা "রস" এই প্রকারে (রূপাদি বিষয়ের সহিত
রূপাদি সংজ্ঞার অভিনয়ররূপে) হয়। (তাহাতে কি হইল, তাহা বুঝাইতেছেন)
রূপ, রস প্রভৃতি শব্দগুলি বিষয়ের সংজ্ঞা। (তাহাতেই বা কি হইল, তাহা বলিতে-

ছেন) সেই সংজ্ঞাবারা "রূপ" ইহা জানিতেতে, "রস" ইহা জানিতেছে। (এইরূপে)
জ্ঞান বিশিষ্ট হইয়া থাকে। সংজ্ঞা শব্দের দারা ব্যপদিশ্যমান অর্থাৎ বিশিষ্যমাণ
হইয়া (এই জ্ঞান) শাব্দ (শব্দবিষয়ক হওয়ায় শব্দ জন্ম) হইয়া পড়ে, এ জন্ম
মহবি (সূত্রে) "অব্যপদেশ্যং" এই কথাটি বলিয়াছেন।

টিগ্লনী। "নির্নিক্রক"ও "পবিকরক" নামে দ্বিবিধ প্রত্যক্ত মহর্বির লক্ষণের দ্বারা সংগৃহীত হুইলেও ঐ প্রকারভেদে বিপ্রতিপত্তি থাকার, মহবি "অবাগদেখ্রং" ও "ব্যবদারাস্থকং"—এই ছুইটি কথার দারা স্পাইরূপে ঐ প্রকারভেদের কীর্ত্তন করিরাছেন। ঐ ছুইটি কথা প্রত্যক্ষের লক্ষণের অন্তর্গত নহে। বে প্রত্যক্ষে বিকর অর্থাৎ বিশেষ্য-বিশেষণ-ভাব নাই, তাহাকে নির্বিধ-করক প্রত্যক্ষ বলে। মহর্বি "অব্যপদেগ্র" শব্দের দারা এই নির্দ্ধিকরক প্রত্যক্ষের স্থচনা করিয়াছেন। অৰ্থং নির্মিকরক প্রত্যক্ত অবগ্র খীকার্য্য। ব্যপদেশ বলিতে বিশেষণ বা উপলক্ষণ, নাম ও জাতি প্রভৃতি। ঐ নাম, জাতি প্রভৃতি বাপদেশ-যুক্তকেই বাপদেশ বলা বার। ফলতঃ বাপদেশু বলিতে বিশেবাই বুঝা বার। যে জ্ঞানে বাগদেশু অর্থাৎ বিশেষা নাই, তাহাই "অবাপদেশ্য।" নির্ম্মিকরক জ্ঞানে নাম, জাতি প্রভৃতি কেহ বিশেষণ হয় না; স্মৃতরাং দে জ্ঞানে কোন বিশেষাও হর না। কেবল পদার্থের স্বরূপনাত্রই তাহাতে বিষর হয়। তাই "অব্যপদেশ্র" শব্দের দার। উক্ত নির্স্তিকরক জ্ঞান বুঝা বাইতে পারে। বাঁহারা এইরূপ প্রতাক্ষ মানেন না, উহা অসম্ভব বলেন, তাঁহাদিগের মত নিরাকরণের জন্ম ভাষ্যকার প্রথমতঃ "ৰাবদৰ্যং বৈ নামধেরশকাঃ" ইত্যাদি ভাষা-সন্দর্ভের খারা তাঁহাদিগের অপক-সমর্থনের যুক্তি দেখাইতেছেন। দে বুক্তির মর্ম এই যে, পদার্থমাত্রেরই নাম আছে, নামশুরা কোন পদার্থ নাই; ঐ নাম ও পদার্থ বস্তুতঃ অভিয়। কারণ, "গো এই পদার্থ" "অখ এই পদার্থ" ইত্যাদিরপে নাম ও পদার্থ অভিন্নরপেই প্রতীত হয়। ভাষাকার "বাবদর্যং বৈ নামধ্যেশস্বাঃ"---এই অংশের হার। বিজন্ধবাদি-সমত নাম ও পনার্থের পূর্ম্বোক্ত অভিনতাই প্রকাশ করিরাছেন। তাহাতে হেতু বলিরাছেন —"তৈরগদন্পতাগ্রঃ," অর্পাৎ গেহেতু সংজ্ঞা শব্দের সহিত অভিন্নভাবেই (গো এই প্লার্থ, অব এই প্লার্থ ইত্যাধিকপে) প্লার্থের সম্প্রত্যে হর, অতএব নাম ও প্লার্থ অভিন্ন। পরত্ত সংজ্ঞা শব্দের উৎকর্ষ ও অপকর্ম-বশতঃ পদার্থ-প্রতীতির উৎকর্ম ও অপকর্ম হইবা খাকে। ইহাতেও বুঝা বার বে, সংজ্ঞান্দ ও তংপ্রতিপাদা পদার্থ অভিন । কারব, জাতব্যের উৎকর্ষই আনের উৎকর্ষের মূল। সংজ্ঞা শব্দ জাতব্য পদার্থ হইতে অভিন্ন না হইলে ভাহার উৎকর্বে জ্ঞানের উৎকর্ব হইবে কেন ? তাই বলিয়াছেন,—"দল্যভার"। উহার অর্থ, সমবিক প্রত্যর। "সং" শব্দের দারা প্রত্যয়ের (জ্ঞানের) উৎকর্ষ স্থচনাপূর্বক বিরুদ্ধবাদিগণের পূর্ব্বোক যুক্তান্তরই স্তনা করিয়াছেন। অভিন্নত্বনেপ প্রতীতি হইলেই বা বস্ততঃ অভিন্ন হইবে কেন १—অনেক স্থলে ভিন্ন পদার্থেও জন্ধদা ভ্রম প্রতীতি হইয়া থাকে। তাই বলিয়াছেন, "অর্থনম্প্রতার্যাচ্চ ব্যবহারঃ"—অর্থাৎ সংক্রা ও পদার্পের ঐরূপ অভিন্নভাবে প্রতীতিবশতঃ বংন ব্যবহার চলিতেছে, তথন ঐ প্রতীতিকে শ্রম বলা বার না, উহা বধার্থ। স্থতরাং উহা ছারা

সংজ্ঞা ও পদার্থ নে অভিন্ন, তাহা বথার্থক্সপে প্রতিপন্ন হইতেছে। পদার্থ ও তাহার নাম অভিন্ন হইলে পদার্থ-বিষয়ক জ্ঞান-মাত্রই নামবিষয়ক হইল। স্থাত্রাং জ্ঞানমাত্রই নামের দারা ব্যাপদিষ্ট অর্থাং বিশিষ্ট। প্রতাক্ষ জ্ঞান ও পূর্ব্বোক্ত যুক্তিতে নাম-বিষয়ক হওয়ায় নামবিশিষ্ট। তাহা হইলে প্রতাক্ষ জ্ঞান নামাত্রক শব্দ-বিষয়ক হওয়ায় শব্দজ্ঞ হইয়া পড়িল। কারণ, প্রত্যক্ষে তাহার বিষয়গুলি কারণ। নাম প্রত্যক্ষের বিষয় হইলে প্রতাক্ষমাত্রই নামজ্ঞ হইবে। নাম-বিষয়ক হইলে আবার নাম-বিশিষ্ট হইবেই; স্থাতরাং নির্বিকর্মক প্রতাক্ষ অসম্ভব। অর্থাং নাম-রহিত অবিশিষ্ট প্রতাক্ষ (ধাহাকে নির্বিকর্মক প্রতাক্ষ বলে) একটা হইতেই পারে না, উহা অসিদ্ধান্ত। ভাষ্যে "বাবদর্থং বৈ" এথানে "বৈ" শব্দটি অবধারণ অর্থে প্রযুক্ত। 'যাবদর্থং বৈ'—ইহার ব্যাখ্যা ধাবদর্থনেব।

ভাষা। যদিদমন্পযুক্তে শব্দার্থদমন্ধেহর্পজ্ঞানং তর নামধেরশব্দেন
ব্যপদিশ্যতে। গৃহীতেহপি চ শব্দার্থদমন্ধেহস্থার্থস্থারং শব্দো নামধেরমিতি। যদা তু দোহর্পো গৃহ্যতে তদা তৎপূর্বস্মাদর্পজ্ঞানার বিশিষ্যতে,
তদর্থবিজ্ঞানং তাদৃগেব ভবতি। তত্ম স্বর্থজ্ঞানস্থাত্মঃ সমাখ্যাশব্দো
নান্তি যেন প্রতীয়মানং ব্যবহারার কল্পেত। ন চাপ্রতীয়মানেন ব্যবহারঃ,
তত্মাজ্জ্ঞেরস্থার্থস্থ সংজ্ঞাশব্দেনেতিকরণযুক্তেন নির্দিশ্যতে রূপমিতিজ্ঞানং রস ইতি জ্ঞানমিতি। তদেবমর্থজ্ঞানকালে স ন সমাখ্যাশব্দো
ব্যাপ্রিরতে ব্যবহারকালে তু ব্যাপ্রিরতে। তত্মাদশাব্দমর্থজ্ঞানমিন্দ্রিরার্থসন্নিক্রোৎপন্নমিতি।

অমুবাদ। শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ অমুপযুক্ত অর্থাৎ অগৃহীত হইলে ( বখন শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ-জ্ঞান নাই, সেই অবস্থাতে ) এই যে অর্থজ্ঞান ( বালক ও মৃক প্রভৃতির রূপাদিপ্রত্যক্ষ ), তাহা সংজ্ঞানব্দের দারা বিশিক্ত হয় না। শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ গৃহীত হইলেও ( বখন শব্দার্থ-সম্বন্ধ-জ্ঞান আছে, সেই অবস্থাতেও ) এই পদার্থের এই শব্দার্থ নাম, ইহাই জ্ঞান হয়। কিন্তু যে সময়ে সেই পদার্থ গৃহীত হয় ( নামস্মরণের পূর্বেই নির্বিক্লাকের দারা নাম-রহিত সেই পদার্থ জ্ঞাত হয় ), তখন সেই জ্ঞান পূর্বেতন অর্থজ্ঞান হইতে ( অব্যুৎপলাকস্থার অর্থজ্ঞান হইতে ) বিশিক্ত হয় না। স্মতরাং সেই অর্থজ্ঞান সেইরূপেই ( পূর্বতন অর্থজ্ঞান সন্দ্রন্থ ) হয়। সেই অর্থজ্ঞানের সম্বন্ধে কিন্তু অন্য ( অর্থজ্ঞান ) ব্যবহারের নিমিন্ত সমর্থ হইবে। অপ্রতীয়মান অর্থাৎ পরকর্ত্বক জ্ঞায়মান হইয়া ( অর্থজ্ঞান ) ব্যবহারের নিমিন্ত সমর্থ হইবে। অপ্রতীয়মান পনার্থের দারাও ব্যবহার হয় না। স্মত্রের পেনার্থের

ইতিকরণযুক্ত অর্থাৎ ইতিশব্দযুক্ত (রূপমিতি রস ইতি) সংজ্ঞাশব্দের দারা "রূপ" এই জ্ঞান, "রস" এই জ্ঞান এই ভাবে (অর্থজ্ঞানকে) নির্দেশ করা হয়। স্কুতরাং এইরূপ অর্থজ্ঞানকালে সেই সংজ্ঞাশব্দ (প্রতীয়মান হইয়া) ব্যাপারবিশিষ্ট হয় না। কিন্তু ব্যবহারকালে অর্থাৎ পরকে বুঝাইবার সময়ে (কারণ হইয়া) ব্যাপারবিশিষ্ট হয়। অতএব ইক্সিয়ার্থসন্নিকর্বোৎপন্ন অর্থজ্ঞান শাব্দ নহে—অর্থাৎ শব্দবিবয়ক না হওয়ায় শব্দক্ষয় নহে।

টিয়নী। মহর্ষি "অবাপদেশ্রং" এই কথার দারা নির্ন্তিকলক প্রত্যক্ষের অন্তিত্ব স্থচনা করিরাছেন। বাঁহারা তাহা মানেন না, তাঁহাদিগের বৃক্তি ইতঃপুর্ব্বেই ভাব্যকার বলিরাছেন। এখন ভাষ্যকার মহর্ষির দিছান্ত সমর্থনের জন্ম তাঁহাদিগের যুক্তি খণ্ডন করিতেছেন। ভাষ্যকারের কথা এই যে, শৰাৰ্থ সম্বন্ধ জ্ঞান না থাকিলেও বালকের রূপ প্রত্যক্ষ হয়। আবার শব্দের দারা অর্থ প্রকাশ করিবার শক্তিহীন মুক প্রভৃতি ব্যক্তিরও কত বিবরের প্রত্যক্ষ হয়। স্কুতরাং শব্দরহিত প্রত্যক্ষ নাই, এ কথা বলা বার না। আবার কেবল বে বালক মুক প্রভৃতিরই শব্দরহিত প্রতাক হা, তাহা নহে। বাহার। বাংপন স্বর্গৎ অমুক শন্ধ অমুক অর্থের বােধক, ইহা জানেন এবং শব্দের স্বারা অর্থ প্রকাশ করিতে পারেন, তাঁহারাও দেই শব্দ ও অর্থকে অভিন্ন বলিয়া বুরোন না। তাহাদিগেরও এই শক্ষাট এই প্রার্থের নাম, এইরূপই জ্ঞান হর। স্কুতরাং তাহাদিগেরও নামরহিত প্রত্যক্ষ হয়, ইহা অবশ্র স্বীকার্যা। প্রথমতঃ পদার্থ দৃষ্ট হয়, তাহার পরে ঐ পদার্থ দর্শনজন্ত ঐ পদার্থের সংজ্ঞা অরণ হয়, স্ক্তরাং বালক মৃকাদিভিন্ন ব্যুৎপন্ন ব্যক্তিদিগেরও ঐ সংজ্ঞা স্থরপের জন্ম পূর্বে নামরহিত বিষয়-জ্ঞান স্বব্ধা স্বীকার্যা। সেই নামরহিত বিষয়জ্ঞান নির্ন্ধিকরক প্রত্যক। বালক মুকাদির বিষয়জ্ঞান হইতে সে জ্ঞানের কোন वित्मन मारे। कनठः वादभन्न वाक्निप्रियत मारे निर्मिकत्वक প্রভাক্ত সেইরপই হয়, অর্থাৎ তাহাও তথন কোন নামের হারা প্রকাশ করা বায় না। তাহাতে শব্দ-সম্বন্ধ নাই। বালক মুকাদির জ্ঞানের ক্লার দবিকর্মক প্রতাকের প্রথমজাত প্রতাককে "নির্ম্মিকর্মক" প্রতাক বলিতেই হইবে। তাহাই পরে "সবিকরক" প্রত্যক্ষ অর্থাৎ বিশেষণবিশিষ্ট প্রত্যক্ষ জন্মাইয়া थांदर ।

পুনরায় আশকা হইতে পারে যে, যখন পরকে বুঝাইবার জন্ত জানকে প্রকাশ করিতে গোলে পদার্থের নামের যারাই তাহা প্রকাশ করিতে হয়, তখন বুঝা যাইতেছে যে, জ্ঞান পদার্থাকার এবং শংক্ষাকার। পদার্থ এবং তাহার সংজ্ঞা অভিন্ন না হইলে ঐ ভাবে জ্ঞান পদার্থাকার হইবে কেন ? স্থতরাং পদার্থ ও তাহার সংজ্ঞা অভিন্ন, ইহা স্বীকার করিতেই হইবে। এই আশকানিরানের জন্ত বলিয়াছেন,—"তজ্ঞ তু" ইত্যাদি। সে কথার তাৎপর্য্য এই যে, অভ্ন প্রকারে পদার্থজ্ঞানের পরিচয় দেওছ হয়; সেই পদার্থজ্ঞানে পদার্থের সংজ্ঞাশক বিষয় হয় না। পদার্থজ্ঞানকালে সংজ্ঞাশকর কোন ব্যাপার নাই। পরকে বুঝাইবার সময়

সংজ্ঞাশক আবশ্রক। সে সময়ে তাহার বাাপার আছে—কিন্তু তাহাতে পদার্থ ও তাহার সংজ্ঞা অভিন্ন, ইহা কিছুতেই প্রতিপন্ন হর না।

ভাষ্য। থাঁলে মরাচয়ো ভোমেনোলগা সংস্কাঃ স্পান্দমানা
দূরক্ত চক্ষা সমিক্ষান্ত তত্ত্রিপ্রার্থসমিকর্বাভ্রনকমিতি জ্ঞানমুৎপদ্যতে।
তচ্চ প্রত্যক্ষং প্রসজ্ঞত ইত্যত আহ অব্যভিচারীতি। যদতিশ্বংস্তদিতি
তদ্ব্যভিচারি। যতু তিশিংস্তদিতি তদব্যভিচারি প্রত্যক্ষমিতি।
দূরাচ্চক্ষা হয়মর্থং পশ্যমাবধারয়তি ধ্ম ইতি বা রেপুরিতি বা, তদেতদিক্রিয়ার্থ-সমিকর্বোৎপদ্মনবধারণজ্ঞানং প্রত্যক্ষং প্রসজ্যত ইত্যত আহ
"ব্যবসায়াত্মক"মিতি।

অনুবাদ। গ্রীম্মকালে পার্থিব উন্নার সহিত সংস্ফ স্পান্দমান (ক্রিয়াবিশিষ্ট) সৌর-কিরণসমূহ দূরস্থ ব্যক্তির চকুর সহিত সন্নিকৃষ্ট (সংযুক্ত) হয়। সেই সূর্যা-কিরণে ইন্দ্রিয়ার্থসন্নিকর্বজন্ম "উদক" এই জ্ঞান জন্মে। তাহাও (সেই বিপরীত নিশ্চয়রূপ জ্রমজ্ঞানও) প্রভাক্ষ হইয়া পড়ে। এ জন্ম মহর্ষি (সূত্রে) "অব্যক্তিচারি" এই কথাটি বলিয়াছেন। তন্তির পদার্থে অর্থাৎ ঘাহা তাহা নহে, এমন পদার্থে যে "তাহা" এরূপ প্রত্যক্ষ, তাহা ব্যভিচারী। যাহা কিন্তু সেই পদার্থে "সেই" এইরূপ প্রত্যক্ষ, তাহা অব্যক্তিচারী প্রত্যক্ষ। এই ব্যক্তি (ম্রষ্টা ব্যক্তি) দূর হইতে (দূরহ্দোষ্বশতঃ) চক্ষুর নারাই পদার্থ দর্শন করতঃ "ব্ন এই" বা "রেণু এই" বা (এইরূপে) অবধারণ করিতেছে না, অর্থাৎ অনবধারণ (সংশয়) করিতেছে, সেই এই ইন্দ্রিয়ার্থসন্নিকর্বোৎপন্ন অনবধারণ জ্ঞান (সংশয়) প্রত্যক্ষ হইয়া পড়ে। এই জন্ম নহিষি (সূত্রে) "ব্যবসায়ান্মকং" এই কথাটি বলিয়াছেন।

টিরনী। ত্রমপ্রতাকও প্রতাক। কিন্তু এই স্থত্তে নথার্থ প্রতাক্তই লক্ষা। কারণ, প্রতাক প্রমাণের লকণের জন্তই স্তা। প্রতাক প্রমাণ অর্থাৎ নথার্থ প্রতাক্ষের করণই প্রতাক

শ্রেজকরাত্রই সবিকল্পক। কারণ, আনুনাত্রই জেল্ল বিবহেন সংজ্ঞানিশিপ্ত প্রাথবিদ্ধক বইরা বাবে, ফ্রেলা অবিশিপ্ত নির্কিক্সক প্রঞ্জকরাই পাবে না, এই নতাট লক্তি প্রাচীন পালিক নত। পালিকনিবােমনি ভর্তুর্বি এই নতের সমর্থন করিলা সিরাছেন। তাংশর্মাটাকাকার এই নতের সমর্থন ও পর্যান্ধ রাগান তাংশ্যা বর্ণন করিলাছেন। এখানে তাংশর্মাটাকাকার নাখান্যসারেই ভাষার্থ নাখানত কইন। শব্দ ও তাংগ্র অর্থ অভিন্ন, ইবা পালিক নত বলিরা কোন কোন প্রানাণিক প্রয়ে পাওয়া গেনেত মহাভাষো কিন্তু এই নত পাওলা বার না। তাংশর্মাটাকাকার নির্কিক্সক প্রভাক নাই, এই নতের উল্লেখ করিলা প্রধানে ভর্তুব্দির কারিকা উল্লেখ করিলাছেন—"ন সোহত্তি প্রভাৱো লোকে বং প্রাক্ষিণান্ত। অস্থবিদ্ধিন আন্য সর্বাং প্রেল গ্রহাত।"— বাহাগানীয় ।

প্রমাণ। সূত্রে "বতঃ" এই বাকোর অণ্যাহার করিয়া, বাহার দারা এই প্রত্যক হয়, তাহাই প্রতাক প্রমাণ, ইহাই শেষে স্ত্রার্থ বুঝিত হইবে। এখন বণি ভ্রমও মহবির প্রতাক-লকণাক্রান্ত হইরা পড়ে, তাহা হইলে সেই ভ্রমের করণও প্রত্যক্ষ প্রমাণ হইরা পড়িবে। তাই মহবি 'অব্যভিচারি' শব্দের ছারা তাহা নিবারণ করিয়াছেন। "অব্যভিচারী" বলিতে বথার্গ। মরীচিকাতে জলভ্রম হয়, কিন্তু ঐ ভ্রমের বিষয় জল দেখানে নাই; স্থতরাং ভ্রম, বিবমের ব্যভিচারী। বথার্থ জ্ঞান তাহার বিষয়ের অব্যভিচারী। দরীচিকাতে জলভ্রমণ্ডলে প্রথমতঃ ইন্দ্রিবারিকর্ববশতঃ যে নির্নিকরক জান হয়, তাহা ভ্রম নহে। পরে চকুর লোবে অথবা দূরভাদিদোবে তাহাতে বে "ইহা জল" এইরূপ স্বিকর্ক প্রত্যক্ত হয়, তাহাই ভ্রম। সেই ভ্রমের করণ প্রমাণ নহে, উহা প্রমাণাভাস। সেখানেও জ্বণার্থার প্রবৃত্তি হয়; কিন্তু সে প্রবৃত্তি সফল হর না। যদিও প্রমাণের সামান্ত লক্ষণের দ্বারাই ভ্রম-প্রত্যক্ষের করণের প্রামাণ্য নিরন্ত হর :—কারণ, বিশেষ লক্ষণও সামান্ত লক্ষণাক্রান্ত হওয়া চাই,—ভ্রমের কবণের প্রমাণস্থই নাই। স্তরাং তাহার প্রত্যক প্রমাণৰ সম্ভবই নহে। বিশেষ লকবেও ঐত্তপ বিশেষণ বক্তবা হইলে অনুমানাদি প্রবাণের লক্ষণসূত্রেও "অব্যতিচারি"-শব্দের প্রয়োগ করিতে হয়,— তথাপি সকল জানই সাকাৎ বা পরস্পরায় প্রত্যক্ষ্যুলক, প্রত্যক্ষের ক্রাভিচার বশতঃই অনুমানাদির অব্যভিচার। প্রতাক ব্যভিচারী হইলে তবুলক অধুমানাদি অব্যভিচারী হইতে পারে না। এই বিশেষ-বোধের জন্মই মহবি প্রত্যক্ততে অতিরিক্ত "অব্যতিসারি" শক্তের প্রয়োগ করিয়াছেন ।

ভাষ্যকার সত্ত্বস্থ "অব্যক্তিচারি" শব্দের যেরপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তাহাতে বিপর্যায় জ্ঞানেরই প্রত্যাকতা নিবারিত হইরাছে,—সংশন্ধ-জ্ঞানের প্রত্যাকতা নিবারিত হয় নাই; কারন, সংশন্ধ-জ্ঞান ত বাহা তাহা নছে, এমন পদার্থে "সেই" এইরপ "ব্যতিচারি" জ্ঞান নহে। সংশন্ধ-জ্ঞান ত বাহা তাহা ও স্থ্যোক্ত প্রত্যাক্ষ কালণাক্রান্ত হইরা পড়ে; তাহা হইলে সংশন্ধ-জ্ঞানের করণ প্রত্যাক্ষ প্রমাণ হইরা পড়ে। বস্তুতঃ সংশন্ধান্তানের করণ প্রত্যাক্ষ প্রমাণ নহে। কারণ, প্রমাণের কল নিশ্চরই হইবে। প্রমাণ কথনও সংশন্ধ জ্বনাইবে না। তাই ভাষ্যকার বলিরাছেন যে, সংশন্ধের প্রত্যাক্ষতা বারণের জন্তই মহর্ষি-স্থত্তে "ব্যবদারাত্মকং" বলিরাছেন। "ব্যবদারাত্মক" শক্ষের অর্থ নিশ্চর। "ব্যবদারাত্মক" বলিতে নিশ্চরাত্মক। সংশন্ধজ্ঞান ইন্দ্রিরার্থ-সন্মিকর্বোৎপন্ন এবং অব্যক্তিচারী হইলেও নিশ্চয়াত্মক নহে। তাই উহা প্রত্যাক্ষ-ক্ষণাক্রান্ত হইল না।

তাৎপর্য্য-টীকাকার বাচম্পতি মিশ্রের মতে প্রত্যক্ষত্তে "অব্যপদেশুদ্" এবং "ব্যবসারাশ্বকম্"—
এই চুইটি কথা প্রত্যক্ষককণের জন্ম নহে। তিনি বলেন,—"অব্যপদেশুদ্" এই কথার বারা মহবি,
নির্কিকরকপ্রত্যক্ষ প্রমাণসিদ্ধ, উহা মানিতেই হইবে, এই তহুটি সূচনা করিয়াছেন। এবং
"ব্যবসায়াশ্বকম্" এই ক্থাটির দারা সবিকরক প্রত্যক্ষ অবশ্ব-স্থীকার্য্য, এই তহুটি সূচনা করিয়াছিল। স্তত্ত্বং "অব্যতিচারী" শক্ষের অর্গ ভ্রমভিল। সংশক্ষ্মান ভ্রম। স্মৃতরাং "অব্যতিচারি"

শব্দের ঘারাই সংশয়জ্ঞানের প্রত্যক্ষতা নিরস্ত হইরাছে। উহার জন্ত "ব্যবদারাত্মক" শব্দের প্ররোগ নিম্পারাজন। "নিশ্চম," "বিকল্প," "ব্যবদার"—এই তিনটি একার্থবােষক শব্দ। স্প্তরাং "ব্যবদারাত্মক" শব্দের ঘারা বিকল্প বা দ্বিকল্পক জ্ঞান অবশ্য বুঝা যাইতে পারে। "অব্যপ্তেশ্য" শব্দের ঘারা বেরুপে নির্দ্ধিকল্পক জ্ঞান বুঝা বায়, তাহা পূর্ব্ধেই উক্ত হইরাছে।

ফলতঃ বৌদ্ধবুগে এই নির্ন্তিকল্লক ও সবিকল্পক প্রত্যক্ষ লইদ্বা বড় বিবাদ ছিল। সবিকলক প্রতাকের প্রামাণা ধর্মকীর্চি, দিও নাগ প্রভৃতি বৌদ্ধ নৈয়ান্ত্রিকগণ স্বীকার করেন নাই। বৌদ্ধ নৈয়াশ্বিকগণের বিজ্ঞান দীড়াইয়া এথানে দর্মতম্ব-স্বতম শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্র বলিতে চাহেন বে, বহু পূর্বেই আমাদিগের মহর্ষি গোতম এই বিবাদের চিন্তা করিয়া তাঁহার স্কুমনেয় "ব্যবসায়াক্সকং" বলিরা সবিকরক প্রতাক্ষের প্রামাণ্য জ্ঞাপন করিয়া গিয়াছেন। মিশ্র মহোদর মহর্বি-ফুত্তকে আশ্রম করিছা বৌদ্ধসিদ্ধান্ত থণ্ডন করিছা গিয়াছেন। বস্ততঃ দেখা বার, আমাদিগের দর্শন-শাস্ত্রের ব্যাখ্যাকার আচার্য্যগণ দার্শনিক ঋষি-স্থত্তের হারাই পরবর্তী বৌদ্ধ প্রভৃতি মত-বিশেবের নিরাকরণে দেন দৃচপ্রতিজ। শারীরক-ভাষো ভগবান্ শঙ্করাচার্যোর বৌদ্ধনত-খণ্ডন-প্রশালী দেখিলে ইহা আরও হৃদয়দ্দম হইবে। মিশ্র মহোদয় পূর্কোক্ত ব্যাখ্যা করিয়া শেষে ইহাও বলিয়াছেন বে, হুতো "ব্যবসায়াত্মক" শব্দের উদ্দেশ্য ব্যাথ্যা যাহা করিলাম, ইহা অতি স্পষ্ট, শিষাগণ নিজেই ইহা বৃষিতে পারিবে। এ জন্তই ভাষাকার ও বার্তিককার এইরূপ ব্যাখ্যা করেন নাই। ভাঁহারা সংশরের প্রত্যক্ষতা বারণই স্থরে "ব্যবসায়াক্সক" শব্দ-প্রয়োগের উদ্দেশ্ত বলিয়াছেন। উহা স্ত্ৰকারের উদ্দেশ্য না হইলেও অসংগত বা অসম্ভব নহে। "ব্যবসায়াম্মক" শব্দের হারা সংশব্দের প্রত্যক্ষতা নিবারিত হইতে পারে; তাই ভাষ্যকার ও বার্ত্তিক্ষার ঐরপ বলিয়াছেন। প্রাচীনগণ ইহারই নাম বলিয়াছেন—"ক্ষাচয়"। যেটি প্রকৃত উদ্ধেশ্র নহে, তাহার সংগ্রহের নাম অবাচয়। মিত্র মহোনর এই ভাবে ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককারের কথঞ্চিং দখান বকা করিয়া শেষে বলিয়াছেন, "অস্মাতিঃ—

ত্রিলোচনগুরুলীতমার্গান্থগমনোমুবৈঃ। বর্থামানং বর্থাবস্তু ব্যাথ্যাতমিদমীদুশম্॥"

জর্মাৎ তিনি ত্রিলোচন গুরুর উপদেশানুসারেই এথানে যথার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ত্রিলোচন গুরুর উপদেশ পাইয়াই বাচম্পতি মিশ্র উদ্যোতকরের বার্ত্তিকের উদ্ধার করেন, এ কথা তৎপর্য্য-পরিগুদ্ধির প্রথমে উদয়নের কথাতেও পাওয়া ধার। "ত্রিলোচন" বাচম্পতি সিশ্রের গুরু ছিলেন, ইহা সেথানে প্রকাশ টীকাকার বর্দ্ধমানও লিখিয়ছেন।

ভাষ্য। ন চৈতশান্তব্যং আত্মনঃ সন্ধিকর্ষজমেবানবধারণজ্ঞানমিতি।
চক্ষা হ্রমর্থং পশ্মনাবধারয়তি, যথা চেন্দ্রিয়েণোপলব্ধমর্থং মনসোপলভতে, এবমিন্দ্রিয়েণানবধারয়ন্ মনসা নাবধারয়তি। যচ তদিন্দ্রিয়ানবধারশপ্রকং মনসানবধারণং ত্রিশেষাপেক্ষং বিমর্শমাত্রং সংশ্রোন

পূর্বামিতি। সর্বত্ত প্রত্যক্ষবিষয়ে জাতুরিন্দ্রিয়েণ ব্যবসায়ঃ, উপহতেন্দ্রি।
য়াণামসুব্যবসায়াভাবাদিতি।

অমুবাদ। অনবধারণ-জ্ঞান অর্থাৎ সংশয় আজুমনঃ-সন্নিকর্ব জন্মই অর্থাৎ ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিকর্বজন্ম নহে, ইহা মনে করিও না; যেহেতু এই ব্যক্তি ( দ্রুফী) ব্যক্তি ) চক্ষুর স্থারা পদার্থ-বিশেষকে ( সমান-ধর্মা ধর্মীকে ) দর্শন করতঃ অনবধারণ করে অর্থাৎ সেই পদার্থে বিশেষকপে সংশয় করে। এবং যেরূপ ইন্দ্রিয়ের দ্বারা উপলব্ধ ( ইন্দ্রিয়ের সহিত সন্নিকৃষ্ট ) পদার্থকে মনের দ্বারা অর্থাৎ নেত্র-সহায় মনের দ্বারা উপলব্ধি করে, এইরূপ ইন্দ্রিয়ের দ্বারা অনবধারণ করতঃ মনের দ্বারা অনবধারণ ( সংশয় ) করে। সেই যে ইন্দ্রিয়ের দ্বারা অনবধারণ পূর্বক অর্থাৎ ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিকর্ষ-পূর্বক মনের দ্বারা অনবধারণ, সেই বিশেষাপেক্ষ ( যাহাতে বিশেষ-জ্ঞানের আকাজ্ঞা থাকে ) বিমর্শ-ই অর্থাৎ একধর্মীতে বিরুদ্ধ ধর্মান্তরের জ্ঞানই সংশয় অর্থাৎ প্রত্যক্ষ লক্ষণাক্রান্ত বলিয়া আপত্তির বিষয় সংশয়। পূর্ববিট কর্থাৎ ইন্দ্রিয় ব্যাপার নির্বন্তির পরে কেবল আন্ধ্রমনঃ-সংযোগ জন্ম যে মানস-সংশয় দৃষ্টান্তরূপে আপত্তিকারীর মনে আছে, সেই সংশয় নহে, ( প্রত্যক্ষলক্ষণাক্রান্ত বলিয়া আপত্তির বিষয় সংশয় নহে )। সমস্ত প্রত্যক্ষ বিষয়ে জাতার ( আত্মার ) ইন্দ্রিয়ের দ্বারাই ব্যবসায় (বিষয়ের সবিকল্লক জ্ঞান) হয়; কারণ, বিনফৌক্রিয় ব্যক্তিদিগের অনুব্যবসায় অর্থাৎ ইন্দ্রিয়েজন্ম জ্ঞানের মানস-প্রত্যক্ষ হয় না।

টিয়নী। আশ্বা হইতে পারে বে, সংশ্রজান মানস, উহা ইন্সিয়ার্থ-সয়িকর্য-য়য়ৢই নহে;

স্থাতরাং সংশ্র মহর্ষির প্রত্যক্ষলকণাক্রান্ত হইতেই পারে না। সংশ্রের প্রত্যক্ষতা বারণের জয়্ম

স্থাত্তে "বাবসায়ায়্মক" শব্দের প্রয়োগ ইইয়াছে, ইহা ভাষ্যকার কি করিয়া বলেন ? তাই ভাষ্যকার
বলিয়াছেন—"ন তৈতরাস্তব্যম্" ইত্যাদি। ভাষ্যকারের কথা এই বে, সংশ্র মাত্রেই মন কারণ
হইলেও সংশ্রমাত্রই মানস নহে। ইন্সিয়ের মধ্যে কেবল মনোজয়্ম হইলেই সেই জ্ঞানকে মানস
বলে। বেখানে চক্ষ্র ব্যারা পদার্থ দর্শন করতঃ সংশ্র করে, তাহাকে চাক্ষ্ম সংশ্র বলিত্রেই
হইবে। তাহাতে চক্ষ্রিক্রিয় ও সেই সংশ্রম-বিষয়ের সয়িকর্যও কারণ, স্থতরাং সেই ইন্সিয়ার্থ-সয়িকর্যজন্ম সংশ্র জ্ঞান স্থত্যাক্র প্রত্যক্ষলকণাক্রান্ত হইরা পড়ে; স্থতরাং তাহার প্রত্যক্ষতা বারণ
করিতে হইবে। ইন্সিয়-ব্যাপার-নিবৃত্তির পরে কেবল আয়্রমন্য-সংখ্যোপ জয়্ম যে মানস সংশ্র হয়
তাহাকে দৃষ্টান্ত করিয়া সংশ্রম মাত্রই মানস, ইহাও সিয়ান্ত কয়া বার না। কারণ, বে সংশরে
চক্ষ্মাদি ইন্সিয়ের ব্যাপার কারণ, তাহা কোন মতেই মানস হইতে পারে না; তাহাকে ইন্সিয়ার্থ-সয়্লিকর্যজন্ম বলিতেই হইবে। সেই ইন্সিয়ার্থ-সয়িকর্যজন্ম চাক্ষ্মাদি সংশ্রমক্ষ মনে করিয়াই
স্বর্গাৎ তাহার স্থ্যোক্ত প্রত্যক্ষতা নিরার্গের অভিপ্রায়েই স্থ্যে "বাবসায়্মন্ত্রক" শব্দের প্রয়োগ কয়া

হইনাছে অর্থাৎ সেই ইন্দ্রিয়ার্থ-সানিকর্বজন্য সংশারই এখানে বৃদ্ধিত্ব; পূর্বাটি অর্থাৎ আপত্তিকারী বাহাকে দৃষ্টান্ত করিয়া সংশার মাত্রই মানস বলিতে চাহেন, সেই মানস-সংশ্ব এখানে বৃদ্ধিত্ব নহে। দৃষ্টান্ততাবশত্ত ঐ সংশারকে ভাষাকার "পূর্বা" শব্দের দ্বারা প্রকাশ করিয়াছেন। দৃষ্টান্ডটি পূর্বাসিদ্ধ বনিরা ভাহাকে "পূর্বা" বলা হার।

প্রবাধ আশ্বাধ বইতে পারে বে, সংশব্ধ-মাত্রই মানস। মনই বহিবিজ্ঞিক নিরপেক হইরা বাব্ব পর্নার্থে প্রবৃত্ত হয়। অন্তথা 'আমি বট জানিতেছি' ইত্যাদি রূপে বে জ্ঞানের মানস-প্রত্যক্ষ হয়, তাহাতে ঘটাদি বাহ্ব পর্নার্থ বহর হইতে পারে না; স্রতরাং বলিতে হইবে, বাহ্ব পরাজ্বেন-সর্বার্থ প্রবৃত্তি হয়। তাহা হইলে সর্বাত্র সংশাকে মানসই বলা বার। এই জন্ম বলিরাছেন—সর্বার্থ ইত্যাদি। তায়কারের তাংপর্য্য এই বে, বিষরের প্রত্যক্ষ হলে সর্বাত্রই ইজ্রিরের দারা বারসার অর্থাৎ বিষরের সবিক্রক জ্ঞান হয়। পরে তাহার অন্তব্যবসার অর্থাৎ 'আমি চক্ষ্ ছারা বট জানিতেছি' ইত্যাদিরপে ঐ জ্ঞানের মানস-প্রত্যক্ষ হয়। বিন্টেক্তির অন্ধ্র, বরির প্রেইতির মন থাকিলেও ঐরপ অন্থব্যবসার হয় না; কারণ, তাহাদিগের সেই সেই ইজ্রির না থাকার তত্তি ক্রির-জন্ম ব্যবসারই হইতে পারে না। অত এব ঐরপে অন্থব্যবসারের মূলে চক্ষ্রাদি বহিরিজ্রির আবহাক, ইহা বীকার করিতেই হইবে। তাহা হইলে অন্থব্যবসারের দ্রীত্তে সংশ্রে বহিরিজ্রির মানস-প্রত্যক্ষে বান্ধ পরার্থ বিষর হর বনিয়া সেই দৃষ্টান্তে বান্ধ পরার্থের বহিরিজ্রিরজন্ম সংশ্রকেও মানস বলা যার না। কারণ, সেথানে বহিরিজ্রিরজন্ম কর বাবসারের বিষর বান্ধ পরার্থই অন্থব্যবসারে বিষর হইরা পাকে। এইরূপে বান্ধ পদার্থের চাক্ষ্রাদি সংশ্রও কেবল মনোজন্ম নহে। উহা ইজ্রিরার্থসমিরিকর্বাংপন্ন হর্বার পরার না। বিরর হান্ধ পদার্থের চাক্ষ্যাদি সংশ্রও কেবল মনোজন্ম নহে। উহা ইজ্রিরার্থসমিরিকর্বাংপন্ন হ্রির্যার্থ সানস বলা যার না।

ভাষ্য। আত্মাদির স্থাদির চ প্রত্যক্ষলকণং বক্তব্যমনিন্দ্রিরার্থসমিকর্বজং হি তদিতি। ইন্দ্রিরস্থ বৈ সতো মনস ইন্দ্রিরেভ্যঃ পৃথগুপদেশো ধর্মভেদাৎ। ভৌতিকানীন্দ্রিরাণি নিয়তবিষরাণি, সগুণানাকৈযামিন্দ্রিরভাব ইতি। মনস্থভৌতিকং সর্ববিষরক, নাস্থ সগুণস্থেন্দ্রিরভাব
ইতি। সতি চেন্দ্রিরার্থসন্নিকর্বে সন্নিধিনসন্নিধিক্ষাস্থ যুগপজ্জ্ঞানাহমুংপত্তিকারণং বক্ষ্যাম ইতি। মনসন্চেন্দ্রিরভাবান্ন বাচ্যং লক্ষণান্তর্মিতি।
তন্ত্রান্তর্নমাচারাক্তিতৎ প্রত্যেত্ব্যমিতি। প্রমত্মপ্রতিষিদ্ধমন্মত্মিতি
হি তন্ত্রযুক্তিঃ। ব্যাধ্যাতং প্রত্যক্ষম্॥

অনুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) আত্মা প্রভৃতি এবং সুখ প্রভৃতি বিধয়ে প্রতাক্ষের লক্ষণ (প্রত্যক্ষের লক্ষণাস্তর) বলিতে হয় ? কারণ, তাহা (আত্মাদি এবং সুখাদির প্রত্যক্ষ) ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিকর্যজন্ম নহে। (উত্তর) ইন্দ্রিয়রুপেই বিদ্যমান মনের ধর্মভেদবশতঃ ( আণাদি ইন্দ্রিয়ের বৈধর্ম্যবশতঃ ) ইন্দ্রিয়বর্গ হইতে পৃথক্ উপদেশ হইয়াছে। ( যে ধর্মভেদবশতঃ মনের পৃথক্ উপদেশ হইয়াছে, দেই ধর্মভেদগুলি ক্রমণঃ দেখাইতেছেন )। ইন্দ্রিয়গুলি ( ইন্দ্রিয়সূত্রে পঠিত আণ প্রভৃতি পাঁচটি বহিরিন্দ্রিয় ) ভৌতিক, ( ভূত-জন্ম বা ভূতাত্মক ) নিয়ত বিষয়, ( যাহাদিগের বিষয়ের নিয়ম আছে ) এবং গুণবিশিন্ট হইয়াই ইহাদিগের ( আণাদির ) ইন্দ্রিয়ব। মন কিন্তু অভৌতিক এবং দর্ববিষয়, গুণবিশিন্ট হইয়া ইহার ইন্দ্রিয়ব নাই এবং ইন্দ্রিয়ার্থ-দরিকর্ম থাকিলে ইহার ( মনের ) সরিধি ও অসরিধি অর্পাৎ বহিরিন্দ্রিয়ের সহিত সম্বন্ধ ও অসম্বন্ধই যুগপৎজ্ঞানামূৎপত্তির অর্থাৎ এক সময়ে বিছাতীয় একাধিক প্রত্যক্ষ না হওয়ার কারণ (প্রয়োজক ) বলিব। ফলকখা, মনের ইন্দ্রিয়ব্ব আছে বলিয়াই ( আত্মাদি ও স্থুখাদি প্রত্যক্ষের ) লক্ষণান্তর বলিতে ইইবে না। তন্ত্রান্তর অর্থাৎ শাস্ত্রান্তরের সমাচার ( সংবাদ ) বশতঃও ইহা ( গোতম-সন্মত মনের ইন্দ্রিয়ব্ব) বুঝা বায়। কারণ, অপ্রতিধিন্ধ ( অর্থান্তত ) পরের মত অনুমত অর্থাৎ নিজ সন্মত,—ইহাকে "তন্ত্রযুক্তি" বলে। প্রত্যক্ষ বাখ্যাত হইল।

টিলনী। পূর্বপঞ্চের তাংপর্যা এই যে, মহর্ষি ইন্দ্রিক্সতের মনকে ইন্দ্রিকের মধ্যে উরেখ করেন নাই; স্থতরাং তাঁহার মতে মন ইন্দ্রির নহে। আত্মাদি এবং স্থথাদিরও প্রত্যক্ষ হয়, উহা मानव প্রত্যক্ষ। মনের ইজিবন্ধ না থাকার ঐ প্রত্যক্ষকে ইজিবার্থ-সন্নিকর্ষজন্ত বলা বার না। স্কুতরাং মহর্দির এই প্রত্যক্ষ লক্ষণ ঐ দানদ-প্রত্যক্ষে অব্যাপ্ত হইল। উহাকে এই লক্ষণের লক্ষ্য না বলিলে উহার জন্ত আবার পূথক প্রত্যক লক্ষণ বলিতে হয়। উত্তরের তাৎপর্য্য এই যে, মনের ইন্দ্রিলর মহর্বির সম্মত। মনোরাপ ইন্দ্রিরের সহিত আত্মাদি বিষয়ের সন্নিকর্ষবশতঃই আগ্রাদির মান্য-প্রতাক হয়। স্তুতরাং মহর্ষির এই প্রতাক-লগণই তাহাতে অব্যাহত আছে, তাহার জন্ম আর পুথক কোন লক্ষণ বলিবার প্রয়োজন নাই। মন ইন্দ্রির হইলেও স্থাণাদি ইন্দ্রিয়ের মধ্যে তাহার উল্লেখ না করিয়া নে পুথক উপদেশ করিয়াছেন, তাহার কারণ ধর্মাভেন। অর্থাৎ মন মাণাদি ইক্তিয়ের বৈধর্ম্ম বা বিক্তম্মাবিশিষ্ট বলিয়াই মাণাদি ইক্তিরের মধ্যে তাহার উল্লেখ করেন নাই। তাহাতে মন ইন্দ্রির নহে, ইহা বুঝিতে ইইবে না। আণাদি পাঁচটি ইন্দ্রির ভৌতিক, মন অভৌতিক। মন কিত্যাদি কোন ভূতহল্প নহে, ভূতাত্মকও নহে এবং প্রাণেন্দ্রির গদ্ধের প্রাহক, রূপাদির গ্রাহক নছে; চন্দুরিন্দ্রিয় রূপের গ্রাহক, গরাদির গ্রাহক নছে, हेजाजिकाल बांगानि हेस्रियंत्र विषयं कि नियंत्र। मानत विषयं नियंग नांहे, मर्सविषयं बाानहे মন আবশ্রক; স্রতরাং দকল পদার্থই মনের বিষয় এবং দ্রাণাদি গন্ধাদিগুণবিশিষ্ট হইরাই ইব্রিয়, মন তদ্রপ ইব্রিয় নহে। অর্থাৎ আণাদি ইব্রিয় বেমন কাক গুল গুলাদির ছারা

বাহু গন্ধাদির গ্রহণ করার, তাহারা যে যে গুণের গ্রাহক, দেই দেই গুণ তাহাদিগেরও আছে, মন তজ্ঞপ নহে। মনে গদ্ধ প্রভৃতি কোন বিশেব গুণ নাই। ভারবার্ত্তিকভার উদ্যোতকর বলিরাছেন বে, ভাব্যাক্ত বৈধর্মাগুলির মধ্যে সর্কবিষয়ত্ব ও অস্ক্রিষয়ত্বই মনের পুথক উপদেশের প্রকৃত হেতৃ। অক্সগুলি সংগত হয় না। "মনঃ সর্কবিষয়ং স্থৃতিকারণসংযোগা-ধারত্বাৎ আত্মবং স্থার্থাহকসংখ্যোগাধিকরণত্বাৎ সমস্তেক্রিয়াধির্যান্ত্রাজ্ঞ", এই প্রকারে বার্তিক-কার মনের সর্ববিষয়ত্ব সাধন করিয়াছেন। ভাষ্যোক্ত অজ্ঞ বৈধৰ্ম্যগুলি তিনি খণ্ডন করিয়াছেন। প্রশ্ন হইতে পারে,—মনের পৃথক উপদেশই বা কোথার । মহর্ষি-স্থত্তে তাহাওত দেখি না ? এতছভবে বলিয়াছেন—"গতি চ ইন্দ্রিরার্থসরিকর্ষে" ইত্যাদি। অর্থাৎ "যুগপভ্তানামুৎপতির্মনসো নিক্স্" (১।১।১৬) এই স্ত্তের দ্বারাই মহর্বি মনের উপদেশ করিয়াছেন। এক সমরে চাক্ষ্য প্রভৃতি বিজাতীর একাধিক প্রত্যক্ষ হয় না, ইহা অনেকের অমুভব-সিদ্ধ। এই অমুভব নানিয়া মহাধ বনিয়াছেন, মন অতি স্থন্ম। প্রত্যকে ইক্রিয়ের সহিত মনের সংযোগ কারণ। এক দমরে একাবিক ইন্দ্রিরে অতি স্থল মনের সংযোগ অসম্ভব, তাই এক সময়ে বিজাতীয় একাবিক প্রত্যক্ষ হুইতে পারে না। যে ইন্দ্রিরের সহিত মন সংযুক্ত হয়, সেই ইন্দ্রিক অন্ত প্রভাগতই হয়। যে ইন্দ্রিরের সহিত তথন মনের সংযোগ পাকে না, পেই ইক্রিন-স্থুর প্রত্যক হইতে পারে না। তাই বলিয়াছেন বে, এক ইক্রিয়ে মনের সমিধি এবং অস্থা ইক্রিয়ে অসমিধিই ঐ হলে ঐরপ প্রত্যক্ষ না হওয়ার মূল, তাই ঐ উভয়কেই উহাতে প্রবোজক বলিব। ভাষ্যোক্ত "কারণ" শক্ষের অর্থ এখানে প্রযোজক। যথাঁগানে একথা বিশ্বরূপে ভাষ্যকার ববিরাছেন। প্রের হইতে পারে যে, মৃহর্ষি গোতম মনের কথা বলিয়াছেন বটে, কিন্ত তিনি ত মনকে ইক্রিয় বলিয়া কোথায়ও বলেন নাই, তবে আর কি করিরা তাঁহার মতে মন ইক্রিয়, ইহা ধরিয়া লইব ? এতজ্তরে শেবে ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, "তন্ত্রান্তর-সমাচার" অর্থাৎ শাস্ত্রান্তরদংবাদ হইতেও মনের ইজিয়ন্ত বুরা বায়। মহর্ষি দেই পরমত গণ্ডন করেন নাই, ফুতরাং উহা তাঁহার অনুমত, ইহা বুঝা যায়। পরের মত খণ্ডন না করিলে অক্তমত হয়, ইহাকে "তর্যুক্তি" বলে। । এই তর্যুক্তির দারাও মনের ইন্দ্রির মহর্ষি গোতমের দশ্মত, ইহা বুঝা হার। তাৎপর্যাদীকাকার এইরূপই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। এবং ভাষ্যোক্ত "তম্ম" শব্দের অর্থ ("তম্ভাতে বৃংপাদ্যতেখনেন" এইরূপ বৃংপত্তিতে) বলিয়াছেন শাস্ত্ৰ। কিন্তু কোন্ শাস্ত্ৰে মনের ইন্দ্ৰিয়ত্ব কথিত হইয়াছে, ইত্যাদি কথা কিছুই বলেন নাই। গোড়ম মুনি খণ্ডন করিলে ভাঁহার পূর্কবর্তী শাত্রমতই খণ্ডন করিতেন, স্থভরাং ভাষ্য-কারোক "তন্ত্র" শব্দের দারা গোতমের পূর্বাবর্ত্তী "তন্ত্র"ই বুঝিতে হইবে। সমুস্থতিতে আছে,—

১। অক্লক এব্রের উত্তরতক্ষে তত্তবৃত্তি অংচারে ৩২ প্রকার তত্ত্ববৃত্তির লক্ষণ ও উলাহরণ কথিত ইইরাছে।
তত্ত্বাধা একটির নাম "পর্যত"। "পর্যতন প্রতিভিন্নপূর্যতং তর্তি ব্রান্যো তারাৎ সপ্তর্যা ইতি"।—তৃথ্যত।
কৌটলোর অর্থশান্তের প্রেও ট্রুপে তত্ত্বৃত্তিগুলির উল্লেখ দেখা যায়।

"এकामभित्विश्वानग्राह्यीनि शृर्स्स मनीविन्:। এकामनः मत्ना रक्ष्यम"। (२०३-৮৯।১২।) अश्रात কর্শ্বেক্তিরগুলিকে ধরিরা মনকে একাদশ ইন্তির বলা হইয়াছে। এবং ইহা বে অতি পূর্ব্ববর্ত্তী মত, ইহাও বলা হইরাছে। "তম্ব" বলিতে কোন দর্শনশাস্ত্র ধরিলেও সাংখ্য-স্থুত্রে আছে,— "উভয়ান্মকং মনঃ"। প্রচলিত সাংখ্যস্থা কপিল-প্রণীত নহে, এই মত প্রবল হইলেও মনের ইন্দ্রিয়ত্ব যে কপিল-তন্ত্র-সক্ষত, এ বিষয়ে কাহারও বিবাদ নাই। সাংখ্যের প্রামাণিক গ্রন্থ ঈশ্বর-ক্তকের কারিকাতেও পূর্ব্লোক্ত সাংখ্যপুত্রের স্থার "উভ্যাত্মকমত্র মনঃ" (২৭) এইরূপ কথাই রহি-রাছে। পূর্বে পঞ্চ জ্ঞানেন্দ্রির এবং পঞ্চ কর্ম্মেন্দ্রিরের উল্লেখ করিরা শেষে বলা হইরাছে,—"মন উভ্যান্ত্ৰক"। অৰ্থাৎ মন জ্ঞানেজিয়ও বটে, কৰ্মেজিয়ও বটে। মহৰ্ষি গোতম কেবল জ্ঞানেজিয়েরই উরেপ করিরাছেন। "বাক," "পাদি," "পাদ," "পায়," "উপস্থ" এই পাঁচটি ( বাহারা কর্ম্বেজিয় নামে শাস্ত্রাপ্তরে উক্ত হইয়াছে ) তিনি বলেন নাই। ভাষ্যকার দেরূপ "তম্বযুক্তির" কথা বলিয়া-ছেন, তাহাতে ঐ দকন কর্মেন্দ্রিয়ও গোতমের অমুমত, ইহা বলিতে হয়। কারণ, গোতম মুনি ঐ মতের খণ্ডনও করেন নাই। আমার মনে হয়, ভাষ্যকার যে "তন্ত্রযুক্তি"র কথা বনিরাছেন, উহাই মনের ইন্দ্রিয়ত্বে গৌতমদমতি বিষয়ে তাঁহার মুখ্য যুক্তি নহে। এ জন্ম তিনি "তন্তান্তর-সমাচারাচ্চ" এই স্থানে "চ" শব্দের দ্বারা ঐ যুক্তির অগ্রাধান্ত স্থচনা করিয়া গিরাছেন। অর্থাৎ গোতম মুনি নথন জ্ঞানেব্রিরেই উল্লেখ করিরাছেন এবং শান্তান্তনোক্ত মনের ইব্রিয়ত্ব মতকে থণ্ডন করেন নাই, মন জ্ঞানেজিয়ও বটে, তখন তাহাতেও মনের ইজিয়ত গৌতম মত বলিয়া বুঝা বার। কলতঃ ইংাই মনের ইন্দ্রিয়ত্ব বিষয়ে গৌতম-সন্মতি নির্ণয়ে একমাত্র অথবা মুখ্য যুক্তি নহে। তাহা হইলে বে শাস্ত্রে মনের ইক্রিয়ত্ব মত কথিত আছে, তাহাতে "বাক," "পাণি" প্রভৃতি পূর্বোক্ত পাঁচটিকেও কর্মেন্দ্রিয় বলিয়া বলা হইয়াছে, দেগুলিকেও গোতমের অন্তমত বলিরা স্বীকার করিতে হর। বদি তাহা স্বীকৃতই হয়, তবে ভাষ্যকার প্রভৃতি মনের ইন্দ্রিয়ছের ভাষ দেওলির ইন্দ্রিয়ত্ব বলেন নাই কেন ? কোন ভাগাচার্য্যই ত তাহা বলেন নাই। বন্ধতঃ মনের ইন্তিরত্ব মহর্ষি-পুত্রেই প্রতিত ইইরাছে। মহর্ষি গোতম মানস প্রত্যক্ষের লক্ষণান্তর বলেন नाहै रकन १ मन यथन हेक्किंग नाह व्यर्थाय जिनि यथन हेक्किएसत मध्य मानत जिल्लाच करतन নাই, তথন তাঁহার মতে মানদ প্রত্যাক্ষকে "ইন্দ্রিরার্থ-সন্নিকর্ষোৎপর জ্ঞান" বলা বার না, স্থুতরাং মানস প্রতাক্ষের একটি পুথক লক্ষণ তাঁহার বলা উচিত ছিল। এই পুর্ব্নপক্ষের সমাধানের জন্তুই ভাষ্যকার মনের ইন্দ্রিয়ত্ব গোতমের মত, ইহা বুবাইয়াছেন। সেখানে বলিতে পারি যে, মহর্ষি বখন ইন্দ্রিরার্থ-সন্নিকর্যোৎপন্ন জ্ঞানকেই প্রত্যক্ষ জ্ঞান বলিয়াছেন এবং মানস প্রত্যক্ষের আর কোন পুথক লক্ষণ বলেন নাই, তথন মহর্ষির এই স্থত্রের বারাই মনও যে তাঁছার মতে ইন্দ্রিয়, ইহা স্থৃচিত হইয়াছে এবং ঐত্বপে উহা বুঝা গিয়াছে। স্থাত্র এই ভাবে স্থৃচনা থাকে। তাহা হইলে ভাষ্যকানোক্ত "তব্রযুক্তি"র কথাটাও শেষে গৌণভাবে বলা বার। ভাষ্যকার নিজের বক্তবা সমর্থনে আর যেটুকু বলিতে পারেন, তাহা এখানে বলিতে ছাড়িবেন কেন গ মনে হয়, সেই ভাবেই ভাষ্যকার এখানে "তন্ত্রযুক্তি"র কথাটাও শেবে বলিয়াছেন। "তন্ত্রযুক্তি"র

কথাটা ম্থাকপে বলিলে অর্গাৎ তন্ত্রযুক্তির হারাই যদি নর্কান্ত প্রছ্কারের মত নির্ণয় করিতে হয়,

তাহা হইলে অনেক হলে গোল উপস্থিত হইবে। তাৎপর্যাটা কাকার প্রভৃতি কেইই এখানে
সেসব কথার কোনই অবতারণা করেন নাই। এবং ভাষ্যকারোক্ত "তন্ত্র-যুক্তি" অনুসারে
শান্ত্রাস্ত অন্তান্ত মতকেও গোতমের মতের মধ্যে আনিহা হাপন করেন নাই। স্থানীস্থানে এ সকল কথার চিন্তা করিবেন। অবশু শান্ত্রান্তরোক্ত বিভিন্ন মতের অনেকগুলিকেই
তাষ্যকারোক্ত "তন্ত্রযুক্তি" অনুসারে গোতমের দন্মত বলিয়া এইণ করা বাইবে। ন্তারস্ক্র
অনেক প্রাচীন মতেরই বিরন্ধ নহে, ইহা আমরা ভিন্ন স্থানে আলোচনা করিব।

মূল কথা, ভাষাকারের কথার বুঝা দায়, তিনি মনের ইন্দ্রিয়ন্তকে সর্কাতগুলিছান্তই বলিতেন।
ভাষো "ইন্দ্রিয়ন্ত বৈ" এখানে "বৈ" শব্দের অর্থ অবধারণ। "ইন্দ্রিয়ন্ত বৈ" ইহার ব্যাখ্যা
"ইন্দ্রিয়ন্তিব"। উপনিবদে এবং ক্ষিত্তে বহিরিন্দ্রিয় হইতে মনের বিশেষ প্রদর্শনের জন্তই মনের
পূথক্ উন্নেথ হইরাছে। বন্ধতঃ মনের ইন্দ্রিয়ন্ত প্রতিমূলক শ্বতি-প্রমাণসিদ্ধ। উহাতে কাহারও
বিবাদ হইতে পারে না—বিবাদ করিলে তাহা শান্তবিক্রন্ধ বিবাদ হইবে, ইহাই ভাষাকারের চরম
কথার চরম তাৎপর্যা। ইহাই ভাষাকারোক্ত "তর্মুক্তি"র গুড় তাৎপর্যা।

পরবর্তী কালে "বেদাস্তপরিভাষা"কার ধর্মারাজাধ্বরীক্র মনের ইক্রিয়ত্বে বিবাদ করিরাছেন— তিনি উপনিষদে ইন্সির ইইতে মনের পৃথক্ উল্লেখ দেখাইয়া শেষে অমত সমর্থন করিয়াছেন। বেলান্তদর্শনের ইক্রিয়ানিকরণে কিন্তু (২ আ., ৪ পাদ, ১৭ ফুক্র) মনের ইক্রিয়ত্বের কথা পাঁওয়া বায়। দেখানে ভাষ্যকার ভগ্রান্ শঙ্করাচার্য্য মনের ইন্ডিয়ক বিষয়ে পূর্কোক্ত স্থতি-প্রমাণের উল্লেখপূর্বাক মনকেও ইন্দ্রিয় বলিরা খীকার করিয়াছেন। ত্রীমহাচম্পতি মিশ্রও সেহানে "ভাৰতী"তে মনের ইন্দ্রিয়ত্ব বিষয়ে শ্বতি-প্রমাণের উল্লেখপূর্বাক শাল্পে অনেক হলে বে ইন্দ্রিয় হইতে মনের পৃথক্ উরেথ আছে, তদিবয়ে ভাষাকার বাৎজায়নের ভাষই কারণ বর্ণনা করিয়াছেন। গীতায় ভগৰদাকাও বহিরাছে—"ইন্দ্রিগাং মনশ্চাত্মি"। ইন্দ্রিরের মধ্যে আমি মন, এ কথা বলিলে মনের ইক্রিকত্ব স্পট্টই প্রকটিত হয়। বেদান্তপরিভাষাকার গীতার "মন: ষঠানীক্রিয়ালি" এই কথাটির উরেথ করিরা তাঁহার নিজ মতের বিরোধ ভঙ্গ করিতে গিরাছেন, কিন্তু পূর্ব্বোক্ত "ইন্দ্রিগাণাং মনক্ষাত্মি" এই কথাটির কোন উল্লেখ করেন নাই; কেন করেন নাই, তাহা ভাবিবার বিষয়। কোন আধুনিক টাকাকার "ইল্রিয়াগাং" এই হলে দহকে মন্ত্রীর ব্যাখ্যা করিয়া অর্থাৎ "ইক্তিছের স্থকে আমি দন" ইহাই ঐ ভগবদ্বাকোর অর্থ ব্যাব্যা করিরা এছকারের মত রক্ষা করিতে গিয়াছেন। কিন্ত ঐ ব্যাখ্যা যে ঐ হলে প্রকৃত ব্যাখ্যা নহে, ইহা হুগীগণ অবশ্র বৃধিয়া থাকেন। ভগবান্ শহরও দেখানে ঐ ভাবের ব্যাখ্যা করেন নাই। তিনি শারীরকভাবেয় মনের ইন্দ্রিক্ত স্বীকার করিয়াছেন, এখানে অন্তর্জণ ব্যাখ্যা করিতে বাইবেন কেন ? বেদাস্ত-পরিভাষাকার এই দকল দেখিয়াও বেদান্তগ্রহে—শঙ্করের মতসমর্থক গ্রহে মনের ইক্তিয়ন্থবাদ খণ্ডনে এত বছপরিকর হইরাছিলেন কেন, ইহা চিন্তনীঃ। তগবান্ শঙ্কর প্রতিমূলক স্থতির মতাহ্বদারে মনের ইন্দ্রিম্বর মানিয়া বইরা উপনিষদের তাৎপর্ব্য ব্যাথ্যা করিবেন, আর ধর্মরাজাঞ্চরীক্র তাহা

মানিলেন না, নৃতন মতের স্বাষ্ট করিলেন, ইহা তাহার প্রেটিবাদ ভিন্ন আর কি বলা যাইতে গারে, স্থাগণের ইহা চিস্তা করা উচিত।

ভাষ্যকার যে "তশ্বযুক্তি"র কথা ধনিরাছেন,তাহাতে ভাষ্যকারের প্রতিবাদী বৌদ্ধ মহানৈয়ান্ত্রিক দিও নাগ তাহার "প্রমাণনন্দ্রম্য" প্রন্থে প্রতিবাদ করিয়াছিলেন,—

"ন স্থানিপ্রনেরং বা মনো বাহতীক্রিরাস্তরন্। অনিবেধাণ্ডপাত্তফেদতোক্রিরসতং রুধা।"

দিও নাগের কথা এই বে, বদি গোতম মুনি মনের ইক্তিমছের নিষেব না করাতেই উহা ভাঁহার মত বলিয়া বুঝা বাহ, তাহা হুইলে তিনি বে জাণাদি পাচটি ইন্দ্রিরের কথা বলিয়াছেন, তাহা না বলিলেও চলিত, তাহা বলিলেন না এবং নিষেগও করিলেন না, এইরূপ করিলেই ত মনের ইন্দ্রিরত্বের ভায়ে দ্রাণ প্রভৃতি পাঁচটির ও ইন্দ্রিয়ত্ব তাঁহার মত বনিরা বুঝা বাইত। বে কোনরূপে নিজের মত জ্ঞাপনই ত তাহার উদ্দেশ্য ছিল, তাহা যদি ঐ রূপেই হইয়া বার, তাহা হইলে আর আপাদি পাঁচটিকে ইন্দ্রির বলিরা উরেখ করা কেন ? দিঙ্গাগের প্রতিবাদী উদ্যোতকর এতহ্তরে বলিয়াছেন বে, দিঙ্নাগ ভাষ্যকারোজ "তম্মুক্তি" না বুৰিয়াই ঐকপ প্রতিবাদ করিরাছেন। বেথানে নিজের মত ব্যক্ত করা হইয়াছে, দেখানে পরের কোন একটি মত যদি ঐ মতের অবিকল্প হয় এবং গ্রন্থকার কর্তৃক খণ্ডিত না হয়, তাহা হইলে দেখানেই ঐ পরের মতটি অনুমত হয়। ইহাই ভাষাকারোজ "তমযুক্তি"। গোতম মুনি যদি ইন্দ্রিয়ের কথা একেবারেই না বলিতেন, তাহা হইলে এই "তম্বজি"র কোন হলই হইত না। বেখানে নিজের কোন মতই নাই, দেখানে "পরের মত—অন্ত্রমত ইইয়াছে" এ কথা বলা বায় না। কোন বিষয়ে একেবারে নীরব থাকিলে তদ্বিয়য়ে কোনটি নিজ মত, আর কোন্টি পর-মত, তাহা বুঝা খাইবে কিরপে প স্তুতরাং নিজের মৃত্যুট বাক্যের দ্বারা প্রকাশ করিতে হইবে। তাহা হইলে নিজ মৃত ও পর-মৃত বুঝিয়া তন্ত্রযুক্তির কথা বুঝা যাইতে পারে। উল্যোতকর এই ভাবে দিঙ্নাগের প্রতিবাদ করিয়া শেষে দিঙ্নাগের প্রত্যক লক্ষণ বিশেষ বিচার দারা থণ্ডন করিয়াছেন। শেষে কৈমিনির এবং বার্ষগণোর প্রত্যক্ষ লক্ষণের দোব প্রদর্শন করিয়া প্রত্যক্ষ-ভূতভাষ্য-বার্ত্তিক সমাপ্ত করিয়াছেন। স্থুৰীগণ ক্লাৰবাৰ্ত্তিকে দে সকল কথা দেখিতে পাইবেন।

ভাষ্যকারের তন্ত্রযুক্তির কথা পূর্কে বাহা বলিবাছি, তাহাতে দিঙ্নাগের আগতি আইই হর না। কারণ, ভাষাকারের "তন্ত্রযুক্তি" মৃথা যুক্তি নহে। পরস্ত মহর্ষি ইচ্ছিনের কোনকপ উরেথ না করিলে তাহার মতে মুমুক্তর ছাদশ প্রকার "প্রমেরে"র মন্যে "ইন্তির" একপ্রকার "প্রমের", ইহা বলা হয় না। তন্মধ্যে মন আবার বহিরিন্তির হইতে বিশেষকপে "প্রমের," এই জ্ঞা মনের বিশেষ করিবা উরেথ করিবাছেন এবং নেই জ্ঞাই ইন্তিরের মন্যে মনের উরেথ করেব নাই, প্রমের-মন্যে মনের পৃথক্ উরেথ করিতে হইবে বলিয়াও ইন্তিরের মন্যে মনের উরেথ করিতে পারেন নাই। স্থানিগণ ইহাও চিন্তা করিবা দেখিবেন। ৪।

<sup>&</sup>gt;। "ध्याकाकः क्रमार्गाहर नामकाकानामरम्बन्।"—विव्नामकृष्ठ ध्यमापमम्बद्धम्—३५ पविद्यालन।

### সূত্ৰ। অথ তৎপূৰ্বকং ত্ৰিবিধমত্বমানং পূৰ্বব-চ্ছেষবৎ সামাস্ততো দুফঞ্চ। ৫।

অনুবাদ। অনস্তর অর্থাৎ প্রত্যক্ষ নিরূপণের পরে (অনুমান নিরূপণ করিতেছি)। "তৎপূর্ববক" অর্থাৎ প্রত্যক্ষ বিশেষমূলক জ্ঞান—অনুমান-প্রমাণ। (তাহা) ত্রিবিধ। (১) "পূর্বববং," (২) "শেষবং," (৩) "সামান্যতো দৃষ্ট"।

টিয়নী। প্রত্যক্ষ জ্ঞান নহে, কিন্তু প্রত্যক্ষবিশেষমূলক এক প্রকার জ্ঞান হইরা থাকে, তাহাকে বলে "অন্থমিতি"। আবার ইহাকে "অন্থমান"ও বলা হয়। "অন্থ" পূর্বাক "মা" গাতুর উত্তর তাব অর্থে "অন্থমিতি " প্রত্যর বোগে "অন্থমান" শব্দাটি দিন্ধ হইলে "অন্থমান" বলিতে অন্থমিতিই বুঝা বার। ঐরপে অন্থমিতি অর্থে "অন্থমান" শব্দের প্রয়োগ হইরা থাকে। কিন্তু প্রমাণের বিভাগান্থমারে এই প্রত্রে বধন অন্থমান-প্রমাণের লক্ষণই নহর্ষির বক্তব্য, তখন এই প্রত্রে "অন্থমান" শব্দের ছারা বৃথিতে হইবে অন্থমান-প্রমাণের লক্ষণই মহর্ষির বক্তব্য, তখন এই প্রত্রে "মা" বাতুর উত্তর করণ অর্থে অনট্ প্রত্যান-প্রমাণ। এই অর্থে "অন্থমান" শব্দাটি "অন্থ" পূর্বাক "মা" বাতুর উত্তর করণ অর্থে অনট্ প্রত্যান-প্রমাণ অর্থাৎ বাহা বথার্থ অনুমিতির করণ, তাহাই অন্থমান-ক্রমাণ। পূর্বোক্ত অনুমিতির ক্রার তাহাও প্রত্যক্ষবিশেষ-মূলক জ্ঞান। সে কিরুপ জ্ঞান, তাহা পরে ব্যক্ত ইইবে।

অনুমান মাত্রেই ছুইটি পদার্থের পরস্পার সম্বন্ধ-বিশেষ-জ্ঞান আবগুক। একটি পদার্থ ব্যাপ্য বা ঝাপ্ত, আর একটি পদার্থ তাহার ব্যাপক। ব্যাপ্য বা ব্যাপ্ত বলিলে বুঝা যার—যাহাকে কেহ ব্যাপিরা থাকে। ব্যাপিরা থাকে বলিলে বুঝা রার, সেই পদার্থটির সমস্ত আধারেই সম্বন্ধ যুক্ত থাকে। ব্যাপক বলিলে বুঝা বার, বে পদার্থটি ব্যাপিরা থাকে। অর্থাৎ কোন পদার্থের নমস্ত আধারেই ধাহার সম্বন্ধ আছে। বেদন বিশিষ্ট ধুন ব্যাপ্য, বহ্নি ভাহার ব্যাপক। বহ্নি বিশিষ্ট ধুনকে ব্যাপিরা থাকে অৰ্থাৎ বেখানে বেখানে বিশিষ্ট বুম থাকে, সেই সকল স্থানেই বহিং থাকে,—ৰহিণ্ড কোন স্থানেই বিশিষ্ট ধুম থাকে না, থাকিতেই পারে না; কারণ, বহ্নি ধ্মের কারণ, বহ্নি বাতীত ধুম জাঝিতেই পারে না। তাহা হইলে বিশিষ্ট ধুমের সকল আধারেই বহিন্ত সম্বন্ধ থাকে বলিয়া বিশিষ্ট ব্যকে বহিত্র ব্যাপ্য বা ব্যাপ্ত বলা বার। এবং বহিকে বিশিষ্ট ধুমের ব্যাপক বলা বার। বিশিষ্ট ধ্নে বহ্নির ঐকপ সম্বন্ধকে "ব্যাপ্তি" বলা ইইয়াছে। সর্ব্বের সম্বন্ধের নামই ত "ব্যাপ্তি"। এই অর্থে প্রচলিত ভাষাতেও "ব্যাপ্তি" শব্দের ব্যবহার হইরা বাকে। উহা নব্য নৈরায়িকদিগের আৰিষ্ণত কোন নৃতন শব্দ নহে। নব্য নৈয়াবিকগণ ঐ ব্যাপ্তি পদার্থের স্বরূপ বর্ণনাহ সর্বাপেক। সমবিক পরিশ্রম করিয়াছেন মাত্র। অনুমানের প্রামাণ্যবাদী সকল সম্প্রদায়ই এই ব্যাপ্তি পদার্থকে ভিন্ন ভিন্ন শব্দের দারা প্রকাশ করিয়াছেন এবং ইহার স্বন্ধপ প্রকাশ করিয়াছেন (২ আ০,—৫ সূত্র এইবা)। মূল কথা, অনুমান মাত্রেই পূর্ব্যাক্ত ব্যাপা-ব্যাপক ভাবরূপ সমন্ধবিশেষের জ্ঞান আবস্তুক। ঐ সম্বন্ধবিশেষের জ্ঞান হইলে বেখানে ব্যাপক প্রাণটি প্রত্যক্ষ হইতেছে না, কিন্ত ভাষার ব্যাপা পদাণটির প্রভাক বা অন্তর্মণ জ্ঞান হইল, দেখানে ঐ ব্যাপ্য পদার্থের

জ্ঞানবিশেষ প্রায়ক্ত তাহার ব্যাপক পরার্থটির যে জ্ঞানবিশেষ জন্মে, তাহাই অনুমিতি। ব্যাপ্য পদার্থটিই অনুমানে হেতু-পদার্থরূপে গৃহীত হয়; এ জন্তু ব্যাপ্য পদার্থকে "লিম্ব" বলে, ব্যাপক পদার্থ টিকে "নিছ্নী" বনে। "নিছ্ন" ও "নিছ্নী"র সহদ্ধ বনিতে পূর্মোক্ত ব্যাপ্য-ব্যাপক-ভাব-দদর। কোন স্থানে বিশিষ্ট ধুম দেখিলেই এই স্থানে বন্ধি আছে, এইরূপ জ্ঞান অনেকেরই ইইরা প্লাকে, ইহা অস্বীকার করিলে সত্যের অপলাপ করা হইবে। আবার ধুমবিশেষ দেখিয়া অথবা শন্ধবিশেব শুনিয়া রেল বা ষ্টীমারের শীঘ্র আগমনের অনুমান করিয়া অনেকেই আশ্বস্ত ও বাতিব্যক্ত হুইরা থাকেন, ইহাও অস্বীকার করিবার উপার নাই। কেন এমন হয় १ দুর ইইতে বুক্তের স্পন্দন দেখিরা অথবা কাহাঃও শুগুখননি শুনিরা রেল বা ষ্টামারের শীঘ্র আগমনের নিশ্চয় করিয়া কোন বিজ্ঞা লোক আশ্বস্ত হন না কেন ? তাহা হইলে বলিতে হইবে, ঐ স্থলে অন্তমের ধর্মের ব্যাপা প্রার্থটির জ্ঞান হয় নাই। তাহা হইলে বলিতে হইবে, বাপা প্রার্থের জ্ঞান-প্রযুক্তই তাহার ব্যাপক পদার্থের জ্ঞান হইরা থাকে এবং তাহাকেই বলে অনুমিতি। আরও বুলিতে হুইবে, সকল প্রাণিষ্ট সকল প্রাণিধের বাাপ্য নহে, অর্থাৎ যে কোন প্রাণিষ্ট যে কোন পদার্থের ব্যাপা হর না এবং কোন পদার্থ কাহার ব্যাপা, তাহা না বুরিলেও অন্থমিতি হর না। অনুমিতি মাত্রেই লিক্স ও লিক্সীর (হেতুর ও সাধ্য ধর্মের) বর্ণপা-ব্যাপক-ভাব দক্ষরের জ্ঞান আবশুক। বিশিষ্ট ধুম বহ্নির ব্যাপ্য, অর্থাৎ বেধানে বেধানে বিশিষ্ট ধুম থাকে, সেই সমস্ত স্থানেই বক্তি থাকে, ইছা বাহারা বুকিয়াছেন, জাহাদিগের ঐ বিষয়ে একটা সংস্কার জনিয়া গিলাছে। তাঁহারা কোন স্থানে বিশিষ্ট ধুম দেখিলে বা অন্ত প্রমাণের হারা জানিলে দামান্ততঃ বিশিষ্ট ধুমমাত্রেই তাঁহাদিগের পূর্বজ্ঞাত যে বহিন্দাপ্যতা বা বহিন্দ ব্যাপ্তি, তাহার অরণ হর, অর্থাৎ বিশিষ্ট গুম থাকিলেই সেথানে বহু থাকিবে, ইহা তাহাদিগের মনে পড়ে। ভাহার পরে "এই স্থান বহিন্যাপ্যবিশিষ্ট ধুমযুক্ত," এইরপ জ্ঞান হয়। এইরপ জ্ঞানকেই "নিম্ব-পরামর্শ বলা হইরাছে। ইহার পরেই "এই হান বহিংযুক্ত" এইরূপ জ্ঞান জন্ম। এইরূপ জ্ঞানই অনুমিতি। পূর্ব্বোক্ত "লিঙ্গগরামর্শ" এই অনুমিতির চরম কারণ, এ জন্ম উদ্যোতকর উহাকেই মধ্য অনুমান-প্রমাণ বলিরাছেন। স্থাকার ও ভাষ্যকারের কথাতেও উহা অনুমান-প্রমাণ বলিরা বুরা বার। অনুমানের স্বরূপ বিষরে প্রাচীনগণের মধ্যে বছ মতভেদ থাকিলেও উদ্যোতকর দেগুলির উলেধ করিয়া> বলিয়াছেন বে, লিম্বদর্শন, ব্যাপ্তি শারণ এবং চরম কারণ লিঞ্পরামর্শ, ইছারা সকলেই অনুমান-প্রমাণ, সন্দেহ নাই। কিন্ত তক্সথো চরম কারণ নিঙ্গপরামর্শই প্রবাম। অনেক হলে ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীমগণ এই প্রধান প্রমাণকেই প্রধানতঃ আশ্রম করিরা প্রধাণের ব্যাখ্যা করিয়া গিয়াছেন—( তৃতীয় হক্র-টিয়নী জইব্য ) 1

<sup>া &</sup>quot;বছস্ত প্রতাশ সর্পন্দাননস্থিতে জনাভাগীরক্ষাং প্রধানাপস্থিনভাবিকশ্বাং তিলপ্রান্ধ ইতি ভাষাং, কং পুন্তব ভাষঃ ? আনভ্রাপ্রতিপ্রিঃ বলানিলপ্রান্ধিনভাষং প্রার্থিতিপ্রিন্তি ভলানিলপ্রান্ধ্য ভাষা ইতি শুতির্ন প্রধানন্শ ইতাদি।—(ভাষ্যার্থিক, ৫ প্রে।)

্ৰিত ১আ॰

ভট্ট কুমারিল গ্ম, পুমজান এবং বহি গ্মের পূর্ম্বোক্ত সম্বন্ধের অরণকে অনুমান-প্রমাণ বলিয়া কোন ভলে উল্লেখ করিয়াছেন। অর্থাৎ কুমারিলও একটিমাত্রকে অনুমান-প্রমাণ বলেন নাই; স্তরাং তাহার মতেও অনুমান-প্রমাণের মুখ্য গৌণ ভাব আছে বলিরাই বুঝিতে হয়। নব্য নৈয়ারিক একমাত্র ব্যাপ্তিজ্ঞানবিশেষকেই অনুমান-প্রমাণ বলিয়াছেন। লিহুপরামর্শ তাহার ব্যাপার। বিশ্বপরামর্শের পরেই অনুমিতি করে; স্থতরাং উহা কোন ব্যাপার দারা অনুমিতি জন্মার না : এ জন্ম অনুমিতির করণ না হওরার অনুমান-প্রমাণ হইতে পারে না, ইহাই তাঁহাদিগের যুক্তি। এ বিষয়ে প্রাচীন মতের যুক্তি (তৃতীয় স্তের) পুর্নেই বলা হইয়াছে। নবা ভারের মূল আচার্য্য গলেশ কিন্তু "লিকপ্রামন" শব্দের হারাই অনুমান-প্রমাণের নির্দ্ধেশ করিয়াছেন। গদেশ বহু স্থলেই উদ্যোতকরের মত গ্রহণ করিরাছেন। ব্যাপ্তিপ্রানের অনুমানশ্ববিধয়ে তাঁহার মত ও সমর্থন থাকিলেও উদ্যোতকরের মতাত্ববারে তিনিও "নিম্পরামর্প"কে প্রধান অনুমান-প্রমাণ বলিতে পারেন। টাকাকারগণ তাহা না বলিলেও গলেশ প্রথমে 'বিল্পপরামন্'শলের দারা অনুমান-প্রমাণের সরূপ নির্দেশ করিয়ছেন কেন ? ইহা একটু ভাবিয়া দেখা উচিত। পরবর্ত্তী প্রাচীন নৈয়ায়িক উদয়নাচার্য্য "হেতু"কে অনুমান প্রমাণ বলিলেও ফলতঃ তাঁহার মতেও পূর্বোক্ত প্রকার "লিপপরামর্শ"ও অনুমান-প্রমাণ বলিতে হইবে। কারণ, "হেতু" থাকিলেই অহমিতি জনো না। বিশিষ্ট ধুম পর্জতে থাকিলেও বে বাক্তি তাহাকে বহিন বাাপা বিশিষ্ট জানে না, অৰ্থাৎ বিশিষ্ট ধুম থাকিলেই দেখানে বহি থাকিবেই, ইহা যাহার জানা নাই এবং বহিন্ত ন্যাপ্যবিশিষ্ট ধূম পর্কতে আছে, ইহা যে ব্যক্তি জানিতে পারে নাই, তাহার পর্কতে বহুির অন্তমিতি জন্মে না, এ জন্ত ঐত্তপে জ্ঞান্তমান বিশিষ্ট ধুমকেই উদয়ন ঐ স্থলে অন্তমিতির করণ বলিয়া অনুমান-প্রমাণ বলিরাছেন। কিন্তু চরম কারণকে "করণ" বলিলে ঐ স্থলে যে জ্ঞানটির পরেই অন্তর্মিতি জন্মে, সেই "নিজপরামর্ন"নামক জ্ঞানকেও অনুমান-প্রমাণ বলিতে হয়। বস্তুতঃ উনয়ন তাহাও বলিতেন। "লিঞ্চপরামর্শে"র বিবয় "নিঞ্"কে অনুমান-প্রমাণ বলিলে ঐ "নিঞ্চপরামর্শ"কেও কুল্ডঃ অন্তমান-প্রমান বলা হয়। উদয়নের "তাৎপর্য্যপরিগুদ্ধি"র চীকায় বর্দ্ধমান উপাধ্যায়ও অস্থ্যানকপ "ভার"কে "লিম্বপরামর্শ" স্বরূপ বলিয়াছেন। "তার্কিকরকা"কার বরদরাজও লিখিয়াছেন, — "লিফপরামর্নোইছমান্মিত্যাচার্য্যাঃ"। দেখানে প্রখ্যাতনামা টাকাকার নরিনাবও লিখিরাছেন বে. প্রকারাস্তরে উদয়নাচার্য্য ও "নিম্পরামর্ন"কে অনুমানপ্রমাণ বনিয়াছেন। বস্ততঃ মেখানে অতীত অথবা ভাবী হেতৃর জ্ঞানপূর্বাক অনুমিতি জরো, সেধানে ঐ হেতৃকে অন্তুমিতির করণ বলা ধার না। বাহা কার্য্যের পূর্কে থাকে না, তাহা কারণই হইতে পারে না। অতীত এবং ভাবী পদার্থ বে কারণই হইতে পারে না, এ কথা উনরনও তাংগর্যাপরিক্তক্তিত অক্ত প্রদক্ষে শিথিয়াছেন। স্তরাং অতীত ও ভাবী পদার্থ হেতৃ হইলে দেখানে উদয়নও "লিম্পরামর্ণ"কে অথবা তৎপূর্মস্রাত "বাপ্তিস্মরণ"কে অনুমান-প্রমাণ বলিতেন। তাহা হইলে নব্য নৈরায়িকগণ যে অতীত ও ভাবী

<sup>&</sup>gt;। "ধ্ৰতক আনসহভন্নতি ধাৰাণাকলনে।"—( লোকবার্তিক, অনুনান-পরিচ্ছেব, বহ।)

২। "তংকরণবসুমানং তচ্চ নিজনরামর্শো ন তু পরাস্থ্যমানং নিজনিতি বন্ধাতে।"—(অসুমানতিকামানি, ১ম গও।)

হেতুবলে হেতু পূর্কে না থাকার অহুমিতির করণ অর্থাৎ অহুমানপ্রমাণ হইতে পারে না, এই কথা বলিয়া উদয়নের মতে দোব প্রদর্শন করিয়াছেন, সেই দোবও থাকে না। কারণ, উদয়ন সর্ব্বত্ত হেতৃকেই অনুমান-প্রমাণ বলেন নাই। তবে সাধ্যবাধন হেতুপদার্থ অসিছ হইলে—বথার্থ অনুমিতির সম্ভাবনাই নাই, প্রকৃত হেতুই—অনুমানকারীর অনুমান-কার্য্যে মূল অবলম্বন, এই অভিপ্রায়ে হেতুকে প্রধানরূপে বিবক্ষা করিয়া তিনি প্রধানতঃ জাহমান হেতুকে অনুমান-প্রমাণ বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন। প্রাচীনগণও ঐ অভিপ্রায়েই অনুমান-প্রমাণ অর্থে কোন কোন স্থলে "হেতু" শব্দেরও প্রবোগ করিয়া লিয়াছেন। জারমান হেতুই অনুমান-প্রমাণ, এই মতটি জৈন আয়-এছেও দেখা বার। জৈন ভারের "শ্লোকবার্তিক" এছে আছে,—"সাধনাৎ সাধ্যবিজ্ঞানমন্ত্রমানং বিভূর্ম্বাঃ"। দেখানে ভারনীপিকাকার ব্যাখ্যা করিরছেন যে, জাইমান হেতু হইতে সাধ্যের জ্ঞানই অনুমিতি। অগাং জারমান হেতুকেই তাঁহারা অনুমান-প্রমাণ বলিয়াছেন এবং নৈরায়িকগণ যে "বিজপরামর্শ"কে অনুমান-প্রমাণ ববিয়াছেন, তাহা ভ্রম-করিত, এ কথাও ববিয়া-ছেন। এই মতাবলখিগণ বাহাই বলুন, পূর্বোক প্রকার "লিঞ্চপরামর্শ" না হইলে বধন কোনমতেই অন্থমিতি হয় না এবং উহাই অন্থমিতির চরম কারণ –প্রধান কারণ এবং হেতু পদার্গ অতীত অথবা ভাবী হইলেও ঐ লিঞ্পরামর্শের হারাই যথন অনুমিতি জন্মে, তখন ঐ প্রধান কারণ "লিজ-প্রামন্ত্র প্রধান অনুমান-প্রমাণ বলিতেই হইবে। উহার পূর্বজাত লিকলিক্ষীর সংক দর্শন প্রভৃতিকেও অসুমান-প্রমাণ বলিতে হইবে। মহ্যি-সূত্র ব্যাখ্যার ভাষ্যকারের কথার বারাও তাহাই পাওৱা বায়। উদ্যোতকরও তাহাই মীমাংসা করিরাছেন। তবে বাহারা চরম করিণকে করণই বলেন না, সেই নব্য মতে লিজপরামর্শ অতুমান-প্রমাণ হইবে না। তাঁহাদিগের মতে ঐ পরামর্শের জনক তৎপূর্মজাত ব্যাপ্তিজানই অনুমান-প্রমাণ।

অনুমান-প্রমাণের স্বরূপ বিষয়ে প্রাচীনগণের মধ্যে বেমন বহু মতভেদ দেখিতে পাওয়া যার,
তক্রপ অনুমান-প্রমাণের প্রমেয় বিষয়েও ততোহিছিক মতভেদ পাওয়া যার। বৌদ্ধ নৈরায়িক
দিও নাগ তাহার "প্রমাণসমূচের" এছে ধর্মবিশিষ্ট ধর্মীকেই অনুমেয় বিদিয়া দিয়ায় করিয়াছেন।
অর্গাৎ পর্কতে বিশিষ্ট ধূম দেখিয়া বেখানে অন্তমিতি হয়, সেখানে কোন সম্প্রদার বিলতেন বে,
পর্কতে বহিত্রপ দর্মান্তরের অনুমিতি হয়; কোন সম্প্রদার বিলতেন, পর্কতরূপ ধর্মী এবং বহিত্রপ ধর্মের সম্বন্ধের অনুমিতি হয়। দিও নাগ এই মতবয় থওন করিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন বে,
ক্রি স্থলে বহিত্রপ বর্মবিশিষ্ট পর্কতরূপ ধর্মীরই অনুমিতি হয়। পর্কতরূপ ধর্মী এবং বহিত্রপ

১। কেচিছ্মীলেরং মেহং লিজ্জাবাভিচাইতঃ।
সহজ: কেচিছিছে লিজ্জাব ধর্মধর্মবার ।
কিল্প ধর্মে প্রসিক্ষেৎ কিন্দ্রৎ তেন নীরতে।
অধ ধর্মিনি তত্তৈর কিন্দ্রং নালুনেরতা।
সম্কেহলি বরং নাজি বল্লী ক্রয়েত তব্তি।
অবাচ্যোহমুগুরীত্থার চাসে। কিল্পংগ্রঃ।

ধর্ম পূর্কাসিক পদার্থ হইলেও বহিববিত্তি পর্কাত পূর্কো অসিক থাকার অহুমান-প্রমাণের ছারা তাহাই শিদ্ধ করা হয়। বাহা শিদ্ধ, তাহা সাধ্য হইতে পারে না। ধর্ম-বিশিষ্ট ধর্মী অদিদ্ধ বলিয়া সাধ্য হইতে পারে। ভট্ট কুমারিলও শ্লোকবার্ভিকে এই বিষরে বহু মতের উল্লেখ ও খণ্ডন করিয়া শেবে ধর্মবিশিষ্ট ধর্মীকেই অভুদের বলিয়া সিদ্ধাস্ত করিয়াছেন ।

দিঙ্ নাগের প্রতিবাদী উদ্যোতকর "ভাষবার্তিকে" বহু বিচারপুর্কাক দিঙ্ নাগের মত এবং অক্সান্ত মতের প্রতিবাদ করিয়া গত্যন্তর নাই বলিয়া শেষে দিয়ান্ত করিয়াছেন যে, হেতুকে সাধারশ্য-বিশিষ্ট বলিয়াই অনুমিতি হয়। অৰ্থাৎ তিনি বলিয়াছেন বে, বিশিষ্ট গুম দেখিয়া বেখানে বহিন্ত অন্তমিতি হর, দেখানে "এই বৃদ্ধিশেষ বহিংবিশিষ্ট" এইরূপই অন্তমিতি হর। ভট্ট কুমারিলও শেষে উদ্যোতকরের এই মতের উল্লেখ করিয়াছেন এবং এই মতে ধুমবিশেষই অগ্নিবিশিষ্ট বলিয়া নাধ্যমান হয় এবং ধুমন্তরূপ সামান্ত ধর্মাই হেতু হয়, এই কথা বলিয়াছেন।

ভাষ্যকার বাৎজায়ন (৩৬ স্তভাষ্যে) বলিয়াছেন যে, সাধ্য ছিবিধ—(১) ধর্ম্মিবিশিষ্ট ধর্ম্ম এবং (২) ধর্মবিশিষ্ট ধর্মী। এবং তৃতীয় স্তভাষ্যে লিল্পী আর্থার অনুমান হয়, এই কথা বলিয়াছেন। দেখানে তাৎপর্যাটীকাকার ভাষ্যকারোক্ত লিজীর ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন,—হেভুবিশিষ্ট ধর্মী। ভাষ্যকরি কিন্ত এই স্বভাষ্যে সাধ্য ধর্ম অর্থেই "নিন্দিন্" শব্দের প্ররোগে করিরাছেন। বাাপ্য হেতুকে "লিঞ্চ" বলে। এ লিঞ্চটি যাহার সাধন হইয়া যাহার "লিঞ্চ" হর, তাহাকে "লিঞ্চী" বলা ধার। এই "নিষ্ণ" ও "নিষ্ণী"র সহন্ধ বলিতে হেতু ও দাহা ধর্মের ব্যাপা-ব্যাপক-ভাব সহন্ধ। ধাহারা সাধ্যপর্যবিশিষ্ট ধর্মীকেই অন্তমের বলিয়াছেন, তাহাদিগের মতে হেতু পদার্থটি অন্তমেয় পৰাৰ্থের ব্যাপ্য হয় না। বেখানে বেখানে বিশিষ্ট ধূম থাকে, দেই সমস্ত খানেই বহ্নি থাকে, কিন্তু সেই সমস্ত স্থানেই বহিবিশিষ্ট পর্মত থাকে না, স্থতরাং বিশিষ্ট ধুম বহিবিশিষ্ট পর্মতের ব্যাপ্য নহে। তাহা হইলে বিশিষ্ট ধুম দেখিছা বহিংবিশিষ্ট পর্কতের অনুমিতি হইতে পারে না। পূর্বোক্ত বাদিগণ বিশিষ্ট ধুম ও বহির ব্যাপ্য-ব্যাপকভাব-সমন্ধ-জ্ঞানের কলেই বহিবিশিষ্ট পর্বতের অনুমিতি হয় বলিয়াছেন। জৈন্ত ভায়গ্রন্থে এই মত পরিক্ট দেখা যায়। জৈন ভায়-প্রয় "পরীক্ষা-মূবস্থাত্ত" আছে—"ব্যাপ্তেই তু সাধ্যং ধর্ম এব" ( ০২ স্থা )। বর্গাৎ ব্যাপ্তি নিক্ষের দমরে ধর্মরপ সাধ্যই আছে। কারণ, ধর্মীরপ সাধ্যের ব্যাপ্যতা বা ব্যাপ্তি হেতুতে থাকে না। ফলতঃ ব্যাপ্তিনিশ্চরকালে ধর্মারপ দাধাই যে গ্রাহ্ম, এ বিষয়ে মততেদ নাই। নবাগণ বলিয়াছেন বে, বধন সাধা ধর্মের ব্যাপ্তিনিশ্চর বশতঃই অনুমিতি হয়, তথন সাধা ধর্মেরই অনুমিতি হয়। হেতুকে বাহার ব্যাপ্য বলিয়া বুঝিয়া অহুমিতি হয়, সেই পদার্থই অহুমিতির বিধেয়ং এবং পর্কাতে

বিজ্ঞানাভিচাঃল গর্মেশনার দুছতে। कत अतिकः उपयुक्तः शक्षिरः नवदिशाति । — अवानतमूक्तव, २व नवितक्ता

তিআব্ধর্মবিনিইজ ধর্মিণা ভাব অবেছতা। সাবেশভাগিত্তত।"—

মীনাংলারোকবার্ত্তিক, অনুমান পরিছেব ।

<sup>&</sup>quot;বৰ্ণাপাৰ্থ জানসভ্ৰমপুৰিতে) তৰংশ এব বিধেছতাখাবিষ্ণতাখীকারাং"—( পক্তাবিচাহে কাৰ্যাণী )।

বহিনে অনুমান করিতেছি, এইরপই শেষে মানদ অনুভব হৎরায় পর্বাত ধার্মীতে বহিরপ ধার্মই অনুমান, স্কুতরাই উহাই দায়। ভাষাকার প্রাভৃতি প্রাচীনগণ সান্যধর্মবিশিষ্ট ধর্মীকেও "সান্য বিলিয়াছেন। কারণ, মহাই-স্কুত্রে ঐ অর্থেও "দান্য" শক্ষের প্ররোগ আছে। এ সকল কথা যথাস্থানে ( অবর্ধ প্রক্রেরে) দ্রন্থা। উল্যোতকর বে হেতুকেই সাধানার্মবিশিষ্টরপে অনুমেন্ধ বলিয়াছেন অর্থাই "এই গুমবিশের বহিন্তুক্র" এইরপই অনুমিতি হয় বলিয়া সিনান্ত করিয়াছেন, ইহা কিন্তু স্কুত্রকার ও ভাষাকারের কথায় কোগায়ও পাওরা হার না। এবং এই মত লোকনিক বলিয়া উদ্যোতকরও আগভির উত্থাপন পূর্বাক ভাষারও সমাধান করিতে গিয়াছেন। বস্তুত্ত বিশিষ্ট ধুমের দারা পর্বাতাদি স্থানে বহিন্তই অনুমিতি হয়, এই নব্য মতই লোকসিদ্ধ ও অনুভব-নিদ্ধ। অনুমিতির পূর্বাের বহি অন্তর্জ সিন্ধ ইইলেও পর্বাতাদি ধর্মীতে অসিদ্ধ থাকায় ঐ সকল স্থানে বহি অনুমানের সাব্য হইতে পারে, ইহাই নব্য নৈয়ারিকনিগের কথা। ভাষ্যকারও কএক স্থানে সাধ্যধর্ম্বন্ধণ লিন্ধীরই অনুমানের কথা বণিয়াছেন।

প্রতাক অমুমানের মূল; স্থতরাং প্রতাক নিরূপণের পরেই অমুমান নিরূপণ সংগত। এই সংগতি স্চনার জন্তই স্ত্রে "অধ" শব্দ প্রবৃক্ত হইরাছে। "অনুমান-চিন্তামণি"র প্রারম্ভে উপাধার গলেশ মহর্বি-স্চিত এই সংগতি প্রদর্শন করিরাছেন। সেধানে দীবিতিকার রঘুনাথ ও তাহার টাকাকার গলাধর এই সংগতির বিশেব ব্যাখ্যা ও বিচার করিরাছেন। ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীনগণ এই সংগতি বিবন্ধে কোন বিশেব আলোচনা করেন নাই। স্ত্রে "অমুমানং" এই অংশের ধারা লক্ষানির্দেশ হইরাছে। "তংপুর্বকং" এই অংশের ধারা অমুমান প্রমাণের বিভাগ করা হইরাছে।

ভাষা। তৎপূর্বকমিত্যনেন লিঙ্গলিঙ্গনোঃ সম্বন্ধদর্শনিং লিঞ্জ-দর্শনকাভিসম্বধ্যতে। লিঙ্গলিঙ্গিনোঃ সম্বন্ধয়ার্দর্শনেন লিঙ্গম্মৃতিরভি-সম্বধ্যতে। স্মৃত্যা লিঙ্গদর্শনেন চাপ্রত্যকোহর্থোহ্নুমীয়তে।

অনুবাদ। "তৎপূর্বক" এই কথার ঘারা অর্থাৎ সূত্রস্থ "তৎপূর্বকং" এই কথার আদিস্থিত "তং" শব্দটির ঘারা "লিঙ্ক"ও "লিঙ্কী"র (হেতু ও সাধ্য ধর্মের) সম্বন্ধ দর্শন অর্থাৎ ব্যাপ্যব্যাপকভাবরূপ সম্বন্ধের প্রত্যক্ষ এবং লিঙ্কদর্শন (হেতুর প্রত্যক্ষ) অভিসম্বন্ধ অর্থাৎ সূত্রকারের অভিপ্রেত বা তাৎপর্যাবিবয়ীভূত ইইয়াছে। সম্বন্ধ অর্থাৎ ব্যাপ্য ব্যাপকভাবরূপ সম্বন্ধ বিশিষ্ট লিঙ্ক ও লিঙ্কার (হেতু ও সাধ্য-ধর্মের) দর্শনের ঘারা লিঙ্কম্মতি অর্থাৎ সাধ্য ধর্মের ব্যাপ্য বলিয়া হেতুর স্মরণ অভিসম্বন্ধ (সূত্রকারের অভিপ্রেত) ইইয়াছে। স্মৃতির ঘারা অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত লিঙ্কম্মতির ঘারা এবং লিঙ্ক দর্শনের হারা অর্থাৎ "এই হেতু এই সাধ্য ধর্ম্মের ব্যাপ্য হেতু স্মরণের পরে "এই স্থানে সাধ্য ধর্মের ব্যাপ্য হেতু স্মরণের পরে "এই স্থানে সাধ্য ধর্মের ব্যাপ্য হেতু স্মাছত", এইরূপে

বে তৃতীয় লিক্সদর্শন হয়, সেই "লিক্সপরামর্শ" নামক জ্ঞানের দ্বারা অপ্রত্যক্ষ পদার্থ অমুমিত হইয়া থাকে।

) 图0, ) 图10

টিমনী। পূর্বস্থে প্রত্যক প্রমাণের লক্ষণ বণিতে প্রত্যক্ষ প্রমাণের ফল প্রত্যক্ষ প্রমিতিরও স্বরূপ বলা হইয়াছে। স্বতরাং এই সূত্রে "তং" শব্দের দ্বারা পূর্বস্থানোক্ত প্রত্যক্ষ প্রামিতিকেও গ্রহণ করা বাইতে পারে। বেখানে পূর্ব্ধে কোন পদার্থ বলিয়া শেষে "তৎ" শব্দের প্রায়োগ করা হর, দেখানে "তৎ" শব্দের ছারা পূর্ব্বোক্ত পদার্থ বুঝা যায়। কিন্ত পূর্ব্বোক্ত পদার্থমান্তই "তৎ" শব্দের বাচ্য নহে। বে পদার্থ বক্তার বৃদ্ধিস্থ, "তং" শব্দের স্বারা সেখানে দেই পদার্থকেই বুৰিতে হটবে। কোন্ পদাৰ্থ বক্তার বুদ্ধিত, তাহাও বুৰিয়া লইতে হইবে। বক্তা মহর্ষি পূর্ব-স্বে প্রত্যক্ষ প্রমাণ ও প্রত্যক্ষ প্রমিতি নাত্রকেই বণিরাছেন, কিন্ত অনুমানগ্রমাণ বখন প্রত্যক্ষমাত্রপূর্বক নছে, তথন এই স্ত্রে "ভংপূর্বকং" এই কথার আদিস্থিত "ভং" শন্তের দারা প্রত্যক্ষ সামান্তই গ্রহণ করা বার না। তাহা সম্ভব নহে বলিয়া মহর্বির এখানে বুদ্ধিত নহে। <del>মহমান প্রমাণ বেরপ প্রত্যক্ষপূর্বক হইরা থাকে এবং হইতে পারে, দেইরূপ প্রত্যক্ষবিশেরকেই</del> মহর্বি এই স্থরে "তৎ" শব্দের হারা লক্ষ্য করিয়াছেন। যে কোন প্রভাক্ষপূর্ত্তক জ্ঞানকে অনুমানপ্রমাণ বলিলে শব্দ প্রবণাদিরূপ প্রত্যক্ষপূর্বক শাহ্দ বোধ প্রভৃতি জ্ঞানও অনুমান-প্রমাণের লক্ষণাক্রান্ত হইরা পড়ে। স্থতরাং বিশেষ প্রত্যক্ষই মহর্ষি এই স্থাত্রে "তং" শক্ষের বারা লক্ষ্য করিরাছেন। সেই বিশেষ প্রত্যক্ষ কি ? তাই ভাষ্যকার ধলিয়াছেন, — "লিজলিজিনো: সম্ধ্রদর্শনং নিজনপ্নক ।" শান্ধ বোধ প্রভৃতি জ্ঞান ঐ বিশেষ প্রত্যক্পৃথ্যক নহে, তাই অনুমান নহে। ঐ ছুইটি বিশেষ প্রত্যক্ষরভাৱে যে সংস্কার হয়, তাহাও ঐ প্রত্যক্ষ-বিশেষপূর্মক বলিয়া জন্মান-লক্ণাক্রাস্ত হইরা পড়ে; তাই পূর্বাস্ত্র হইতে "জ্ঞানং" এই কথাটির অনুবৃত্তির হারা বুবিতে হইবে ( "তৎপূর্বকং জানং" ). তৎপূর্বক জানই অনুমান প্রমাণ। সংস্থার জানপদার্থ নহে; স্তরাং তাহা অনুমান-লকণাক্রান্ত হইল না। অনুমাপক হেতুকে "লিঙ্গ" বলে। তাহা ধে পৰাৰ্ণের "নিজ", দেই দাধাৰশ্ৰটিকে "নিজী" বলে। যেমন বহ্নি "নিজী", বিশিষ্ট ধুম ভাহার "লিছ"। ঐ শিক্ষ ও লিজীর অর্থাৎ হেতু ও সাধ্যধর্মের যে ব্যাপাব্যাপক-ভাব-সহস্ক, তাহাই অহমানের অঙ্গ; স্কুতরাং ভাষ্যে লিঞ্চ ও লিঞ্চীর সংগ্ধ কথার ধারা ঐ সংক্ষবিশেষই উক্ত হইয়াছে। সাধাযুক্ত স্থানে থাকিয়া সাধাশুক্ত স্থানে হেতুর অবর্তমানতা বা না থাকাই হেতুতে দাব্যের ব্যাপ্তি। এই ব্যাপ্তিবিশিষ্টকে "ব্যাপ্য" বলে। দোট যাহার ব্যাপ্য, তাহাকে "ব্যাপক" বলে। বেমন বিশিষ্ট ধুম ( লিক্ব ) "ব্যাপ্য", —বহিং ( লিক্বী ) তাহার "ব্যাপক।" বহিংশুন্ত কোন স্থানেই বিশিষ্ট ধুম অৰ্থাং যে ধুম তাহার উংপত্তিয়ান হইতে একেবারে বিচ্যুত হইয়া স্থানাভরে বায় নাই, তাংগ থাকে না, থাকিতেই পারে না ; স্বতরাং তাহা বহিন ব্যাপ্য, বহিন তাহার ব্যাপক। বিশিষ্ট ধুম ও ৰছিব এই ব্যাপাৰ্যাপক-ভাব-সম্বন্ধ প্ৰথমত: রন্ধনশালা প্ৰভৃতি হানে প্ৰত্যক্ষ হয়, সেই সঙ্গে বিশিষ্ট খুমের বে প্রভাক হয়, ভাহাই প্রথম লিখদর্শন (হেতু প্রভাক)। পরে পর্বভাদি কোন

হানে বিশিষ্ট ধ্য দৰ্শন হইলে তাহা বিতীয় লিক-দৰ্শন। এই বিতীয় লিকদৰ্শনই ভাষো "লিখদর্শনক" এই কথার দারা প্রকটিত হইয়াছে। বিশিষ্ট দ্ম ৬ বহিব পূর্কোক ব্যাপ্যব্যাপক-ভাব-সম্বন্ধ দৰ্শন এবং পৰ্জাতাদিতে দিতীয় বিশিষ্ট ধুম দৰ্শন, এই চুইটি প্ৰাত্যক্ষবশতঃ শেষে পর্জতা দিতে 'বহ্নিতাাপাবিশিষ্ট ধ্নবান্ পর্জত' ইত্যাদি প্রকারে পুনরায় লিয়দর্শন হয়, ইহাই তৃতীয় লিজদর্শন। এবং ইহাই "তৃতীয় লিজপরামশ", "লিজপরামর্শ" ও "পরামর্শ" নামে অভিহিত হয়। ঐ পরামর্শ নামক জ্ঞানের পরেই "পর্জতো বস্থিমান্" ইত্যাদি প্রকারে পর্জতাদি স্থানে বস্থির অগুমিতি হর; স্তরাং উহাই ঐ অলুমিতির চরম কারণ। প্রাচীন মতে চরম কারণই মুখা করণ-পদার্থ ( ভূতীর সূত্র-ভাষা মন্টবা )। তাই পরম প্রাতীন ভাষ্যকার এখানে অনুমিতির চরম কারণ পরামর্শকেই মুখা "অনুমান প্রমাণ" বলিয়। ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ভায়বার্ত্তিককারের শেষ সিদ্ধান্তও এই। বস্ততঃ ঐ তৃতীয় লিক্প্পত্যকরণ পরামর্শ নামক জ্ঞান পূর্ব্বোৎপর পূর্ব্বোক্ত প্রত্যক্ষর জনিত। স্তরাং উহাই স্ত্রোক্ত "তথপুর্কক জান", তাই স্ত্রানুদারেও উহা অনুমানপ্রমাণ হইবে। পূর্ব্বোক্ত ব্যাপাবাপক-ভাব সম্বন্ধ-দর্শন এবং দিতীয় নিম্বদর্শন, পূর্ব্বোক্ত ভৃতীয় লিম্নদর্শনের পুর্বেই বিনষ্ট হর; স্থাতরাং সেই প্রত্যাক্ষর ঐ তৃতীয় লিম্নদর্শনের কারণ হইতে পারে না। তাই বলিরাছেন—"লিহপতিরভিদ্বধাতে।" অর্থাৎ ঐ প্রত্যক্ষরর পূর্বের বিনিষ্ট হইলেও তজ্জ্ঞা যে সংস্কার থাকে, াহাই উৰ্দ্ধ হইরা তথন "বহিল্যাণ্য বিশিষ্ট ধ্ম" ইত্যাদিরূপে নিশ্বত জন্মায় ৷ ঐ লিক্সভূতির সাহায়ে 'বহ্নিবাাপ্য বিশিষ্ট ধুমবান্ পর্কত" ইত্যাদি প্রকার ভূতীর লিক্ষ প্রতাক করে। স্কুতরাং ঐ তৃতীয় শিরদর্শনরূপ অনুমান প্রমাণ করোক্ত "তৎপূর্বক জ্ঞান" হুইতে পারে অর্থাৎ এই অভিপ্রায়েই মহর্বি ভাহাকে "তৎপূর্ব্বক জ্ঞান" বলিয়াছেন। কার্য্য ও কারণের মধ্যে কারণটি পূর্ব্ব, তাই কারণার্থে "পূর্ব্ব" শব্দ প্রযুক্ত হইয়া থাকে। বাহা পরম্পরায় বা অতি পরম্পরার আবশুক, তাহাকেও কারণের কারণ বলিয়া "পূর্ব্বা" বলা ছইয়া থাকে। ভারবাত্তিককার বলিয়াছেন যে, 'তানি পূর্বাণি যক্ত', 'তে পূর্বের যক্ত', 'তৎ পূর্বাং যক্ত'—এই ত্রিবিধ বিগ্রহদিদ্ধ "তংপুর্বাক" শব্দের তিন বার আবৃতি করিয়া উহার বারা ত্রিবিধ অর্থ ই গ্রহণ করিতে হুইবে। 'তানি পূর্বাণি বন্ত' এই বিগ্রহ পক্ষে "তং" শব্দের দারা তৃতীয় সুবোক্ত প্রতাকাদি চারিট প্রমাণই গ্রাহ। তাহা হইলে বুঝা গেল, প্রত্যক্ষাদি যে কোন প্রমাণের হারা ব্যাপ্তিজ্ঞানাদি পূর্বক যে কোন প্রমাণ জন্ম লিঙ্গ-পরামর্শও অন্তর্মান-প্রমাণ, ইহাও "তৎ পূর্ব্বক" শঙ্কের ছারা মহবি প্রকাশ করিয়াছেন। স্কুতরাং অন্নমানাদি পূর্কাক অনুমান-প্রমাণেও মহর্ষির এই অনুমান-প্রমাণের নকণ অবাহিত আছে, তবে পরন্পরায় সকল অনুমান-প্রমাণই প্রতাক্তপূর্মক,অনুমানের মূলে প্রত্যক আছেই, এই অভিপ্রায়ে ভাষাকার কেবল প্রভাকবিশেবপূর্বক জ্ঞান বলিয়াই অনুমান-প্রমাণের ব্যাখ্যা করিয়াছেন; স্থতরাং ভাষ্যকারের ব্যাখ্যা দিখ্যস্ত-বিকল্প হয় নাই। তাৎপর্য্য-চীকাকার বলিবাছেন যে, "তে পূর্বে বন্ত"; এই বিগ্রহ পক্ষেও "তং" শব্দের দারা অভ্যানাদিও বুর্বিতে হুইবে। ভারবার্ত্তিকে "তে বে প্রত্যক্ষে পূর্বের হস্ত" এই বাকো প্রত্যক্ষ শব্দটি প্রদর্শন মাত্র। বস্তুতঃ বে কোন প্রমাণের খারা বে কোনজপে মুখার্গ লিকপুরামর্শ হইলেই তাহা যুখার্থ অনুমিতি জনাইরা থাকে; স্কতরাং তাহা অন্ধন্যন-প্রমাণ। "তৎপূর্জং দক্ত" এই বিগ্রহপক্ষে "তং" শব্দের বাবা যাগ্যবাপক-ভাব-সমন্ধ প্রতাক্ষ এবং কিটার লিকপ্রতাক্ষ এবং পূর্ব্বোক্ত প্রকার লিকপ্রতি এই তিনটিকে এক সঙ্গে ধরিরা তচ্জনিত লিকপরাদর্শ ই অনুমান-প্রমাণ, ইহাই বুঝিতে হইবে। এ তিনটি ভিন্ন ভিন্ন পদার্থ হইলেও উহানিগের তেন বিবক্ষা না করিয়াই "তং" শব্দের ছারা এক সক্ষে ঐ তিনটি গ্রহণ করা হইয়াছে।

ভাষা। পূর্ববিদিতি যত্র কারণেন কার্য্যস্থীয়তে যথা মেঘোরতা ভবিষাতি রৃষ্টিরিতি। "শেষবং" তং যত্র কার্য্যেণ কারণমন্থ্যীয়তে, পূর্বোদকবিপরীতমূদকং নদ্যাঃ পূর্ণবিং শীঅবঞ্চ দৃষ্ট্। স্রোতসোহস্থায়তে ভূতা রৃষ্টিরিতি। "দামান্যতো দৃষ্টং" ব্রজ্ঞাপূর্বক্ষন্যত্রদৃষ্টস্থান্যত্র দশ্ন-মিতি তথা চাদিত্যস্থা, তত্মাদস্ত্যপ্রত্যক্ষাপ্যাদিত্যস্থা ব্রজ্ঞোতি।

অমুবাদ। বে হলে (যে অনুমানহলে) কারণের ঘারা (কারণবিশেষের জ্ঞানের ঘারা) কার্য্য (সেই কারণের ব্যাপক কার্য্য) অনুমিত হইয়া থাকে, সেই অনুমান "পূর্বববৎ" এই নামে কথিত। (উদাহরণ) যেমন মেঘের উন্নতি-বিশেষের ঘারা (তাহার জ্ঞানের ঘারা) রৃষ্টি হইবে, ইহা অনুমিত হয়। যে স্থলে কার্য্যের ঘারা (কার্য্যবিশেষের জ্ঞানের ঘারা) কারণ (সেই কার্য্যের ব্যাপক কারণ) অনুমিত হইয়া থাকে, সেই অনুমান "শেষবৎ"। (উদাহরণ) যেমন নদীর পূর্ববহিত জলের বিপরীত জলরূপ পূর্ণতা এবং স্রোতের প্রথরতা-বিশেষ দেখিয়া রৃষ্টি হইয়াছে, ইহা অনুমিত হয়। অত্যত্র দৃষ্ট পদার্থের অত্যত্র অর্থাৎ অপর স্থানে দর্শন ব্রজ্যাপূর্বক, অর্থাৎ তাহার গতিপূর্ববক হয়; সূর্য্যেরও তক্রপ, অর্থাৎ এক স্থানে দৃষ্ট সূর্য্যের স্থানান্তরে দর্শন হয়। অত্যত্রব অপ্রত্যক্ষ হইলেও অর্থাৎ সূর্য্যের গতি প্রত্যক্ষ না হইলেও সূর্য্যের গতি আছে, এই প্রকার অনুমান "সামান্যতো দৃষ্ট"।

টিপ্রনী। অশ্রমান-প্রমাণের "পূর্ববং" প্রভৃতি স্থানেক প্রকাররের ব্যাখ্যা করিতেছেন। কারণ ও কার্য্যের মধ্যে কারণটি "পূর্বা", কার্য্যাটি "শেষ", তাই "পূর্বা" শব্দ কার্য্যার্থে প্রবৃত্ত হইরা থাকে। "পূর্ববং" ও "শেষবং" এই হুই স্থানে অন্তার্থে "মতুপ্" প্রতার বিহিত হইলে "পূর্বা" অর্থাং কারণ বাহাতে বিষয়রূপে বিদ্যান এবং "শেষ" অর্থাং কার্য্য বাহাতে বিষয়রূপে বিদ্যান, এইরূপ অর্থ বথাক্রমে ঐ ছুইটি শব্দের হারা বুরা বাইতে পারে। তাহা হইলে "পূর্ববং" বলিতে কারণ-বিষয়ক জ্ঞান এবং "শেষবং" বলিতে কার্য্য-বিষয়ক জ্ঞান, ইহা বুরা বায়। কারণহেতুক অনুমান কারণবিষয়ক জ্ঞানবিশের এবং কার্যাহেতুক অনুমান কারণবিষয়ক জ্ঞানবিশের এবং কার্যাহেতুক অনুমান কারণবিষয়ক জ্ঞানবিশের এবং কার্যাহেতুক

অনুমানই বথাক্রমে "পূর্কবং" ও "শেষবং" এই ত্ইটি নামের ছারা ব্রা বান। ভাষ্যকার প্রথমতঃ এইরূপ ব্যাথ্যাই করিরাছেন। কার্য্যমাত্রই কারণের অন্তমাপক নহে। ধ্নমাত্রই বছির কার্য্য হইলেও বে কোন ধুমজানে বহিত্র অহমান হয় না। কারণ, বহি ধুমমাত্রের ব্যাপক নহে, বিশিষ্ট খুমেরই ব্যাপক। নবা নৈয়ায়িক রবুনাথ শিরোমণিও 'হেস্বাভাসদামাঞ্চনিক্তিনীবিতি' প্রছে বিশিষ্ট ধ্মকেই বহ্নির অন্ত্রমানে "গৎ হেতু" বনিরাছেন। ফণতঃ কার্য্যবিশেষই তাহার ব্যাপক কারণের অনুমাপক এবং কারণ-বিশেষই তাহার ব্যাপক কার্য্যের অহুমাপক। এবং ঐ কার্য্যবিশেষ এবং কারণ-বিশেবের জ্ঞানের শ্বারাই অন্তমিতি হয়। কার্য্য ও কারণ পদার্গের দারা অপ্রমিতি হয় না। স্কুতরাং—"য়য় কারণেন কার্য্যদমুমীয়তে" এবং "য়য় কার্য্যেণ কারণমন্ত্রমীরতে," এই ভাষাসন্দর্ভের ছারা দেইরূপ অর্থই বুঝিতে ইইবে। মেথের উন্নতি-বিশেষ বৃষ্টির কারণ এবং নদীর পূর্ণতা-বিশেষ ও স্লোভের প্রধরতা-বিশেষ বৃষ্টির কার্যা। ভাষো "পূর্মবদিতি" এই স্থলের "ইতি" শব্দটি নামবাঞ্চক। বেথানে প্রক্রতসাধ্য ব্যক্তি লৌকিক প্রত্যক্ষের অবোগ্য, কোন হেতুতেই তাহার ব্যাপ্তিনিশ্চর সম্ভাবনা নাই, কিন্তু সামান্ততঃ ব্যাপ্তি-নি-চর-বশতঃ তাহার অহুমিতি হয়—সেই স্থলীয় অনুমানের নাম "দামান্ততো দৃষ্ট।" স্থর্ঘার গতি লৌকিক প্রত্যক্ষের অযোগ্য। স্থতরাং তাহার ব্যাপ্রিনিশ্চর কোনও পদার্থেই সম্ভব নহে। কিন্তু সামান্ততঃ দেখা বায়, এক স্থানে দৃষ্ট পদার্থের অন্ত স্থানে দর্শন তাহার গতি ব্যতীত হয় না। এক স্থানে দুষ্ট স্থোঁর অন্ত স্থানে দর্শন হইতেছে, স্থতরাং স্থাঁ গতিমান্। এইরূপ অন্থমান গামান্ততঃ ব্যাপ্তি-নিশ্চয়-জন্ত । ন্তাহবাত্তিককার ভাষ্যকারের এই অনুমানে লোষ প্রদর্শন করিয়া প্রকারান্তরে অমুমান-প্রণালী প্রদর্শন করিরাছেন। ভাষ্যকারও ইহার পরেই করাস্তরে অক্সরূপ উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন।

ভাষা। অথবা পূর্ববদিতি যত্ত যথাপূর্বাং প্রত্যক্ষভূতয়োরততর-দশ্নেনাত্তরভাপ্রত্যক্ষসাকুষানং, যথা গুমেনাগিরিতি।

অমুবাদ। অথবা যে স্থলে (যে অমুমান স্থলে) যথাপূর্বব প্রত্যক্ষ ভূতপদার্থছয়ের—অর্থাৎ প্রথম ব্যাপ্তিজ্ঞানকালে যে তুইটি পদার্থ যেরূপে প্রত্যক্ষ বা প্রমাণাস্তরের হারা জ্ঞাত হইয়াছিল, ব্যাপাব্যাপকভাব-সম্বন্ধযুক্ত সেই তুইটি পদার্থের
একতর পদার্থ দর্শনের হারা অর্থাৎ কোন স্থানে সেই পূর্ববজ্ঞাত ব্যাপ্য পদার্থের
সঙ্গাতীয় পদার্থটির সেইরূপে প্রত্যক্ষ বা যে কোন প্রমাণ-ক্ষত্য জ্ঞানের হারা
অপ্রত্যক্ষ (অমুমিতি স্থানে অদৃষ্ট বা অজ্ঞাত) অপর পদার্থটীর অমুমিতি হয় অর্থাৎ
প্রথম ব্যাপ্তিজ্ঞানকালে ব্যাপক পদার্থটি যেরূপে জ্ঞাত হইয়াছিল, সেইরূপে তাহার
সঙ্গাতীয় পদার্থের অনুমিতি হয়; সেই অমুমান "পূর্ববিৎ" এই নামে কথিত।
(উদাহরণ) যেমন ধুমের হারা অর্থাৎ রন্ধনশালা প্রভৃতি স্থানে দৃষ্ট বিশিষ্ট ধুমের

সজাতীয় পর্বতাদিগত বিশিষ্ট-ধূমের বিশিষ্ট ধূমত্বরূপে জ্ঞানের হারা অগ্নি (রন্ধন-শালা প্রভৃতি স্থানে দৃষ্ট অগ্নির সজাতীয় পর্বতাদিস্থিত বহি ) অমুমিত হয় (অর্থাৎ রন্ধনশালা প্রভৃতি স্থানে ব্যাপকবজ্ঞানকালে বহিং যে প্রকারে ব্যাপক বলিয়া নির্ণীত হইয়াছিল, সেই বহিংর প্রকারেই তাহা পর্ববতাদি স্থানে অনুমিত হয় )।

টিপ্লনী। "পূৰ্ববং" শ্ৰুটি অন্তাৰ্থে "মতুপ" প্ৰতাৰ ও ক্ৰিৰাতুলাতা আৰ্থে "ৰতি" প্রভাষের দ্বারা নিশার হইতে পারে। "বভি" প্রভাষপক্ষে "পূর্ব্ববং" শব্দের অর্থ পর্ব্বভলা। ভাষাকার কল্লান্তরে স্থানোক্ত "পূর্ব্বং" শব্দের এই অর্থই ব্যাখ্যা করিয়াছেন।—বে হলে পূর্ব্বে অর্থাৎ হেতু ও সাধ্যের ব্যাপ্য-ব্যাপক-ভাব-মধন জ্ঞানকালে হেতু ও সাধ্য যেরূপে জ্ঞাত হইয়াছিল, মেইরূপে সেই পূর্বজ্ঞাত হেতুর তুলা বা সজাতীয় পরার্থের কোন স্থানে সেইরূপে জান ইইলে সেই পুৰ্বজ্ঞাত সাব্যের তুলা বা সভাতীয় পদার্থের সেইরুপে অতুমিতি হয়, সেই তুলীয় অনুমান প্রমাণ পূর্বভুলা বলিয়া "পূর্ববং" নামে কবিত। রশ্বনশালা প্রভৃতি স্থানে যে ধুম ও বে বহি দেখিরা বিশিষ্ট ধুম মাত্রেই বহির ব্যাপ্তি নিশ্চর হইরা থাকে, পর্মতের ধূম ও বহিং সে ধূম ও সেই বহ্নি নহে। কিন্তু বিশিষ্ট ব্যৱজ্ঞাপ পর্বতের ধ্য দেই পুর্বদৃষ্ট বিশিষ্ট ধ্যের তুল্য বা সজাতীয়। এবং বহিত্তরূপে পর্বতের বহি দেই পূর্বাদৃষ্ট বহিন তুল্য বা দলতীয়। স্কুতরাং পর্বতে পূর্বজ্ঞাত বিশিষ্ট বৃদ্যের সজাতীয় বিশিষ্ট ধূমের জ্ঞানবশতঃ ধখন পূর্ব্বজ্ঞাত বহিন্দ সজাতীয় বহিন সেই বহিন্দ রূপেই অত্মিতি হর, তথন সেই হলের "নিঙ্গপরামর্শ"রূপ অত্মান "পূর্ববং"। রকনশালা প্রভৃতি স্থানে ধুনদর্শন এবং পর্কাতে ধুনদর্শন, একপদার্থবিষয়ক না হইলেও তল্য বা সজাতীয় প্রা'বিষয়ক; স্বতরাং ঐ উভর দর্শন-ক্রিয়াতেও তুলাতা আছে। এ জন্ত পুর্বোক্ত "প্রামর্শ"রূপ অনুমানপ্রমাণ ক্রিরাভূল্যতা অর্থে "বৃতি"প্রতারান্ত "পূর্ব্ববং"শব্দের দারা প্রতিপাদিত হইতে পারে। ভাষ্যে "বথাপূর্নাং প্রতাকভূতয়োঃ" এই স্থবে তাৎপর্যাতীকাকার বলিয়াছেন বে, "প্রতাকভূত" কথাটা প্রদর্শন মাত্র। যে কোন প্রমাণের হারা জ্ঞাত, এইরূপ অথই উহার হারা বুরিতে হইবে। অর্থাৎ ব্যাপাব্যাপক ভাব সহকের এবং অন্থমিতির আপ্রয়ে পুর্বজ্ঞাত ব্যাপ্য পদার্থটির नकाजीय भनार्शिय व्यवसानां पित पाता कान स्टेरण अ "পূर्व्यवर" व्यवसान स्टेरण भारत । अर्थ्य বেরপে ব্যাপাতা ও ব্যাপকতার জ্ঞান হইরাছিল, সেইরপে ব্যাপ্য পদার্থের স্থাতীর পদার্থের জ্ঞানবশতঃ দেই রূপে ব্যাপক পরার্থটির সজাতীয় পদার্থের অনুমিতি হইলেই "পূর্ব্ববং" অনুমান হয়।

ভাষা। শেষবল্লাম পরিশেষঃ, দ চ প্রদক্তপ্রতিষেধেই অত্রাপ্রদল্পাং
শিষ্যমাণে দপ্রত্যয়ঃ—যথা "দদনিতামিত্যেবমাদিনা দ্রবান্তণকর্মণামবিশেষেণ দামাক্সবিশেষদমবায়েভ্যো নির্ভক্তক, শব্দক্ত তল্মিন্ দ্রব্যকর্মাগুণদংশয়ে ন দ্রব্যমেকদ্রব্যস্থাৎ, ন কর্ম্ম, শব্দান্তরহেতৃত্বাৎ, যস্ত্র শিষ্যতে
দোহয়মিতি শব্দক্ত গুণস্থাতিপতিঃ।

অনুবাদ। "পরিশেষ" অনুমানের নাম "শেষবং"। সেই "পরিশেষ" বলিতে প্রসক্তের অর্থাৎ যে পদার্থ কোন স্থানে সন্দেহের বিষয় বা আপত্তির বিষয় হয়, এমন পদার্থের প্রতিষেধ হইলে অর্থাৎ অনুমানের ঘারা সে স্থানে তাহার অভাব নিশ্চয় হইলে অন্তৰ অপ্ৰসন্থৰণতঃ অৰ্থাৎ যে পদাৰ্থ প্ৰসক্ত হয় না, ভাহাতে সন্দেহ বা আপত্তিবিষয়তা না থাকায়, শিষ্যমাণ পদার্থে অর্থাৎ প্রসক্ত পদার্থের মধ্যে ঘেটি অবশিষ্ট থাকে, প্ৰতিষিদ্ধ হয় না, এমন পদাৰ্থ বিষয়ে "সম্প্ৰতায়"—অৰ্থাৎ সমাক্ প্রতীতির ( যথার্থ অনুমিতির ) সাধন। ( উদাহরণস্থল দেখাইতেছেন ) যেমন— সত্তা ও অনিত্যক ইত্যাদি প্রকার দ্রব্য, গুণ ও কর্ম্মের অবিশেষ ধর্ম্মের ছারা কর্মাৎ দ্রব্য, গুণ ও কর্মনামক কণাদস্ত্রোক্ত পদার্থত্রিয়ের "সদনিত্যং" ইত্যাদি কণাদস্ত্র (বৈশেষিক দর্শন, ৮ম সূত্র) বণিত সতা ও অনিতাক প্রভৃতি সাধারণ ধর্মজ্ঞানের দারা জাতি, বিশেষ ও সমবায় হইতে ( কণাদোক্ত জাতি প্রভৃতি তিনটি নিত্য ভাব-পনার্থ হইতে ) "নিউক্ত" অর্থাং বিভিন্ন বলিয়া নিশ্চিত শব্দের—( শব্দের কি, তাহা বলিতেছেন) তাহাতে অৰ্থাৎ শব্দে (পূৰ্বেবাক্ত সত্তা ও অনিত্যৰ প্ৰভৃতি দ্ৰব্য, গুণ ও কংশ্রের সাধারণ ধর্মাজ্ঞানবশতঃ ) দ্রব্যকর্মাগুণ সংশয় হইলে অর্থাৎ শব্দ দ্রব্য কি না 🤊 কর্ম্ম কি না ? গুণ কি না ? এইরূপে শব্দে দ্রবাহ, কর্ম্মহ ও গুণছের সংশয় হইলে শব্দ-একদ্রাহ-হেতুক অর্থাৎ একমাত্র দ্রব্য আকাশের ধর্ম বলিয়া দ্রব্য নহে; শব্দ—শব্দান্তরের কারণহ-হেতুক অর্থাৎ সজাতীয়ের উৎপাদক বলিয়া কর্ম্ম নহে; বাহা কিন্তু অর্থাৎ দ্রব্য, কর্মা ও গুণের মধ্যে যে পদার্থটি অর্থানিট থাকিল, এই শব্দ তাহা অর্থাৎ গুণ, এইরূপে ("শেষবং" অনুমানের দারা ) শব্দের গুণহ প্রতিপত্তি অর্থাৎ গুণহ সিদ্ধি হইয়া থাকে।

চিন্ননা। 'শিষ্যতে অবশিষ্যতে' এইরূপ ব্যুংপত্তিতে যাহা অবশিষ্ঠ থাকে, অর্থাৎ প্রদক্তের মধ্যে বেটি কোন প্রমাণের হারা প্রতিবিদ্ধ হব না, এমন পদার্থকৈ "শেষ" বলা বার। "শেষঃ অন্তি অন্ত অনুমানত্ত প্রতিপাদ্যতয়া" এইরূপ ব্যুংপত্তিতে পূর্কোক্ত "শেষ" পদার্থটি যে অনুমানের প্রতিপাদ্য, তাহাকে "শেষবং" অনুমান বলা বার। ভাষ্যকার এই করের স্থ্যনাক্ত "শেষবং" শক্ষের এইরূপ ব্যাথাই করিরাছেন। এই শেষবং অনুমানের আর একটি প্রদিদ্ধ নাম "পরিশেষ।" তাই বলিয়াছেন—"শেষবয়াম পরিশেষঃ"। ঐ "পরিশেষ" কাহাকে বলে, তাহা ব্রিলেই 'শেষবং' অনুমানের বরূপ প্রকাশ করিয়া—"বর্ধা সদনিতাং" ইত্যাদি "নির্ভক্তরে শক্ষত" ইত্যান্ধ দলর্ভের হারা শক্ষের ওণক্ত নাধক অনুমানকে তাহার উনাহরণক্রপে স্থানা করিয়াছেন। "তিশিন্ অনুমানের প্রকাশ করিয়াছেন। কাহার উনাহরণক্রপে স্থানা করিয়াছেন। "তিশিন্ অনুমানের প্রকাশ করিয়াছেন। কাহার উনাহরণক্রপে স্থানা করিয়াছেন। "তিশিন্ অনুমানের প্রকাশ করিয়াছেন। বিশ্বতিপ্রশাধক প্রকাশ করিয়াছেন। "তিশিন্

প্রদর্শন পূর্ত্তক ঐ উলাহরণাট বুঝাইয়াছেন। অর্থাৎ ভাষ্যকার বলিয়াছেন বে, মহবি কণান ম্রবা, গুণ, কর্ম, জাতি, বিশেষ, সমবায়, এই যে ছয়টি ভাব-পদার্থের উরেখ করিয়াছেন, তাহার মধ্যে তাঁহরে মতে শব্দ গুণপদার্গ, ইহা ''শেষবং'' অনুমানের দারাই বুঝা যায়। কারণ, মহর্বি কণাদ "দদনিতাং স্তব্যবং কার্যাং কারণং দামান্তবিশেষবদিতি স্তব্যওপ-কর্ম্বণামবিশেষঃ" (৮ম সূত্র) এই স্থতাটার দ্বারা দরা ও অনিতার প্রভৃতি দর্মকে জব্য, গুণ ও কর্মের অবিশেষ অর্থাৎ সাধর্ম্মা বলিরাছেন, অর্থাৎ ঐ ধর্মগুলি জব্য, গুণ ও কর্মপুলবেটি থাকে, জাতি, বিশেষ, সমবায় এই তিন পদার্থে থাকে না। ঐ ধর্মগুলি ঐ জাতি প্রভৃতি তিনটি নিতা পদার্থের বৈধর্ম্ম। স্থতরাং ঐ সতা ও অনিতাত্ব প্রভৃতি সাধর্ম্মাণ্ডলি বে পদার্থে আছে. ইহা বথার্থপ্রাপে दुवा बाहेरत, रन भनार्थ छ। जिय. विस्मय ७ ममवायरकत अमिक्टि इहेरत ना, वर्गाः जे भनार्थि। জাতি, বিশেষ ও সমবায় নামক পদার্থ নহে, ইহা মিশ্চিতই থাকিবে। শব্দ নানাজাতীয় সংপদার্গ, এবং তাহার অনিতাম প্রভৃতিও কণাদের সমর্থিত সিদ্ধান্ত। স্কুতরাং পুর্ব্বোক্ত সন্তা অনিত্যত্ব প্রভৃতি দ্রব্য, গুণ ও কর্ম্বের সাধর্মাগুলি যখন কর্ণাদের মতে শব্দে আছে, তখন শব্দ জাতি, বিশেব ও সমবায় নামক পদার্থ নহে, ইহা নিশ্চিত। কিন্তু শবেদ পূর্ব্বোক্ত সভা, অনিত্যত্ব প্রভৃতি জব্য, গুণ ও কর্মের সাধর্ম্ম থাকার, তাহাতে জব্যক, কর্মাত্ব ও গুণত্ব 'প্রসক্ত' হইতেছে। অর্থাং শব্দে পূর্ব্বোক্ত সভা, অনিতাত প্রভৃতি দ্রব্য, ওণ ও কর্মের সাধারণগর্মের জ্ঞানবশতঃ শব্দ क्रवा कि ना ? नक कर्य कि ना ? नक खन कि ना ? धहें दल नरक खराइ, कर्यां छ खनरखत সংশ্র ইইতেছে। এখন বদি শব্দ জব্য নহে এবং কর্ম নহে, ইহা বধার্সরূপে বুঝা বায়, ভাহা হইলে শব্দ ওণপদার্থ, ইহা নিশ্চিত হইরা যায়। ফলতঃ তাহাই হইতেছে। কারণ, শব্দ আকাশে উৎপন্ন হর, অর্থাৎ আকাশই শক্ষের উপাদান কারণ, ইহাই কণাদের সিদ্ধান্ত। আকাশ দ্রবাপদার্থ এবং এক। স্তরাং শন্ধ একমাত্র দ্রবাদমবেত। অর্থাৎ আকাশনামক একটিমাত্র দ্রবাই শব্দের উপাদান কারণ; স্কুতরাং বুঝা গেল, শব্দ ভ্রম্পদার্থ নহে। কারণ, ভ্রম্-পদার্থের উপাদান কারণ একটিমাত্র ত্রব্য হইতে পারে না, একাধিক জবোই জন্ত-ভ্রব্যগুলি গঠিত হয়। ভাষ্যে "একভ্রব্যন্থাং" এই হলে "একং জবাং (সমবারিতরা) যত" এইরপ বিগ্রহে "একজবার" কথার দারা একমাত্র ক্রবাদমবেতত অর্থই বুঝিতে হইবে। এবং শব্দ কর্ম্ম অর্থাৎ ক্রিবাপদার্থত নছে। কারণ, শব্দ শকাম্বরের উৎপাদক। ভাষ্যে "শকান্তরহেতৃহাৎ" এই কথার দারা দলাতীয় পদার্থের উৎপাদকস্ব হেতুই স্থৃচিত হইরাছে। উদ্যোতকর প্রাভৃতিও তাংহি বলিরাছেন। কারণ, সজাতীরোৎপাদকত্ব-হেতুই শব্দে কর্ম্মভাবের অনুমাণক হয়। প্রথম উৎপর শক্ত তাহার সজাতীয় শকান্তর জনার, সেই দিতীর শক্তি আবার তাহার সজাতীয় শক্ষান্তর জন্মার, এইরূপে বীচিতরক্ষের ভার শক্ষা হইতে শব্দান্তরের উৎপত্তি হইয়া থাকে। এইরূপে শ্রোতার প্রবণদেশে উৎপত্ন শব্দই প্রতিগোচর হইয়া খাকে, এই দিক্কান্তান্তদারে শব্দ দলাতীনের উৎপাদক। এই সজাতীরোৎপাদকত্ব কর্মপদার্থে নাই। কারণ, কণাদের মতে উহা দ্রব্য ও গুণপদার্গেরই সাধন্ম। কণাদ বলিয়াছেন,—"দ্রব্যগুণরোঃ দলাতীয়ারস্তককং দাধর্মান্। "দ্রবাণি স্রব্যান্তরমারস্তরে গুণান্ত গুণান্তর্ম্"। "কর্ম্ম কর্ম্মাধ্যং

ন বিনাতে"। ৯০০০০০ স্ত্র। কর্মকে কর্মান্তরের উৎপাদক বলা বাম না। কারণ, ক্রিয়ানাত্রই বিভাগন্ধনক। বিভাগ না জন্মাইলে তাহাকে কর্ম্ম বলা বাম না। বধন প্রথম ক্রিয়াই বিভাগ জন্মাইরাছে, তখন ক্রিয়াজন্ম দ্বিতীর ক্রিয়া স্থীকার করিলে তাহা স্পারার কিলের সহিত বিভাগ জন্মাইরেও পাংযুক্ত পদার্থেরই বিভাগ হইরা থাকে, বিভক্তের আবার বিভাগ কি পুএই বুক্তি অনুসারে মহবি কণাদ বলিয়াছেন, —কর্ম কর্মান্তরের উৎপাদক নহে। স্কুতরাং দলাতীয়োধন পাদকর কর্মে নাই। পূর্বেরিজ মুক্তিতে শলে উহা আছে; স্কুতরাং দল কর্ম্ম নহে। শল্প কর্মা হইলে সজ্যতীর শলান্তর জন্মাইত না। এইরূপে মনুমানের হারা শলে "প্রসক্ত" দ্রবান্থ ও কর্মন্থের "প্রতিবেদ" অর্থাৎ অভাব নিশ্চর হইলে "অন্তর্ত্ত" অর্থাৎ লাতিছ; বিশেষর ও সমরায়ত্বে "ক্রপ্রসন্ধ"—বশতঃ অর্থাৎ প্রাকিল না থাকার প্রসক্ত দ্রবান্ধ, কর্মন্ত ও গণ্ডের মধ্যে কেবল গুণড়ই "শিয়ামান" অর্থাৎ শেষত থাকিল। শলের গুণড়-প্রতিবেদক কোন প্রমাণও নাই, স্কুতরাং শল্প গণপদার্থ, ইহা বথার্পর্কাপে বুবাা গোল। এইরূপে শলে গুণড়রূপ "শেষ" পদার্থ-বিষয়ক বে অনুমিতি, তাহার করণ লিন্নপ্রামন্থকৈ "শেষ" পদার্থ-প্রতিপাদক বলিয়া ভাষ্যকার "শেষবং" অনুমানের উদাহরণরূপে প্রকাশ করিয়াছেন।

তাংগর্যা-টাকাকার বলিরাছেন বে, "শেষবং" অমুদানের ভাষ্যাক্ত এই উনাহরণ আদরণীর নহে। কারণ, "শেষবং" ও "গরিশের" "বাতিরেকী" অমুদানেরই নামান্তর। ভাষ্যকারের প্রদর্শিত উদাহরণটি "ব্যতিরেকী" অমুদানের বায়ের ভাষ্যকার বাংগ্রায়নের "প্রদর্শত উদাহরণটি "ব্যতিরেকী" অমুদানের ব্যাথ্যায় ভাষ্যকার বাংগ্রায়নের "প্রদক্ত প্রতিবেশে" ইত্যানি সন্দর্ভ উদ্ধৃত করিরাছেন; কিন্তু ভাষ্যকারের এই উদাহরণটি সেখানেও গ্রহণ করেন নাই। "অম্বরী", "ব্যতিরেকী" এবং "অম্বয়-ব্যতিরেকী" এই ত্রিবিধ নামেও অমুদান ত্রিবিধ বলিয়া ব্যাথ্যাত হইরাছে। নব্য নৈয়ারিকগণ এই ত্রিবিধ নামের বিস্তৃত ব্যাথ্যা করিলেও ঐ তিনাটি নাম তাহানিগেরই আবিদ্ধত নহে। পরমপ্রাচীন উদ্যোতকর "ভাষ্যবার্তিকে" স্থান্যক্ত "ত্রিবিধং" এই কথার ব্যাথ্যার প্রথমত: "অম্বর্গী ব্যতিরেকী অম্বর্যাতিরেকী চ" এইরপ বিভাগ প্রদর্শন করিয়া গিয়াছেন। ইহাদিগের ব্যাথ্যা "অব্যাব" পনার্গের ব্যাথ্যাহলে প্রকটিত হইবে। ভাষ্যকার বাংগ্রায়ন এথানে "পরিশেষ" অমুদানকেই "শেষবং" বলিরা ব্যাথ্যা করিছাছেন। তাহার মতে প্রদক্তের মধ্যে বেটি শেষ থাকে, দেই শেষ পরার্থের প্রতিপাদক অমুদানই "পরিশেষ", তাহাই "শেষবং")।

ভাষ্য। সামান্যতো দৃষ্ঠং নাম ষত্রাপ্রত্যকে লিঙ্গলিঙ্গিনাঃ সম্বদ্ধে কেনচিদর্থেন লিঙ্গন্ত সামান্যাদপ্রত্যকো লিঙ্গী গম্যতে, ষপেচ্ছাদিভিরাত্মা, ইচ্ছাদয়ো গুণাঃ, গুণাশ্চ দ্রব্যসংস্থানাঃ, তদ্যদেষাং স্থানং স আত্মতি।

১। "পরিশেষ" শক্ষাট বহাবি খোতনের প্রতেও পাওয়া বার। "পরিশেষাধ্বনোত্তেত্পপত্তেক"। জ্বাচ্চ ক্রা । এই প্রে "পরিশেষ" শক্ষের খারা নহবি বে প্রকার অনুমান-প্রমাণ প্রেলা করিয়াছেন, ভাষাকার প্রাপ্তনারে ভাষা লক্ষা করিয়াছেন, ইয়া মনে ব্য ।

অনুবাদ। বে স্থলে (যে অনুমানস্থলে) লিক্ল ও লিক্লীর (প্রাকৃত হেতু ও প্রকৃত সাধ্যের) সম্বন্ধ (পূর্ববর্ণিত ব্যাপ্যব্যাপকভাবসম্বন্ধ) অপ্রত্যক্ষ হইলে (লোকিক প্রত্যক্ষের অযোগ্য হইলে) কোন পদার্থের সহিত (ব্যাপ্তি-বিশিষ্ট বলিয়া জ্ঞায়মান যে কোন পদার্থের সহিত) লিক্লের অর্থাৎ প্রাক্ত হেতুর সমানতা প্রযুক্ত (সেই লিক্লের ঘারা) "অপ্রত্যক্ষ" অর্থাৎ লোকিক প্রত্যক্ষের অযোগ্য "লিক্লী" (সাধ্য) অনুমিত হয়, সেই অনুমানের নাম "সামান্যতো দৃষ্ট"। (উদাহরণ) যেমন ইক্ছাদির ঘারা আত্মা অনুমিত হয়। (কি প্রকারে হয়, তাহা বলিতেছেন) ইচ্ছা প্রভৃতি পদার্থ গুণ, (গুণপদার্থ), গুণগুলি আবার দ্রব্যাপ্রিত; অতএব ইহাদিগের অর্থাৎ ইচ্ছা প্রভৃতি গুণতি গুণের বাহা আগ্রয়, তাহা আত্মা।

টিগ্রনী। "পূর্ব্বং" অহমানের সাব্য বহি প্রভৃতি দেকিক প্রভাকের অযোগ্য নহে; স্থুতরাং ধুম প্রভৃতি প্রত্যক্ষ পদার্থের সহিত তাহার ব্যাপ্য-ব্যাপকভাব-সম্বন্ধের প্রত্যক্ষ হইতে পারে ও হইনা থাকে। কিন্তু বে পদার্থ লোকিক প্রভাকের অবোগ্য, কোন পদার্থের সহিতই ভাহার ব্যাপা-ব্যাপক-ভাব-সম্বন্ধের নৌকিক প্রভাক্ত হইতে পারে না ; – নেমন ইন্দ্রির ও আত্মা প্রভৃতি পদার্গ। দেহাদি হইতে বিভিন্ন আত্মা লৌকিক প্রত্যাদের বোগ্য নহে; স্কুতরাং ইচ্ছা প্রভৃতি গুণ মানদ-প্রতাক-দিল্প ইইলেও তাহার সহিত ঐ আত্মার ব্যাপা ব্যাপকভার-সহস্কের লৌকিক প্রভাক হইতে পারে না। কিন্ত ঘাহা গুণ-পদার্গ, ভাহা দ্রবাঞিত অর্গাং কোন দ্রব্যে থাকে: এইরপে সামান্ততঃ গুণ্দার্থের সহিত দ্রব্যাপ্রিতত্বের ব্যাপ্য-ব্যাপক-ভাক-সম্বন্ধ প্রভাক হইতে পারে। তাহার দলে ইজা প্রভৃতি ক্রব্যাপ্রিত, যেহেতু তাহারা ওণপদার্থ; এইরূপে ইজাদি পদার্থে ক্রব্যাশ্রিতকের অন্তর্মান হর। তাহার পরে ঐ ইচ্ছা প্রভৃতি দেহ, ইন্দ্রিয় প্রভৃতি কোন দ্রব্যের আন্তিত নছে, ইহা বুঝিলে উহাদিগের আন্তর্গুপে দেহাদি হইতে বিভিন্ন লৌকিক প্রত্যক্ষের অবোণ্য বে জব্য-পদার্থ দিছ হয়, তাহারই নাম আবা। তাহাই পূর্বোক্তরণে "সামান্ততো দৃষ্ট" অসুমানের দারা দিন্ধ হয়। ইহাই ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য। ক্রারবার্তিক-কার ও তাংপর্যা-টীকাকার বলিরাছেন বে, এই হলে ইচ্ছা প্রভৃতি ভংগর পরভন্ততা অর্থাৎ পরাশ্রিভত্বই "সামান্ততো দৃষ্ট" অনুমানের সাধা। আত্মা ঐ অনুমানের সাধা নহে। ইচ্ছা প্রভৃতি ভাগের পরতরতা লৌকিক প্রত্যক্ষের অধ্যান্য। কিন্তু সামান্ততঃ বাহা গুণপদার্থ, তাহা পরতর ; এই-রণে ভণপদার্গে পরতত্রতার ব্যাপ্তিনিশ্যবশতঃ ইচ্চা প্রভৃতি পদার্গেও পরতন্ত্রতা দিল ক্ইয়া যার; কারণ, তাহারাও ভণপনার্থ। তাহার পরে ঐ ইচ্ছা প্রভৃতি অন্ত কোন দ্রব্যাশ্রিত হইতে পারে না,অর্গাৎ উহারা দেহাপ্রিত নছে,—ইন্দ্রিয়াপ্রিত নছে, ইত্যাদিরূপে অস্তান্ত ক্রবাগুলির আশ্রিত নহে, ইহা বুঝিলে শেষে অভিব্ৰিক্ত কোন জ্ব্যাপ্ৰিত, ইহাই বুঝা নায়। ঐ অভিব্ৰিক্ত প্ৰব্যই আত্মা। কলতঃ পূর্বেরাক্তরূপে ইচ্ছা প্রভৃতির আত্মতন্ত্রতাই শেষে বুঝা বায়। তাৎপর্য্য-টীকাকার ঐ আস্তত্ততা-সাধক অনুমানকেই পূর্কোক্ত "শেষবং" অনুমানের উদাহরণ বলিয়াছেন এবং

ইছো প্রভৃতির পরতন্তর্তা-দাধক অনুমানই এখানে "দামান্ততো দৃষ্ট" অনুমানের উদাহরণ বলিয়াছেন। মহর্ষি কিন্ত ইচ্ছা প্রভৃতিকে আত্মারই লিঙ্গ বলিয়াছেন। তাঁহার অভিপ্রায় যথাহানে প্রকটিত হইবে। (১০ সূত্র দ্রষ্টব্য)।

ভাষা। বিভাগবচনাদেব ত্রিবিধমিতি দিদ্ধে—ত্রিবিধবচনং মহতো মহাবিষয়স্ত ভায়স্ত লবীয়দা সূত্রেনোপদেশাৎ পরং বাক্যলাঘবং মন্ত-মানস্তান্তস্মিন্ বাক্যলাঘবেহনাদরঃ। তথা চায়মস্তেথস্কৃতেন বাক্যবিকল্পেন প্রস্তুঃ দিল্পান্তে ছলে শব্দাদিয়ু চ বহুলং দমাচারঃ শাস্ত্রে ইতি।

অনুবাদ। "ত্রিবিধং" এই বিভাগ-বাক্য হইতেই সিদ্ধ হইলেও ( অর্থাৎ পূর্ববং প্রভৃতি তিন প্রকার অনুমান মহর্ষির মত, ইহা বুঝা গেলেও ) "ত্রিবিধবচন" অর্থাৎ "পূর্ববং" প্রভৃতি ত্রিবিধ অনুমানের উক্তি—মহান্ অর্থাৎ ত্রিবিধ এবং মহা বিষয়—অর্থাৎ ভূত, ভবিষ্যৎ ও বর্ত্তমান যাহার বিষয়, এমন আয়ের ( অনুমানের ) অতি লঘু একটি সূত্রের বারা ( "তৎপূর্ববং" ইত্যাদি ক্ষুদ্র একটিমাত্র সূত্রের বারা ) উপদেশ করায়, যিনি অত্যন্ত বাক্যালাঘব মনে করিয়াছেন, তাঁহার ( শিষ্যদিগকে ব্যুৎপন্ন করিতে ইচ্ছুক সূত্রকার মহর্ষি গোতমের ) অন্ত বাক্যালাঘবে মর্পোৎ ইহার সপেক্ষায় আরও বাক্য সংক্ষেপে "অনাদর"—অর্থাৎ ঐ উক্তি বাক্যসংক্ষেপে অনাদরপ্রযুক্ত। ( এই স্থায়সূত্রে অন্তন্তও ইহার দৃষ্টান্ত প্রদর্শন করিতেছেন )। "শাত্রে" ( এই স্থায়দর্শনে ) "সিদ্ধান্তে", "ছলে" এবং শক্ষপ্রাণাদিতে ( ঐ সমস্ত পদার্থ-বোধক সূত্রে ) ইহার অর্থাৎ সূত্রকার মহর্ষি গোতমের সেই প্রকার অর্থাৎ এই সূত্রে "ত্রিবিধ" বচনের ল্লায় এই সমাচার ( সূত্রে অত্যন্তি বাক্য-সংক্ষেপ না করিয়া বাক্য-প্রয়োগ ) এবজুত বাক্য-বৈচিত্র্যের ঘারা বহুতর প্রবৃত্ত হইয়াছে।

টিগ্লনী। প্রান্থ ইতৈ পারে দে, নহর্বি "অথ তংপুর্ককং অবিধনন্থনানং" এই পর্যান্ত স্ত্র বলিলেই "তিবিধং" এই বিভাগ-বাকোর ছারা পূর্কবং প্রভৃতি ত্রিবিধ অন্থনান ব্রানান্ত; কারণ, অন্থননের প্রকার-ভেদ বিবরে চিন্তা করিলে উদাহরণ পর্যাালোচনার ছারা "পূর্কবং" প্রভৃতি তিনটি প্রকারই বৃদ্ধির বিধন হয়, "পূর্কবং শেষবং দাগান্ততো দৃষ্টঞ্চ"—এই অংশের ছারা মহর্বি বাক্যগোরব করিলছেন কেন দু ভাষ্যকার "বিভাগবচনাদেব ত্রিবিধমিতি দিছে" এই ক্যার ছারা এই প্রশের হচনা করিলা তহ্তরে বিশ্লাছেন বে, অন্থনান মহান্ ও মহাবিধন, একটিমান্ত অতি কৃত্র ক্রের ছারা ইহার উপদেশ করিলা মহর্বি অত্যন্ত বাক্যলাগর মনে করিলাছেন। দেই একটি ক্রের মধ্যেও বে আরও বাক্যলাগর করা, তাহা মহর্বি কর্তব্য মনে করেন নাই। তাহা

হুইলে এই চুক্তহ তত্ত্ আরও অতি চুক্তহ হুইয়া পড়ে। সহবি ইহার পরেও "সিদ্ধান্ত", "ছুল" ও শব্দপ্রমাণ প্রভৃতি। উপদেশ করিতে এইরূপ অত্যন্ত বাক্য-লাঘবের আদর করেন নাই। সেই সব স্থাল স্পষ্ট করিরাই তারাদিগের প্রকার-ভেদের কীর্ত্তন করিরাছেন। এই দুঠান্তের উল্লেখ করিরা ভাষ্যকার সমর্থন করিতেছেন যে, স্ত্রগ্রন্থে বাক্যগাণ্য কর্ত্তব্য হইলেও ভাষ্য-পুত্রকার মহর্ষি কোন স্থলেই অত্যন্ত বাক্য-লাববের আদর করেন নাই। স্থাত্তবাক্যের এইরূপ গৌরব-সমর্থনে ভাষ্যকারের এইরপ প্ররাণ দেখিয়া কেহ কেহ অনুমান করেন নে, পূর্ব্ধকালে ভাষ-স্থাত্তর প্রকৃত পাঠ অনেক হলে লুপ্ত ও বিকৃত হইয়াছিল, ভাষাকার তাহার উদ্ধার করিয়াছেন। অবশ্র এ অনুমানের অন্ত হেতৃও আছে। বাচম্পতি মিশ্রের 'ভারস্থরী-নিবন্ধ' রচনার প্রয়োজনও ভাবিবার বিষয়। "বিভাগরচনাদেব" ইত্যাদি ভাষ্য পাঠ করিলে স্থত্তে "ত্রিবিদং" এই কথাটি কেন ? ইহাই মূল প্রশ্ন বলিয়া মনে আদে। কিন্ত 'ত্রেবিধমিতি'' এই "ইতি"শন্ধ-মূক্ত বাক্যের ছারা স্ত্রত্ব "ত্রিবিধং" এই বিভাগ-বাকাটির স্বরূপই বুকা বার। উহার দারা ত্রিবিগত্ব সহজে बुका यात्र मा। ध्वर "जिविनवहमः" धहे कथात्र ज्ञाता जिविदासत वहमहे महत्व बुका नात्र, "ত্রিবিখং" এই বাকোর বচন বুঝা নাম না। মূল কথা, "ত্রিবিধ্বে দিছে ত্রিবিধ্নিতি বচনং" এইরূপ ভাষা থাকিলেই ঐরপ অর্থ সহজে গ্রহণ করা যায়। মনে হর, এই সমস্ত কথা মনে করিয়াই ভাষা-প্রবীণ বাচম্পত্তি মিশ্র এথানে লিখিয়াছেন,—"ত্তিবিধমিতি বিভাগবচনাদেব সিছে", "পূর্কবিদাদৌ দিক্ষে", "ত্রিবিধবচনং ত্রিবিধক্ত পূর্কবিদাদের্কচনং উক্তি:।" অনুবাদে মিশ্র মহো-দরের ব্যাখ্যাই গৃহীত ইইরাছে। স্থাকারের "ত্রিবিধবচন" অত্যস্ত বাক্রলাববে "অনাদর" প্রযুক্ত। তাই ভাষ্যকার ঐ ত্রিবিংবচনকে বাক্যসংখ্যেপে অনাধর বলিরাই প্রকাশ করিয়াছেন। মুৰ্থতাপ্ৰযুক্ত কোন কাৰ্য্য হইলে তাহাকে মুৰ্থতা বলিয়াও বলা হয়। ঐ কাৰ্য্যে মুৰ্থতাই প্ৰধান হেতু, ইহা বুবাইবার জন্ম ভাহাকে মুর্গতার সহিত অভিনভাবেই উল্লেখ করা হর, ভদ্রপ মহর্ষির এই সূত্রে বে পূর্ব্ববং প্রভৃতি ত্রিবির বচন, তাহার প্রতিও অল্ল কোনও হেন্ত নাই, অত্যন্ত বাক্য-সংক্ষেপে অনাদরই উহার মূল, ইহা বুঝাইতেই ভাষ্যকার উহাকে বাক্যলাবৰে অনাদর বলিয়াই প্রকাশ করিয়াছেন।

ভাষ্য। সন্ধিষ্যঞ্চ প্রত্যক্ষং সদসন্ধিষ্যঞ্চানুমানম্। কুস্মাৎ ? ত্রৈকাল্যগ্রহণাৎ, ত্রিকাল্যুক্তা স্বর্থ। অনুমানেন গৃহত্তে, ভবিষ্যতীত্য-নুমীয়তে ভবতীতি চাভূদিতি চ। অসচ্চ খল্লতীত্যনাগতঞ্চিত।

অনুবাদ। প্রত্যক্ষ (লোকিক প্রত্যক্ষ) সন্থিয় অর্থাৎ বর্ত্তমানবিষয়ক।
অনুমান সন্থিয়ক ও অসন্থিয়ক অর্থাৎ বর্ত্তমান, অতীত ও ভবিষান্থিয়ক। (প্রান্ত)
কেন ? (উত্তর) ত্রৈকাল্য গ্রহণ বশতং। বিশদার্থ এই বে,—"অনুমানের দ্বার।
ত্রিকাল্যুক্ত অর্থ (বর্ত্তমান, অতীত ও ভবিষ্যৎ পদার্থ) গৃহীত (জ্ঞাত) ইইয়া থাকে।

হইবে ইহা অনুমিত হইয়া থাকে, হইতেছে ইহা এবং হইয়াছে ইহাও অনুমিত হইয়া থাকে। "অসং" বলিতে ( অর্থাৎ "সদসন্বিষয়ঞ্চানুমানং" এই পূর্বেবাক্ত বাক্যে "অসং" শব্দের অর্থ ) অতীত এবং ভবিষ্যৎ।

টিলনী। প্রতাক হইতে অনুমান ভিন্ন, ইহা বন্ধণ ভেদ করিয়াই হ্রকার মহর্মি দেখাইয়াছেন। ভাষ্যকার ঐ ছইটির বিষন-ভেলপ্রযুক্তও ভেদ বলিতেছেন। এখানে ভাষ্যে "প্রতাক্ষ" শব্দ ও "অনুমান" শব্দ প্রমিতি অর্থেই প্রযুক্ত। ভাষার্থে অন্ট, প্রতান্ত-সিদ্ধ "অনুমান" শব্দ প্রযুক্ত হইলে ভাষার দারা অনুমিতিই বুঝা যায়। ঐ প্রত্যক্ষ প্রমিতি এবং অনুমিতিরূপ প্রমিতি তৃতীর হ্যক্তভাষ্য-বলিত হানানি বুদ্ধিরূপ কলের প্রতি প্রমাণও হইবে। হ্যতরাং প্রত্যক্ষ প্রমাণও অনুমান-প্রমাণের বিষয়-ভেদ বলিলেও বলা দার। এবং এই হলে প্রত্যক্ষ শব্দের দারা লৌকিক প্রত্যক্ষ কবল বর্তমান বিষয়ক নহে, ভাষার সহিত অনুমানের ভাষ্যোক্ত বিষয়-ভেদ নাই। লৌকিক প্রতাক্ষ কেবল বর্তমান-বিষয়ক। অতীত ও ভবিষ্যৎ বিষয়ের লৌকিক প্রতাক্ষ হর না; কিন্তু অনুমাণক সংহেতৃত্ব সাহায্যে অনুমিতি হইয়া থাকে। ভাষ্যে "বৈকাল্য" শব্দের দারা "ত্রিযু কালেরু হিতাঃ" এইরূপ বৃৎপাতিতে কাল্ডর্যুক্তী অর্থই বুঝিতে হইবে।

অনুমান বুৰিতে হইলে পঞ্চ, সাধ্য, সংহেত্, অদং হেতু, ব্যাপ্তি, ব্যাপত্ত, ব্যাপ্তিজ্ঞান, লিঙ্গপরামর্শ বা পরামর্শ —এই পদার্থগুলি মনে রাখিতে হইবে। বে স্থানে অন্ত্রমিতি হর, তাহাকে "পক্ত" বা আগ্রয় বলে। সেই পক্ষে যে ধর্মটির অনুমিতি হয়, তাহাকে নাধ্য ধর্ম বলে। এই দারাধর্ম-বিশিষ্ট পক্ষরপ ধর্মীও অন্তুমানের পূর্বে অদিদ্ধ বলিরা ন্যারস্থার ও ভাষ্টে "দাধ্য" শব্দের দারা অভিহিত হইয়াছে। বে হেতুতে কোন দোব নাই অর্থাৎ হেত্বাভান নহে, ভাহাকে সংহেতৃ বলে। যে হেতৃ ছ্ঠ অর্থাৎ হেয়াভাদ, তাহাকে অসং হেতৃ বলে। হেয়াভাদের পরিচয় মহবি নিজেই দিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত সাধ্যধর্মফুক্ত কোন ছানে থাকিয়া সাধ্যপ্তভানমাতে না থাকাকে সাধ্যের "ব্যাপ্তি" বলে। স্থলবিশেষে "ব্যাপ্তির" অক্তরূপ লফণও বলিতে হইবে। वाशि-विनिहेटक "वांभा" वरन । मात्मान वां छि-विनिहे भनार्थ मात्मान वांभा । यांहान वांभा, ভাগকে "ব্যাপক" বলে। এই হেতু এই সাধ্যের ব্যাপা, এইরূপ জ্ঞানকে হেতুতে সাধ্যের ব্যাপ্তি-জ্ঞান বলে। এই সাধা বাাপা, এই হেতু এই পক্ষে আছে, এইরপ জ্ঞানকে নিম্পরামর্শ বা পরামর্শ বলে। ইংবর পরেই "এই পক এই সাধ্যযুক্ত", এইরপে ব্যাস্থানে প্রকৃত সাধ্যের অভুমিতি হয়। তাহার পরে দেই অভুমিত পদার্গের গ্রহণ, ত্যাগ অথবা উপেকা হয়। হতরাং ঐ অনুমিতির পরেই তৃতীয় হ্ত্র-ভাষা-বর্ণিত হানাদি বৃদ্ধিও জয়ে। ঐ "ধানাদিবৃদ্ধি"রূপ ফলের প্রতি পূর্বব্যাত অনুমিতিও চরম কারণ বলিরা প্রমাণ হইবে। ঐ অনুমি তও স্বরোক্ত "তৎপূর্বক" জ্ঞান। স্তারশাস্ত্রের কর্মানকাণ্ড অতি ছরহ। বিচার্য্য ও জ্ঞাতব্য বিষয়ের অস্ত নাই। অব্যব-প্রকরণ, হেস্কাভাদ-প্রকরণ এবং অনুমান-পরীক্ষাপ্রকরণে আরও এই বিষয়ে অনেক কথা দ্রষ্টব্য ।ধা

ভাষ্য। অথোপমানম্।

অনুবাদ। অনন্তর অর্থাৎ অনুমান নিরূপণের পরে (ক্রমপ্রাপ্ত) উপমান (নিরূপণ করিতেছেন)।

# সূত্র। প্রসিদ্ধদাধর্ম্যাৎ দাধ্যদাধনমুপমানম্।৬।

অনুবান। প্রসিক্ত নাধর্ম্মা প্রযুক্ত অর্থাৎ প্রকৃষ্টকপে জ্ঞাত পদার্থ-বিশেষের সহিত অনৃষ্ট পনার্থের সাদৃশ্য-বোধক আপ্রবাক্য হইতে যে সাধর্ম্মা অর্থাৎ সাদৃশ্য জ্ঞান হয়, সেই সাদৃশ্য প্রযুক্ত (সেই সাদৃশ্য প্রত্যক্ষ বলতঃ) সাধ্যের অর্থাৎ শব্দ-বিশেষের বাচ্যত্ব সম্বন্ধের সাধন (নিশ্চয়) যাহা দারা হয়, তাহা উপমান প্রমাণ।

ভাষা। প্রজ্ঞাতেন সামান্তাৎ প্রজ্ঞাপনীয়ন্ত প্রজ্ঞাপনমূপমানমিতি।
"যথা গোরেবং গবয়" ইতি। কিং পুনরত্রোপমানেন ক্রিয়তে ? যদা
থল্লয়ং গবা সমানধর্মং প্রতিপদ্যতে তদা প্রত্যক্ষতন্তমর্থং প্রতিপদ্যত
ইতি। সমাধ্যাসম্বন্ধপ্রতিপত্তিরুপমানার্থ ইত্যাহ। "যথা গোরেবং গবয়"
ইত্যুপমানে প্রযুক্তেগবা সমানধর্মাণমর্থমিন্দ্রিয়ার্থসিক্ষর্যাপ্রসাক্ষান্তমানোহন্ত
গবয়শব্যঃ সংজ্ঞেতি সংজ্ঞাসংজ্ঞিদম্বন্ধং প্রতিপদ্যত ইতি। "যথা মুদ্গন্তথা
মুদ্গপর্ণী", "যথা মাযন্তথা মাষপর্ণী"ত্যুপমানে প্রযুক্তে উপমানাৎ
সংজ্ঞাসংজ্ঞিদম্বন্ধং প্রতিপদ্যমানন্তামোষ্ধীং ভৈষজ্যায়াহরতি। এবমন্ত্যোহপ্যুপমানন্ত লোকে বিষয়ো বুভুৎসিতব্য ইতি।

অমুবাদ। প্রজ্ঞাত পদার্থের সহিত (প্রকৃষ্টরূপে পরিচিত পদার্থ-বিশেষের সহিত) সমানতা-প্রযুক্ত অর্থাৎ সাদৃশ্য-বোধক আগুরাক্য হইতে পরিজ্ঞাত সাদৃশ্য-প্রযুক্ত (সেই সাদৃশ্যের প্রত্যক্ষরণতঃ) প্রজ্ঞাপনীয় পদার্থের (সংজ্ঞাবিশেষের বাচ্যক্ষরণে প্রজ্ঞাপনীয় পদার্থ-বিশেষের অথবা অর্থ-বিশেষে শব্দ-বিশেষের বাচ্যক্ষ সম্বন্ধের) প্রজ্ঞাপন "উপমান" (উপমিতি)। (উদাহরণ প্রদর্শনের জন্ম উপমিতির মূল সাদৃশ্য-বোধক প্রসিদ্ধ আগুরাক্যাটির উল্লেখ করিতেছেন) "বেমন গো এইরূপ গ্রন্থ"। (পূর্বরপক্ষ) এই স্থলে উপমান প্রমাণ কি করিতেছে? বে সময়ে ব্যক্তিবিশেষ (গরর পশুতে) গোর সমান ধর্মা (সাদৃশ্য) জানে (প্রত্যক্ষ করে,) তখন প্রত্যক্ষের ঘারাই সেই পদার্থকে (গরয়কে) জানে। (অর্থাৎ ঐ স্থলে গ্রন্থ

পশুজানের জন্ম উপমান নামক অতিরিক্ত প্রমাণের প্রয়োজন কি 🤊 গবয়ে / সাদৃশ্য প্রত্যক্ষকালে গবয়ের প্রত্যক্ষজানই হইয়া থাকে। (উত্তর) সমাধ্যার ( সংজ্ঞাশন্দবিশেষের ) "সম্বন্ধপ্রতিপত্তি" অর্থাৎ অর্থবিশেষে বাচ্যবসম্বন্ধ জ্ঞান (শক্তিজ্ঞান) উপমান প্রমাণের প্রয়োজন অর্থাৎ ফল, ইহা (মহর্ষি গোতম) বলিয়াছেন। ( প্রকৃতস্থলে ইহা বিশদ করিয়া বুঝাইতেছেন) "যেমন গো, এইরূপ গৰয়" এই উপমান ( অর্থাৎ উপমিতির মূল-সাদৃশ্য-বোধক আপ্তবাক্য ) "প্রযুক্ত" হইলে অর্থাৎ কোন বোদ্ধা ব্যক্তির নিকটে কথিত হইলে (সে বোদ্ধা ব্যক্তি কোন স্থানে ) গোর সমান-ধর্মবিশিক্ট পদার্থকে (গো-সাদৃশ্যবিশিক্ট গবয় পশুকে) ইন্দ্রিয়ার্থ সন্নিকর্মবশতঃ উপলব্ধি করতঃ অর্থাৎ প্রত্যক্ষ করতঃ গ্রয়শব্দ ইহার (এই দৃশ্যমান পশু-বিশেষের) সংজ্ঞা (নাম)—এইরূপে সংজ্ঞা-সংজ্ঞি-সম্বন্ধ অর্থাৎ গবয় ও "গবয়" শব্দের বাচ্য-বাচকতা সম্বন্ধ বুঝিয়া থাকে। (উপমানের আরও একটি স্থল দেখাইতেছেন ) (২) "ষেমন মুদ্গ, সেইরূপ মুদ্গপর্ণা" ( এবং ). "যেমন মাৰ, সেইরূপ মাৰপর্ণী" এই উপমান (উপমিতির মূল-সাদৃশ্য-বোধক আপ্তবাক্য ) প্রযুক্ত হইলে অর্থাৎ অনুসন্ধিংস্থ বোদ্ধার নিকটে কথিত হইলে ( ঐ ব্যক্তি ) উপমান প্রমাণ হইতে (পূর্বেবাক্ত প্রকারে সংজ্ঞা-সংজ্ঞি-সম্বন্ধ অর্থাৎ সেই ওষধিবিশেষ ও মুদ্গপর্ণী শব্দের এবং সেই ওষধিবিশেষ ও মাষপর্ণী শব্দের বাচ্যবাচকতা-সম্বন্ধ বোধ করতঃ এই ওষধীকে (মুদ্গপর্ণী নামক এবং মাষপর্ণী নামক ওয়ধীবিশেষকে ) ঔষধের জন্ম আহরণ করে। এইরূপ অন্যত্ত অর্থাৎ ইহা ভিন্নও জগতে উপমান প্রমাণের বিষয় বুঝিতে ইচ্ছা করিবে।

টিপ্ননী। "গবর" নামে একপ্রকার আরণ্য পশু আছে। বাহাকে দেশবিশেষে "নীলগাই" বলে। নগরবাদী গবর পশু দেখেন নাই; কিন্তু বিজ্ঞ অরণাবাদীর নিকটে শুনিরাছেন—গবর পশু দেখিতে গো-পশুর মত। পরে নগরবাদী কোন কারণে অরণ্য গদন করিয়া এক দিন একটি গবর পশু দেখিলেন; তথন ঐ অদৃষ্টপূর্ব্ব পশুতে গোহার পূর্ব্ব-প্রজ্ঞাত গো-পশুর সাদৃশু প্রস্তুক্ত হইল, তাহার পরেই পূর্ব্বশুরু অরণাবাদীর দেই বাক্যের অর্থ শরন হইল। তাহার পরেই নগরবাদী নিশ্চর করিলেন, ইহার নাম গবর। অর্থাৎ এই প্রত্যক্ষ গবরস্ব-বিশিষ্ট পশুমাত্রই গবর শব্দের বাচা। এইরণে তিনি গবর পশু ও গবর শব্দের বাচা-বাচকতা সম্বন্ধ নির্ণর করিলেন। তাহার এই সম্বন্ধ-নির্ণর পূর্ব্বকাত সাদৃশ্য-প্রত্যক্ষর্প উপমান প্রমাণের কল। উহারই নাম শুরুপতি।"

ঐ স্থলে গ্রন্ন পশুর প্রত্যক্ত এবং ভাষাতে গো-সাদৃত্যের প্রভাক্ত, প্রভাক্ষ-প্রমাণের দারাই

হইতেছে; কিন্তু গ্ৰন্থবিশিষ্ট প্ৰমাতে গ্ৰা শব্দের বাচ্যত্ব সম্বন্ধ নির্ণয় ঐ হলে অক্স কোন প্রমাণের দারা হইতে পারে না। ঐ স্থলে তথিবরে অন্ত কোন প্রমাণই উপস্থিত নাই। যে প্রমাণের দারা ঐ স্থলে পূর্বেরাক্ত সংদ্ধ নির্ণন্ন হব, তাহারই নাম উপমান প্রমাণ। পরীকা-প্রকরণে ঐ দব কথা বিশেষরূপে সমর্থিত হইবে। স্থাত্রে "প্রদিদ্ধদাধর্ম্মাৎ" এই স্থলে তৃতীনা-তৎপুরুব সমানই ভাষ্যকারের অভিমত। তাই ভাষ্যকার স্থানের ঐ কথার ব্যাগ্যা করিয়াছেন,— "প্রস্তাতেন দানায়াং।" ভ্রের "দাবাদাবনং" এই কথার ব্যাথ্যা করিয়াছেন,—"প্রক্রাপনীয়ন্ত প্রজাপনন্।" প্রমাণ কর্তৃক প্রমাতা প্রজাপিত হইরা থাকে। স্বতরাং প্রজাপন প্রমাণেরই বাপার। এই অভিপ্রারেই ভাষ্যকার উপমান প্রমাণের ফল উপমিভিকে "প্রজ্ঞাপন" বলিরাছেন। পরে সংজ্ঞাসংজ্ঞি-সম্বন্ধ-নির্ণিইই উপন্যানের ফল অর্থাৎ "উপনিতি", ইহা ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন ) দংজ্ঞানংজ্ঞিদগৰ অৰ্থাৎ অৰ্থবিশেষে শব্দ-বিশেষের বাচাত্ব দগৰুই উপদান প্রদাণের সাধ্য, অর্থাৎ সাদ্রহবোধক বাক্য বক্তার প্রজ্ঞাপনীয়; তাই স্ত্তের "সাধ্য" শব্দের দ্বারা তাহাই বুঝিতে হইবে। দেই দাখ্যের সাধন অর্থাৎ নিশ্চয় বাহার ছারা হয়, তাহা উপমান প্রমাণ। তাৎপর্যানীকাকার পতে "বতঃ" এই বাক্যের স্বন্ধাহার করিয়া এইরূপ ব্যাপ্যাই প্রকাশ করিয়াছেন। "সাধানাধন-মুপ্রানং" এইনাত্র স্থা বলিলে প্রত্যক্ষাদির সাধন এবং স্থাদির সাধনও উপনান হইয়া পড়ে: তাই বলিয়াছেন — "প্ৰসিদ্ধনাধৰ্ম্মাৎ।" অৰ্থাৎ প্ৰসিদ্ধ সাধৰ্মাপ্ৰযুক্ত সাধাদাধন হওৱা চাই। "প্রদিদ্ধণাপ্রাপ্রমানং" এইরূপ হুত্র বলিলে উপমানাভাগও উপমান লক্ষণাক্রান্ত ইইরা পড়ে; তাই বলিয়াছেন — "সাধ্যমাধনম।" , অর্থাৎ পূর্কোক্ত প্রকারে সাধ্যমাধন হওৱা চাই। প্রজাত পদার্থের সহিত পরবর্ত্তা সাদৃখ্য-জ্ঞান (বেমন গবর পশুতে গো পশুর সাদৃশ্য প্রত্যক্ষ ) উপমান প্রমাণ। পূর্বাঞ্চত আগুবাকোর অর্থ শ্বরণ ভাহার ব্যাপার। ব্যাপারই মুখ্য করণ, এই প্রাচীন মতে ঐ পূর্বাঞ্চত আপ্রবাক্ষের অর্থ অরণই মুখ্য উপমান প্রমাণ। ফলতঃ কেবল সাদৃশ্য-প্রভাকে উপমিতি হয় না। সাদৃখ্য প্রভাকের পরে প্র্কঞ্জ সেই সাদৃশ্বরোধক আপ্রবাক্ষের অর্থ অরণ আবঞ্চক। তাহার পরেই পুর্ব্বোক্ত উপদিতি জন্ম।

(২) "মুকাপণী" ও "মাবপণী" নামে একপ্রকার ওবনী-বিশেব আছে, বাহাকে দেশবিশেষে বর্ষাক্রমে "মুগানি" ও "মাবানি" বলে। উহা বিষনাশক। যিনি উহা করনও দেখেন নাই, তিনি দ্রবা-তহন্ত চিকিংসকের নিকট শুনিলেন—"মুকাপণী" মুকোর আয় এবং "মাবপণী" মাষের আয়। পরে অরণানিতে বাইয়া কোন ওবনীবিশেষে মুকোর বিলক্ষণ সাভ্ত প্রভাক করিলেন, ভাষার পরেই সেই পূর্মান্ত চিকিংসক-বাক্যের অর্থ শরণ হইল, তাহার পরেই সেই ওম্মী-বিশেষে "মুকাপণী" শক্ষের বাচার-সম্বন্ধ নির্ণর হইল। অর্থাৎ তবন তিনি বুকিলেন, "ইহারই নাম মুকাপণী।" এইরূপে "মাবপণী" শক্ষেরও মাবসভূপ ওবলী-বিশেষে বাচার নিশ্চম হইল। এইরূপে সাভ্ত্য প্রত্যক্ষ এবং সাভ্ত্য-বোধক বাক্যার্থ শ্বরণে উদ্ভিদ্বিশেষের সংজ্ঞানংজ্ঞিনম্বন্ধনিপর অনেক শুলে অনেকেরই হইনা থাকে। বাহার হইয়াছে, তিনি শ্বরণ কর্মন। তাহার ঐ জ্ঞান উপমান প্রমাণের ফল "উপমিতি।"

উপমান ব্যাখ্যার তাংপর্যাচীকাকার বাচম্পতি মিশ্র একটি নৃতন কথা বলিয়াছেন যে, স্থাত্র "मार्रायां" मकांवे अनर्सन माज। जेहात हाता राममाजहे दुविएक हहेरत। अभिन्न देवरमा अयुक्तव উপমিতি হর। তাহার উদাহরণ এই যে, কোন ব্যক্তি "করত" শব্ব উট্ট অর্থও বুঝায়, ইহা জানেন না; বিস্ত একজন বিজ্ঞতম ব্যক্তির নিকটে ভনিলেন,—"করভ অতি কুত্রী, তাহার গ্রীবা ও ওর্চ অতি দীর্ঘ, সে অতি কঠোর তীক্ত কন্টক ভক্ষণ করে, সে পঙর মধ্যে অহম।" এই কথাগুলির ছারা শ্রোতা করতে অন্ত কোন পশুর সাদৃখ্য বুঝিলেন না, কিন্তু করতে অন্ত পশুর বৈশর্মাই বুরিলেন। পরে এক দিন কোন হানে উই দেখিয়া তাহাতে অতিদীর্ঘ গ্রীবা ও কণ্টক-ডক্ষণ প্রভৃতি অন্ত পশুর বৈধর্মাগুলির প্রত্যক্ষ করিলেন। তাহার পরেই তাহার পুর্বাজ্য বাক্যার্থের অরণ হইল, তাহার পরেই তিনি বুঝিলেন, উষ্ট্র, "করড" শব্দের বাচ্য। অর্থাৎ করত শব্দের অর্থ উট্ট। এই বোর পূর্মান্তাত বৈনদ্যা প্রত্যক্ষ এবং পূর্মান্ত বাক্যার্থ অরণজন্ম; স্নতরাং ইহা বৈধর্ম্মোগমিতি। ইহাকে উপমিতি না বলিলে ইহার জন্ম অতিরিক্ত পঞ্স প্রমাণ স্বীকার করিতে হয়। কারণ, ঐ স্থলে ঐরপে যে উট্টে "করড" শব্দের বাচার নিশ্চর হর, তাহা প্রত্যক্ষাদি প্রনাণে হর না। সাংশ্যাপ্রবৃক্ত প্ররূপ জ্ঞান বখন মহর্ষি গোত মের মতে অহুমিতি নহে, তথন বৈগ্র্যাপ্রবৃক্ত ঐরূপ জানও তাঁহার মতে অনুমিতি হইতে পারে না। তাংপর্যাচীকাকার পেষে বলিয়াছেন বে, এই জন্মই ভগবান ভাষ্যকার উপমানের অনে চ উদাহরণ প্রদর্শন করিরাও অর্থাৎ আর উদাহরণ প্রদর্শনের প্রয়োজন না থাকিলেও শেষে বলিরাছেন, —"এবমজো২প্রাপমানক লোকে বিবরো বুড়ুৎসিতবাঃ"। অর্থাৎ ইছা ভিন্নও উপমানের বিষয় আছে। জানিতে ইক্ছা করিয়া অনুসন্ধান করিলে আরও মিলিবে। তাংগ্রাটীকাকার ভাষ্টকারকে ভগ্যান ধলিয়া তাঁহার কথার দারাও এখানে নিজ মত সমর্থন করিয়াছেন। অর্থাৎ ভাষ্যকারের কথাও স্থাক্তারের কথার ফ্রান্থ তিনি প্রমাণ মনে করেন এবং ভাষ্যকারও যে শেবে তাঁহার মতেরই সূচনা করিয়া গিরাছেন ইহাও তাংপর্যাটীকাকার বাচস্পতির দুঢ় বিখাদ। "তার্কিকরকা"কার বরদরজিও মহর্দি-শুত্রস্থ "দাধর্ম্মা" শব্দের ছারা দাধর্ম্মা, বৈধর্ম্মা, এবং ধর্মা এই তিনটিকে গ্রহণ করিলা উপমিতিকে তিন প্রকার বলিলাছেন এবং তিনিও ভাষ্যকারকে ভগবান বলিয়া ভাষ্যকারের এই কথাটির উল্লেখপূর্মক স্বদত সমুর্থন করিরাছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ কিন্তু ভাষ্যকারের ঐ কথার উল্লেখপুর্ম্বক উদাহরণ বৃত্তিয়াছেন যে, মুদগপৰ্ণীর ভাষ একরপ ওষণী আছে, তাহা বিষনাশক, এই কথা শুনিয়া কোন স্থানে এরপ खरबी मिश्रिल "এই खरबी दिव नाम करत" এইরপ নিশ্চরও উপমান প্রমাণের ফল। অর্পাৎ শব্দ এবং অর্থের সমক্রনির্ণয় ভিন্ন এরূপ তত্নির্ণয়ও উপদানের ছারা হন্ন, ইহাই ভাষ্যকারের ভাৎপর্য। বলিয়া বিখনাথের কথায় বুলা যায়। কোন প্রাসিদ্ধ নৈগ্যায়িকই এই মত স্থীকার না করিলেও ভাষ্যকারের উহা মত ধবিয়া বুঝিবার কারণ আছে। ভাষ্যকারের উহা মত না হইলে ভিনি "উপনম" বাকোর মুগে সম্মান প্রমাণ আছে, এ কথা বলেন কিন্তুপে ? (৩৯ সূত্র जहेवा)। ।।

ভাষ্য। অথ শব্দঃ।

অনুবাদ। অনন্তর অর্থাৎ উপমান নিরূপণের পরে (ক্রমপ্রাপ্ত) "শব্দ" (শব্দপ্রমাণ) (নিরূপণ করিতেছেন)।

#### সূত্র। আপ্রোপদেশঃ শব্দঃ। १।

অনুবাদ। আপ্তের অর্থাৎ প্রতিপান্ত বিষয়ের যথার্থ জ্ঞানসম্পন্ন অপ্রতারক ব্যক্তির উপদেশ "শব্দপ্রমাণ"।

ভাষ্য। আপ্তঃ খলু সাক্ষাৎকৃতধর্মা যথা দৃষ্ঠস্থার্থস্ত চিখ্যাপরিষয়া প্রযুক্ত উপদেন্তা। সাক্ষাৎকরণমর্থস্থাপ্তিঃ, তয়া প্রবর্তত ইত্যাপ্তঃ। ঋষ্যার্য্যক্রেছানাং সমানং লক্ষণম্। তথা চ সর্বেষাং ব্যবহারাঃ প্রবর্তত ইতি। এবমেভিঃ প্রমাণের্দেবমনুষ্যতিরশ্চাং ব্যবহারাঃ প্রকল্পন্তে নাতোহস্তথেতি।

অনুবাদ। "সাক্ষাৎকৃতধর্মা" ( যিনি ধর্ম অর্থাৎ পদার্থকে সাক্ষাৎকার অর্থাৎ স্থান্ত প্রমাণের দ্বারা অবধারণ করিয়াছেন ) এবং যথাদৃষ্ট পদার্থের খ্যাপনেচছাবশতঃ "প্রযুক্ত" অর্থাৎ বাক্য-প্রয়োগে কৃতবত্ব, এইরূপ "উপদেষ্টা" অর্থাৎ উপদেশ-সমর্থ ব্যক্তি,—"আপ্ত"। ( আপ্ত শব্দের ব্যুৎপত্তি প্রদর্শন করিতেছেন ) অর্থের (পদার্থের) সাক্ষাৎকার অর্থাৎ স্থান্ত প্রমাণের দ্বারা অবধারণ "আপ্তি"। তৎপ্রযুক্ত অর্থাৎ সেই আপ্তিবশতঃ ( বাক্যপ্রয়োগে ) প্রবৃত্ত হন, এ জন্ম "আপ্ত"। ঋষিগণ, আর্থ্যগণ এবং মেচছগণের সম্বন্ধে "লক্ষণ" (পূর্বেবাক্ত আপ্তলক্ষণ) "সমান"। সেইরূপ বনিয়াই ( বিষয়-বিশেষে আপ্তক সকলেরই সমান বনিয়াই ) সকলের ( ঋষি হইতে মেচছ পর্যান্ত সমস্ত ব্যক্তির ) ব্যবহার প্রবৃত্ত হইতেছে। এইরূপ এই প্রমাণগুলির দ্বারা ( ব্যাখ্যাত প্রত্যক্ষাদি চারিটি প্রমাণের দ্বারা ) দেবতা, মনুন্য ও পশ্বাদির অর্থাৎ প্রাণিমাত্রের ব্যবহার চলিতেছে, ইহার অন্যুণা অর্থাৎ এই প্রমাণগুলি ব্যক্তাত ( কাহারও ব্যবহার ) চলে না।

টিন্ননী। হতে "আবোণদেশ" এই হলে দলী-তংপুক্র সমাসই ভাষাকার প্রভৃতির নত।
অর্থাং আপ্র বাজির উপদেশকেই মহর্ষি শব্দপ্রমাণ বলিয়াছেন। এখন "আপ্র" কাহাকে বলে,
তাহাই প্রথমতঃ বুরিতে হইবে। তাই ভাষাকার প্রথমতঃ আপ্রের লক্ষণ বলিয়াছেন এবং "অপ্রত্ত"
শব্দের বৃহংপত্তি প্রদর্শন করিয়া প্রদর্শিত লক্ষণের সমর্থন করিয়াছেন। প্রাচীন ভাষার পদার্থমাত্র বুর্থাইতে "ধর্মা" শব্দও প্রবৃক্ত দেখা যায়। যিনি পদার্থের সাক্ষাংকার ব রিয়াছেন, তিনি "সাক্ষাংক

ক্লতবৰ্মা"। স্থান্থ-বাৰ্ত্তিককার বলিয়াছেন যে, স্বৰ্গ, অদৃষ্ট, দেবতা প্রভৃতি পদার্থগুলি অমুদাদির লৌকিক প্রত্যক্ষের বিষয় না হইলেও সর্জ্বদর্শী দেওলির অণৌকিক সাক্ষাংকার করেন; স্তুতরাং সেই সমস্ত পদার্গের প্রতিপাদক বাক্য-বক্তাও সর্বাদর্শী বলিয়া "সাক্ষাৎক্ষতধর্ম্মা"। তাৎপর্য্যাটীকা-কার ব্যাখ্যা করিরাছেন,—"সুদুত্ প্রমাণেনাবগারিতাঃ সাক্ষাৎক্রতাঃ ধর্মাঃ পদার্থা হিতাহিতপ্রাপ্তি-পরিহারাগাঁ বেন"। অর্থাৎ তিনি বলেন, – প্রার্থের স্থান্ত প্রমাণের ছারা অবধারণই এখানে ভাষ্যোক্ত পদার্থ-সাকাৎকার। স্থদুঢ় প্রমাণের দারা অবধারণ সাকাৎকারের তুলা, তাই তাছাকে ভাষ্যকার দাক্ষাৎকার বলিয়াছেন। তাহা হইলে সুদৃঢ় অনুমানের ছারা অবগারিত তত্ত্বের প্রতি-পাদক-বাক্য-বক্তাও "দাক্ষাৎক্তওধর্মা।" স্মৃতরাং তিনিও "আপ্ত" হ'ইতে পারিবেন। দাক্ষাৎ-ক্তপদার্থ হইয়াও বিনি উপদেশ করিতে ইন্ডা করেন না, অথবা মাৎসর্ব্যবশতঃ বিপরীত উপদেশ করেন, তিনি "আপ্ত" নহেন ; তাই বলিয়াছেন—"দ্থাদুইস্তার্থস্ত চিখ্যাপ্রিষয়া"। অর্থাৎ নিজে বেরূপে অববারণ করিয়াছেন, ঠিক সেই ব্ধার্থরূপে পদার্থের খ্যাপনেচ্ছা থাকা চাই। কেবল সেইরূপ খ্যাপনেজ্বা থাকিলেও আলক্তবশতঃ যদি উপদেশ না করেন, তাহা হইলেও তিনি আপ্র নহেন। তাই বণিয়াছেন—"প্রযুক্তঃ" সর্থাৎ পূর্বোক্ত প্রকার ইচ্ছাবশতঃ বাকা প্রয়োগে ক্লতযন্ত্র হওয়া চাই। ক্রত্যত্র হইয়াও ইন্দ্রিয়াদির পটুতা না থাকায় যদি উপদেশদামর্থ্য না থাকে, তাহা হইলে তিনি আপ্র হইবেন না। তাই বলিয়াছেন—"উপদেষ্টা"। অর্গাৎ এই সবস্তলি লক্ষণ বাহাতে আছে, তিনিই "আগ্র"। তিনি ধবি, আর্য্য, মেচ্ছ, যাহাই হউন, তাঁহার উপদেশই "আপ্রোপদেশ"। তাহাই শব্দ-প্রমাণ। অনাপ্রের উপদেশ শব্দ-প্রমাণ নহে। বিষয়বিশেষে আপ্রত্ত দকলেরই তুল্যভাবে আছে, নচেং কাহরিও শব্দ-ব্যবহার এবং তন্মুলক অস্থান্ত ব্যবহার চলিতেই পারিত না। তবে সর্ব্বজ্ঞ ব্যতীত সর্ব্ব বিষয়ে অথবা সাধারণের অচিন্ত্য অলোকিক তত্ত্বে আর কেছ "আগু" হইতে পারেন না, এই বিখাদে ধর্মাধর্ম, ত্রদা প্রভৃতি অলোকিক তত্তে আর্য্যগণ যাহার তাহার কথা বিখাস করেন না। বেদ এবং বেদের অবিরুদ্ধ বেদ-মূলক শাত্র-বাকাই ঐ সমস্ত তত্ত্বে আপ্রবাক্য বলিয়া আর্য্যগণের চির-বিশ্বাদ। বেদ-কর্তা কে ? তিনি দর্মজ কেন ? এ দব কথা বথাস্থানে আলোচিত হইবে।

# সূত্র। স দ্বিবিধো দৃষ্টাদৃষ্টার্থত্বাৎ।৮।

অনুবাদ। দৃষ্টার্থকর ও অদৃষ্টার্থকর বশতঃ অর্থাৎ দৃষ্টার্থক এবং অদৃষ্টার্থক-ভেদে তাহা ( পূর্ববসূত্রোক্ত প্রমাণশব্দ ) দ্বিবিধ।

ভাষ্য। বস্তেহ দৃশ্যতেহর্থঃ দ দৃষ্টার্থো যন্তামূত্র প্রতীয়তে দোহদৃষ্টার্থঃ। এবম্বিলোকিক-বাক্যানাং বিভাগ ইতি। কিমর্থং পুনরিদমৃত্যতে ? দ ন মন্তেত দৃষ্টার্থ এবাপ্তোপদেশঃ প্রমাণম্ অর্থস্থাবধারণাদিতি। অদৃষ্টার্থোহপি প্রমাণমর্থস্থানুমানাদিতি। ইতি প্রমাণভাষ্যম্।

অমুবাদ। ইহলোকে যাহার (যে বাক্যের) অর্থ (প্রতিপাদ্য) দৃষ্ট হয়, তাহা (সেই বাক্য) "দৃষ্টার্থ"। পরলোকে হাহার অর্থ প্রতীত হয় (অর্থাৎ যে বাক্যের প্রতিপাদ্য ইহলোকে দৃষ্ট হয় না) তাহা অর্থাৎ সেই বাক্য "অদৃষ্টার্থ"। এইরূপে ঝিষবাক্য ও লৌকিকবাক্যসমূহের বিভাগ। (পূর্ববপক্ষ) কি জন্ম আবার ইহা (এই সূত্রটি) বলিতেছেন १ — (উত্তর) তিনি অর্থাৎ নাস্তিক মনে না করেন— অর্থের (প্রতিপাদ্য পদার্থের) অবধারণ অর্থাৎ প্রত্যাক্ষের ছায়া নিশ্চয় হওয়ায় দৃষ্টার্থমাত্র আপ্রবাক্যই প্রমাণ—(পরস্তু) অর্থের (বাক্য প্রতিপাদ্য পদার্থের) অনুমান অর্থাৎ অনুমানপ্রমাণের ছায়া নিশ্চয় হওয়ায় অনুষ্ঠার্থ আপ্রবাক্যও প্রমাণ। (অর্থাৎ ইহা বলিবার জন্মই মহর্বি এই সূত্রটি বলিয়াছেন)। প্রমাণভাষ্য সমাপ্ত॥

টিমনী। আগুবাকা হিবিদ। হতরাং প্রমাণ শব্দ ও দিবিধ। কেবল অদৃষ্টার্থক শাস্তবাকাই অপ্রথাক্য মহে। লৌকিক বাক্যের মধ্যেও অসংখ্য আপ্রথাক্য আছে। সভাবাদী বিজ্ঞতম ব্যক্তি কোন স্থানে সর্প দেখিয়া "অনুক স্থানে সর্প আঙে" ইহা বুণিলে শ্রোভগণ দেই বাক্যার্থ জানবশতঃ সাৰখান ছইয়া থাকেন। বিজ্ঞতম সভাবাদী ব্যক্তির কথা শুনিরা কত কত সভা নির্ণন্ন হইয়া থাকে। মতেৎ লোকিক বিবাদ স্থলে সতা নির্ণয়ের জন্ত প্রকৃত সান্দিবাক্ষের এত প্রয়োজন হয় কেন ? দলতঃ গৌকিক বাক্যের একেবারে প্রামাণ্য না থাকিলে মানবের দংসারবাত্রা অদন্তব হইত, ইহা নির্ক্তিবাদ শত্য। বিনি নাত্তিক অর্থাৎ বেদাদি শান্তবাহোর প্রামাণ্য স্বীকার করেন না, তিনিও লৌকিক শাপ্তবাক্যের প্রামাণ্য স্বীকার করেন; নচেৎ তাহারও জীবনহাত্রা নির্ম্বাহ হয় না। কিন্তু নাত্তিক অদুষ্টার্থক বাক্যের প্রামাণ্য একেবারেই স্বীকার করেন না। ভাই নাত্তিককে লক্ষ্য করিয়া মহর্বি এই স্ত্রটে বলিয়াছেন। অর্গাৎ "অদৃষ্টার্থক আগু বাক্যও প্রমাণ" আন্তিক-দর্শনের এই মূল দিদ্ধান্ততি প্রমাণ প্রস্তাবে প্রথমেই মহর্ষি বলিয়া গিয়াছেন। অনৃষ্টার্থক বেদাদি বাক্যের প্রতি-পান্য স্বৰ্গ, জনুষ্ট, দেবতা প্ৰাভৃতি বখন কাহারও দৃষ্ট পদাৰ্থ নহে, তখন তাহা প্রমাণ হইবে কেন ? এতহ্তরে স্থায়বার্তিককার বলিয়াছেন যে, যোগপ্রভাবে দেগুলিও মহর্ষিগণের দৃষ্ট পদার্গ। ভার্য-কার এখানে বলিরাছেন—"কর্বজামুমানাং" অর্থাৎ অনুষ্টার্থক শারবাকোর প্রতিপাদ্য স্বর্গাদি পদার্থ ইহলোকে আমাদিণের দৃষ্ট পদার্থ না হইলেও অনুমানসিক। শান্ত্রনাত্ত-বোধ্য স্বর্গাদি পদার্থ আমানিগের অনুমানসিদ্ধ কিরূপে ? তাৎপর্য্যটাকাকার বলিয়াছেন বে, আগু-প্রাণীতত্ব হেতুর দারা বেদের প্রামাণ্য অনুমান-দির অর্থাৎ থেহেতু বেদ আগু ব্যক্তির প্রণীত, অভএব বেদ প্রমাণ। মহর্ষি গোতম নিজেও এ কথা বলিয়াছেন। স্থতরাং অন্থ্যানের দ্বারা সিক্ষপ্রামাণ্য বেদবাক্যের প্রতিগাদ্য স্বর্গ, দেবতা প্রতৃতিও পরম্পরায় কহুমানসিদ্ধ। অর্থাৎ নাতিক বর্ধন অন্তুমানপ্রমাণ না মানিরাই পারিবেন না, তাহা হইলে ভাঁহার বিচার করাই চলিবে না, তথন অনুমানের দারা সিদ্ধ-প্রামাণ্য বেদাদি অদুঠার্থক বাক্যের প্রতিপাদ্য স্বর্গাদি পদার্থ ভাষাকে মানিতেই হইবে। এই

অভিপ্রারেই ভাষাকার বলিয়াছেন,—"অর্গস্তানুমানাং।" ভাষো "ন—ন মক্তেত" এই হলে তাংপর্য্য-টীকাকার বলিয়াছেন বে—বে নান্তিকের কথা অনেক পূর্বো ভাষো বলা হইয়াছে, যোগ্যতা ও তাৎপর্যাবশতঃ দেই নাত্তিকই এখানে "তং" শব্দের প্রতিপাদ্য, (স নাত্তিক:)। গবিবাক্য এবং লৌকিক আগুৰাকা—এই ছিবিধ শব্দপ্ৰমাণকেই মহৰ্ষি দৃষ্টাৰ্থক ও অনুষ্টাৰ্থক-ভেদে ছিবিধ বলিয়াছেন, ইহাই ভাষ্যকারের মত; তাই বলিয়াছেন—"এবসুষিলোকিকবাক্যানাং বিভাগঃ"। ভাষ্যকার দৃষ্টার্থক বাক্যের এবং অদৃষ্টার্থক বাক্যের যেরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তদক্ষদারে শ্ববিবাকোর মধ্যেও দৃষ্টার্থক বাকা আছে। লোকিক আগুরাকোর মধ্যেও অদৃষ্টার্থক বাকা আছে। কেহ বলেন বে, বে বাক্যের অর্থ শব্দপ্রমাণ ও তল্গুলক প্রমাণ ভিন্ন অন্ত প্রমাণের ছারাও বুঝা যায়, নেই বাকা দুষ্টার্থক এবং বে বাক্যের অর্থ শব্দপ্রমাণ ও তন্ম লক প্রমাণ-মাত্রগন্ম, তাহা অদুষ্টার্থক। "শন্দচিভামণি"র "তাংপর্যাবাদ" প্রছে উপাধ্যায় গৃল্পে এবং টাকাকার মপুরানাথ ইহার বিস্তৃত ব্যাখ্যা করিয়াছেন। এথানে অরণ করিতে হইবে, বথার্থ শান্ধবোদের করণই শক্তমাণ। কেবল শক্ষের ছারাই শাক্ষবোধ জলো না, ঐ শক্ষের জ্ঞান এবং ভাছার অর্থজ্ঞান প্রভৃতিও শার্কবোধে আবশুক। শার্কবোধের অব্যবহিত পূর্বের শরু থাকেও না, এই সমন্ত কারণে নবা নৈয়াধিকগণ বহু বিচারপূর্কক সিদ্ধান্ত করিরাছেন বে, শক্তানজভ সংস্থারবশতঃ শেষে যে ঐ সকল শস্কবিষয়ক একটা স্থতি জল্মে, ভাষাই শান্ধবোধের করণ এবং ভাহার পরে ঐ সকল শব্দের প্রতিপাদ্য পদার্থবিষয়ক যে একটা স্থৃতি জন্মে, ভাহাই ঐ করণের ব্যাপার। ঐ ব্যাপারের পরেই ঐ সকল প্লার্থের পরস্পর অবয়বোধ বা সম্বন্ধবোধ করে। এই অবয়বোধই "শাৰুবোণ"। কেবলমাত্ৰ শ্ৰাণজ্ঞান শাৰুবোণ নহে। উহা শন্ধপ্ৰমাণের ছাব্রাও দর্মত হয় না। প্রাচীন মতে চরম ঝারণরাপ ব্যাপারই মুখ্য করণ পদার্থ। স্কুতরাং পুর্মোক্ত পদার্থ সরণই তাহাদিগের মতে মুখ্য শক্পামাণ। কিন্তু ঐ পদার্থ সরণ বাহার ব্যাপার, ভাহাও ভাঁহাদিগের মতে শব্দপ্রমাণ। প্রাচীনগণ চরম কারণ ব্যাপারকেই মুখ্য করণ বলিলেও ঐ ব্যাপার বারা বাহা কার্যাজনক, তাহাকেও করণ বলিতেন, এ কথাটা মনে রাখিতে হইবে। প্রকৃত হলে অনেক প্রাচীনগণই জায়মান শককে প্রক্ষাক্ত পদার্থনারপ ব্যাপারজনক করণ বলিয়াছেন। অর্থাৎ শব্দক্তানকে করণ না বলিয়া জ্ঞায়মান শব্দকে করণ বলিয়াছেন। श्रुवर्ताः धरे माज भक्तकान भक्तधान रहेरत ना । कावमान भक्त भक्तधान हहेरत । नवा নৈয়ায়িকগণ এই মতের অনেক প্রতিবাদ করিলেও মহর্ষি কিন্ত শক্তানকে শক্তপ্রাণ বলেন নাই। তিনি আপ্রবাক্যকে শব্দ প্রমাণ বলার বুরা বার, জাইমান শব্দকেই শব্দপ্রমাণ বলিয়াছেন এবং এ প্রমাণ শব্দকে দৃষ্টার্থক এবং অদৃষ্টার্থক বলাতে উহা যে শব্দই, শব্দকান নছে, ইহা নিঃসংশ্রে বুঝা যায়। শব্দ দৃষ্টার্থক এবং অদৃষ্টার্থক হইতে পারে। ভাষ্যকারও সেইরপই যাখ্যা করিয়াছেন। তাহাতে মহর্ষি-স্ত্র প্রাচীন মতের বিরুদ্ধ হয় নাই। কারণ, প্রাচীনগণ শাব্দবোধের চরম কারণ পদার্থ সর্থকে শাক্ষরোবে মুখ্য করণ বলিলেও ঐ ব্যাপারজনক জ্ঞামান শক্ত ভাঁহাদিগের মতে করণ বলিয়া শব্দপ্রমাণ হইবে। জ্ঞায়মান শব্দের প্রমাণত পক্ষে নব্য নৈয়াধিকগণের

বহু বিবাদ থাকিলেও নবা ছারের মূল আচার্যা গঙ্গেশ কিন্তু প্রাচীন মতের পক্ষপাতী হইয়া "শক্ষ-চিত্তামণি"র প্রারত্তে লিথিরাছেন—"শক্: প্রমাণম"। দেখানে টাকাকার মণুরানাথও প্রারমান শক্ষের প্রমাণত্ব পক্ষ অবলম্বন করিয়াই বে গঙ্গেশ ঐ কথা বলিয়াছেন, তাহা লিখিয়াছেন। বস্তুতঃ মহর্ষি-স্থাত্তেও তাহাই আছে এবং "শব্দ প্রমাণ" এইরূপ কথাও প্রাচীন কাল হইতে প্রদুক্ত হইয়া আসিতেছে। নবাগণও এরপ প্রয়োগ করিয়াছেন। মনে রাখিতে হুইবে, মহর্ষি কিন্তু জারমান শব্দমাত্রকেই শব্দপ্রমাণ বলেন নাই, যে শব্দ জারমান হট্রা গথার্থ শাব্দবোধ জন্মায়, তাহাই শক্তব্যাণ, শক্ষাত্রই শক্তামাণ নহে; তাই বলিয়াছেন,—"আপ্তের উপদেশ শক্তামাণ"। প্রমাণ-কাও অতি ছক্ত । ইহা সহজে বুকিবার উপায় নাই। "তত্তভিয়ামণি"কার গঙ্গেশ গোতমোক এই প্রমাণ পদার্থ অবলম্বন করিয়াই স্থবিশাল গ্রন্থ রচনা করিয়া গিরাছেন। পক্ষবর মিশ্র প্রভৃতি বহু মহামনীবী গঙ্গেশের "তত্ত্তিস্তামণি"র টাকা করিয়া এই প্রমাণ ব্যাখ্যার পরিপুটি দাধন করিয়া গিয়াছেন। পরে বঙ্গের গৌরবস্তস্ত, প্রতিভার অবতার রযুনাথ প্রভৃতি নৈরায়িকগণ গঙ্গেশের প্রমাণ ব্যাধ্যাকে অবলম্বন করিয়া জায়বিদ্যায় বুগান্তর আনিয়া গিয়াছেন। বে প্রমাণকাণ্ড নইয়া এত কাণ্ড, তাহার কত কথা একবারে বলা যাইতে পারে-কিরুপে সংক্রেপে সহজেই বা তাহার সকল কথা বুঝান বাইতে পারে ? তবে প্রমাণপরীকা প্রকরণে এবং অন্তান্ত প্রায়ক্ত এ বিষয়ে আরও বহু কথা পাওয়া বাইবে। প্রমাণ সকল পদার্থের ব্যবস্থাপক। প্রমাণের ছারাই সকল পদার্থের তন্ত্র বুঝিতে হইবে, এ জন্তুই মহর্ষি সর্কাঞ্চে প্রমাণের উদ্দেশ পুর্বাক লকণ বলিরাছেন। এই প্রমাণের ব্যাবনা একটি বিশেষ প্রবন্ধ, তাই ভাষ্যকার মহর্ষির দর্বপ্রথমে কবিত প্রমাণ পদার্থের পরিচয়ের জন্ত মহর্দির প্রমাণ-প্রকরণের পাঁচটি স্থত্তের ভাষ্য করিয়া "প্রমাণভাষ্য" নামের দারা তাহার সমাপ্তির উল্লেখ করিয়াছেন 🛙 ৮ 🛭

#### ल्याननकन्थकत् नमाथ । २ ।

ভাষ্য। কিং পুনরনেন প্রমাণেনার্থজাতং প্রমাতব্যমিতি তত্ত্যতে। অনুবাদ। এই প্রমাণের ছারা অর্থাৎ পূর্কোক্তং চারিটি প্রমাণের ছারা কোন্ পদার্থসমূহ ষথার্থজ্ঞপে বুঝিতে হইবে, এ জন্ম অর্থাৎ এই প্রশ্নবশতঃ ( মহর্ষি ) সেই পদার্থগুলি বলিয়াছেন।

# সূত্র। আত্মশরীরেন্দ্রিয়ার্থ-বুদ্ধিমনঃপ্রবৃত্তিদোষ-প্রেত্যভাবফলত্বঃখাপবর্গাস্ত প্রদেয়ম্॥ ৯॥

১। "এতত আহ্বান্স্ত অনাগ্রগজে, শ্রুলান্ত অবাগ্রগজে তু তালুশ্ভভবিব্রক্তান্তঃ লক্ষ্ণ-নবদেরঃ"—(গজেশের শক্ষ্চিভার্নি, নাগুনী।) এখন খঙা।

২। "কিং প্ৰৱৰেন অমাণেনেতি। ভাতাভিপ্ৰাৱৰেকৰ্চনং প্ৰভুতে অৰেৱে বধাৰকং প্ৰমাণানামুপ্ৰোৰাক্" (ভাংশ্বাদীকা)।

অনুবাদ। (১) আছা, (২) শরীর, (৩) ইন্দ্রিয়, (৪) অর্থ, (৫) বৃদ্ধি, (৬) মন, (৭) প্রবৃদ্ধি, (৮) দোষ, (৯) প্রেত্যভাব, (১০) ফল, (১১) দুঃখ, (১২) অপবর্গ—
ইহারাই অর্থাৎ এই হাদশ প্রকার পদার্থই "প্রমেয়" অর্ধাৎ "প্রমেয়" নামে প্রথম
সূত্রে কথিত "প্রমেয়" পদার্থ।

ভাষ্য। তত্রাত্মা সর্বস্থ ক্রন্তা, সর্বস্থ ভোক্তা, সর্বব্রুঃ, সর্বানু-ভাষা। তত্ম ভোগায়তনং শরীরম্। ভোগদাধনানীন্দ্রিয়াণি। ভোক্তব্যা ইন্দ্রিয়ার্থাঃ। ভোগো বৃদ্ধিঃ। সর্বার্থাপদারের নেন্দ্রিয়াণি প্রভবন্তীতি সর্ববিষয়মন্তঃকরণং মনঃ। শরীরেন্দ্রিয়ার্থবৃদ্ধিস্থবেদনানাং নির্কৃ ত্তিকারণং প্রবৃত্তির্দোষান্ত। নাজেদং শরীরমপূর্বমন্তরক। পূর্বশেরীরাণামাদিনান্তি, উত্তরেযামপবর্গোহন্ত ইতি প্রেত্যভাবঃ। সদাধনস্থতঃখোপভোগঃ কলম্। ছঃখমিতি নেদমন্ত্রকুলবেদনীয়দ্য স্থান্য প্রতীতেঃ প্রত্যাধ্যানম্। কিং তর্হি ? জন্মন এবেদং সন্ত্র্থসাধন্দ্য ছঃখানুষলাদ্তঃখেনাবিপ্রয়োগাদ্-বিবিধবাধনাযোগাদ্তঃখমিতি সমাধিভাবনমুপদিশ্যতে। সমাহিতো ভাব্যতি, ভাব্যন্ নির্বিদ্যুতে, নির্বিধ্না, বৈরাগ্যং, বিরক্তিশ্যাপবর্গ ইতি। জন্মমরণপ্রবন্ধাচ্ছেদঃ সর্বাহঃখপ্রহাণমপবর্গ ইতি।

অন্তান্তদিপ দ্রব্যগুণ-কর্ম-দামান্ত-বিশেষ-দমবারাঃ প্রমেরং তদ্ভেদেন চাপরিসংখ্যেরম্। অস্ত তু তত্ত্বজ্ঞানাদপবর্গো মিধ্যাজ্ঞানাৎ সংসার ইত্যত এতত্ত্পদিক্তং বিশেষেণেতি।

সম্বাদ। সেই আত্মাদি প্রমেয়বর্গের মধ্যে (১) "আত্মা" সমস্তের অর্থাৎ সমস্ত স্থাত্যথকারণের দ্রুটা (বোন্ধা), সমস্তের অর্থাৎ সমস্ত স্থাত্যথের ভোন্তা, (স্কুতরাং) "সর্ববিজ্ঞা অর্থাৎ স্থাত্যথের সমস্ত কারণ ও সমস্ত স্থাত্যথের জ্ঞাতা, (স্কুতরাং) "সর্ববামুভাবী" অর্থাৎ স্থাত্যথের সমস্ত কারণ ও সমস্ত স্থাত্যথাপ্ত। সেই আত্মার ভোগের স্থান (২) "শরীর"। ভোগের সাধন (৩) "ইন্দ্রিয়" অর্থাৎ আণাদি বহিরিন্দ্রিয়বর্গ। ভোগ্য (৪) "ইন্দ্রিয়ার্থ"বর্গ, অর্থাৎ গন্ধ প্রভৃতি ইন্দ্রিয়ার্থানির বিষয়। ভোগ (৫) "বুন্ধি" অর্থাৎ জ্ঞান। বহিরিন্দ্রিয়গুলি সকল পদার্থের উপলব্ধি-কার্য্যে সমর্থ হয় না, এ জন্ম সর্ববিষয় অর্থাৎ সকল পদার্থিই বাহার বিষয় হয়, এমন অস্তঃকরণ অর্থাৎ অন্তরিন্দ্রিয় (৬) "মন"। শরীর, বহিরিন্দ্রিয়, গন্ধাদি

ইক্রিয়ার্থ, বৃদ্ধি, সুখ এবং বেদনার অর্থাৎ চুঃখের উৎপত্তির কারণ (৭) 'প্রবৃত্তি' এবং (৮) "দোষ"বর্গ, অর্থাৎ শুভাশুভ কর্ম্ম এবং রাগ, দ্বেষ ও মোহ। এই আস্থার অর্থাৎ সংসারী জীবাত্মার এই শরীর অপূর্বে নহে, অনুভরও নহে, অর্থাৎ ইহার পূর্ববশরীর নাই, এমন নছে, ইহার উত্তর-শরীর নাই, এমনও নছে। পূর্ববশরীরগুলির আদি নাই, (তব্জানের মহিমায়) পরবর্তী শরীরগুলির মোক অন্ত অর্থাৎ মোক্ষই শেষ সীমা, মোক্ষ হইলে আত্মার আর শ্রীর-সম্বন্ধ হয় না, ইহা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত অনাদি জন্মনরণ-প্রবাহ (১) "প্রেত্যভাব " সাধন সহিত স্থ-তুঃখের উপভোগ অর্থাৎ স্থখ-তুঃখের উপভোগ এবং তাহার সাধন দেহ, ইন্দ্রিয় প্রভৃতি (১০) "ফল।" (১১) "দুঃখ" এই কথাটি অর্থাৎ মহর্ষি প্রমেয়বর্গের মধ্যে স্তুখ না বলিয়া যে হঃখ বলিয়াছেন, ইহা অনুকূলবেদনীয় অর্থাৎ অনুকূলভাবে সর্ববজীবের অনুভব-বিষয় স্থাপের অনুভূতির অপলাপ নহে অর্থাৎ মহর্ষি এখানে স্থুখ না বলিয়া সর্বনাসুভবসিদ্ধ স্থুখ পদার্থের অস্বীকার করেন নাই। (প্রশ্ন) তবে কি ? অর্থাৎ তবে প্রমেয়বর্গের মধ্যে স্থুখ পদার্থ না বলিয়া কি করিয়াছেন ? ( উত্তর ) স্থুখসাধন সহিত জন্মেরই ছঃখানুষঙ্গবশতঃ, ছঃখের সহিত অবিচ্ছেদবশতঃ, বিবিধ ছঃখসম্বন্ধবশতঃ "ইহা অর্থাৎ সূখ ও স্থের সাধনসময়িত জন্ম, তু:খ," এইরূপে সমাধিভাবনা অর্থাৎ একাগ্রচিত্তে ভাবনা উপদেশ করিয়াছেন। ( মুমুক্ষ্ ) সমাহিত হইয়া ভাবিবেন অর্থাৎ জন্মাদি সুখসাধন সমস্তকেই ছঃখ বলিয়া চিন্তা করিবেন, ভাবনা করতঃ নির্বিধ হইবেন, অর্থাৎ সমগ্র জগতে উপেক্ষা-বুক্তি-সম্পন্ন হইবেন, নির্বিধ মুমুক্তুর বৈরাগ্য হইবে, অর্থাৎ সমস্ত বস্তবিষয়ে তৃষ্ণা নিবৃত্তি হইবে। বিরক্ত অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রকার ভাবনার ফলে বৈরাগ্যসম্পন্ন আত্মান্ন মোক হইবে। জন্মমরণ-প্রবাহের উচ্ছেদ ( অর্থাৎ ) মর্ববজুঃখের আত্যস্তিক নিবৃত্তি (১২) "অপবর্গ ।"

অন্যও অর্থাৎ এই আন্থা প্রভৃতি দাদশ প্রকার প্রমেয় ভিন্নও "দ্রবা", "গুণ", "কর্ম্ম", "সামান্ত", "বিশেষ", "সমবায়" ( কণাদোক্ত ষট্ পদার্থ ) এবং তাহাদিগের ভেদবশতঃ অর্থাৎ ঐ দ্রবাদি পদার্থের অসংখ্য প্রকার-ভেদ থাকায় অসংখ্য প্রমেয় আছে। কিন্তু এই আন্থাদি পদার্থের তত্বজ্ঞানবশতঃ অপবর্গ হয়, মিথাজ্ঞানবশতঃ সংসার হয়, এ জন্ম এই আত্মাদি দ্বাদশ প্রকার পদার্থ বিশেষ করিয়া (প্রমেয় বিলিয়া) কথিত হইয়াছে।

টিপ্লনী। চতুর্বিধ প্রমাণের লক্ষণ বলা হইরাছে। এই চতুর্বিধ প্রমাণের দ্বারা যে সকল পদার্থকে বথার্থক্রপে বুঝিলে মোক্ষ হয়, সেই "প্রমেয়" গদার্থ নিরূপণের জন্ত মহর্ষি প্রথমে সেই প্রমের পদার্থপ্রতির বিভাগ অর্থাৎ তাহাদিগের বিশেষ বিশেষ নামের উরেপ করিয়াছেন। এই বিতাগস্ত্ত প্রমের" শব্দের ছারাই মহর্ষি-ক্ষিত "প্রমের" পদার্থের সামান্ত লক্ষণ স্কৃতিত হইয়াছে। যাহা প্রকৃত্ত জ্ঞান অর্থাৎ সাক্ষাৎ মোকজনক জ্ঞানের বিষয়, তাহাই "প্রমের"। এই প্রমেরবর্গের বিশেষ লক্ষণগুলি মহর্ষি নিজেই পূথক পূথক স্ত্তের ছারা বলিয়াছেন। ভাষ্যকার এখানে যথাক্রমে মহর্ষি-স্ত্রোক্ত প্রমেরগুলির পরিচয় দিরাছেন।

"প্রমের"বর্গের প্রথম পদার্থ জীবাঝা। ভাষ্যকার তাহাকে বলিয়াছেন—সর্ব্বন্দ্রেরী, সর্বভোক্তা, সর্বজ্ঞ, সর্বাহভারী। এখানে "দর্বন" শব্দের ছারা ভাষ্যকার সমস্ত প্রথতঃখ্যাধন এবং দমস্ত মুখ-ছ:খকেই লক্ষ্য করিরাছেন?। ভারাকারের তাৎপর্য্য এই যে—"প্রমের"বর্গের মধ্যে জীবাল্লা बनांनि कान इहेंट्ड ममख स्थामधानत कांडा धदर ममख स्थ-छः १४त छान्छा। व्यर्धार या জীবাত্মার সহজে বতগুলি স্থণ-ছঃখ ও তাহার কারণ উপস্থিত হয়, সেই জীবাত্মাই দেই সমস্তের জাতা, আর কেহ উহার একটিরও জাতা নহে। দেহ, ইন্দ্রির প্রভৃতি জড় পদার্থ জাতা হইতেই পারে না। পরত্ত বহিরিজ্রিরগুলির বিষয় নিদিষ্ট বা নিয়মবদ্ধ। উহারা জ্ঞাতা হইলে সর্বা-বিষয়ের জ্ঞাতা ইইতে পারে না, কিন্ত আত্মা তাহার সর্নেজিবগ্রাহ্য সর্ন্ন বিষয়েরই জ্ঞাতা, এই তাৎপর্য্যেই ভাষ্যকার এখানে এবং আত্মপরীক্ষাপ্রকরণে জীবাত্মাকে দর্মজ্ঞ বনিয়াছেন। স্কথ-ছঃখ এবং তাহার সাধনগুলি প্রাপ্ত না হইলে তাহার জাতা হওয়া বার না, এ জ্ঞা শেষে বলিয়া-ছেন — "সর্বাযুভাবী"। অহু পূর্বক "ভু" ধাতুর অর্থ এখানে প্রাপ্তি। ভাষ্যবার অম্বত্ত প্রাপ্তি অর্থে "অতুত্তব" শকের প্ররোগ করিয়াছেন। ফল কথা, বে পদার্থ প্রথ-ছুঃখের সমস্ত সাধন ও সমস্ত স্থ-ছঃথ প্রাপ্ত হইয়া ঐ সমন্তের জ্ঞাতা ও ভোক্তা, সেই পদার্থ ই জীবাত্মা। তাৎপর্যটীকাকার বশিরাছেন বে, আত্মাকে এইরপে বুঝিলে বৈরাগ্য করে, এই অন্তই ভাষাকার এখানে আত্মাক ঐরপ বণিয়াছেন। আত্মা স্থধ-ছঃখানিযুক্তস্করণে হেয়, কেবল স্বরূপেই গ্রাহ্ন। অর্থাৎ প্রদেরবর্গের মধ্যে "আত্মা" ও "অপবর্গ" উপাদেন, আরগুলি হের। কিন্তু আত্মান্তে বিশেষ এই বে, "আত্মা" ভাষ্যোক্তরপে হ্যে, স্থা-ছ:খাদি-শুন্ত কেবলরপেই উপাদের (বিতীয় হুত্রের টিপ্পনী ফ্রইব্য়)।

প্রমাণদিদ্ধ পদার্থ থানের। মহর্ষি গোতমের এই স্থ্রোক্ত "প্রমের" ভিন্ন কণাদোক্ত জ্ববাদি পদার্থ এবং তাহাদিগের অসংখ্য ভেদে আরও অসংখ্য প্রমের আছে। প্রমাণ-দিদ্ধ বিদ্যা সেগুলিও গোতম-দশ্বত প্রমের। তবে মহর্ষি গোতম আন্নাদি ভাদশ প্রকার পদার্থকেই "প্রমের" বলিয়াছেন কেন 

তবে এই ক্রের ভাষাকার বলিয়াছেন কে, যে পদার্থক্তলির তক্তরানে মক্তি এবং নিথাজ্ঞানে সংসার, সেই আন্নাদি অপবর্গ পর্যান্ত পদার্থক্তলিকেই বিশেব করিয়া মহর্ষি গোতম "প্রমের" নামে পরিভাষিত করিয়াছেন। অর্থাৎ 'দাক্ষাৎ মোক্ষানক জ্ঞানের বিধার' এই অর্থে মহর্ষি গোতমের এই "প্রমের" শক্ষাই পারিভাষিক। মহর্ষি গোতম দাক্ষাৎ মোক্ষাপ্রমেরী পদার্থক্তলিকেই "প্রমের" নামে পরিভাষিত করিয়া উরেগ করিয়াছেন।

শন্তি ব্ৰহ্ংবসাংনত ভাই। সক্তি ব্ৰহ্ংবত ভোভা, বতঃ ব্ৰহ্ংবসাংনং সক্ষ স্বাহ্ংবং লাঘাতি অতঃ সক্তিঃ, ন চামাবাছেভানি লাঘাতীতাত আৰু "ন্তাহ্বানী"। অবুভবঃ গ্রাছিঃ;—তাংগ্রাটাবা।

প্রকৃত কথা এই যে, মহর্ষি কণান যে সকল প্রমের পদার্থ পরস্পরার এবং অতি পর্যপরার মোক্ষোপ্রয়ের তাহানিগেরও উল্লেখ করির। তথানি পদার্থের তত্ত্বানকে মোক্ষের উপার বলিরাছেন। মহর্ষি গোতম অপেক্ষাকৃত উচ্চাধিকারী শিহাদিগের তত্ত্বান মোক্ষের গান্ধাং করের পদার্থিবিয়ের মিথাক্সান সংসারের নিদান বলিরা তাহাদিগের তত্ত্বান মোক্ষের সাক্ষাং করের, সেই "আরা" প্রভৃতি "অপবর্গ" পর্যান্ত হাগশ প্রকার পনার্থকেই "প্রমের" নামে পরিতায়িত করিরা বলিরাছেন। এই স্ত্রের হারা অভ্যান্ত সামান্ত প্রমেরের নিষেধ করেন নাই। সে কন্তও এই স্ত্রাট বলেন নাই। মহর্ষি গোতম এই স্ত্রে "তু" শক্ষের হারা স্তর্না করিরাছেন যে, "আয়া" প্রভৃতি এই পদার্থগুলিই সাক্ষাং মোক্ষোপ্রয়োরী বিশেষ প্রমের। এই সকল পদার্থের তত্ত্বান্ধাংকারই মুমুক্রর চরম কর্তব্য, হত্ত্বাং এই সকল পদার্থের তত্ত্বানাই প্রমাণের মুখ্য ফল; এ কল্প "প্রমাণে"র গরে এই সকল পদার্থগুলিই "প্রমের" নামে উল্লিখিত হইরাছে। ছল কথা, এই সকল পদার্থ তিয়া আর প্রমের নাই, ইহা স্ত্রার্থ নহে। সাক্ষাং মোক্ষাপ্রয়োগী প্রমের পদার্থ (প্রথম স্থতে প্রমাণের গরে উল্লিখিত প্রমের পদার্থ ) এইগুলিই, ইহাই স্ক্রার্থ।

উদ্যোতকর এখানে করান্তরে বলিয়াছেন যে, হত্যোক্ত "তু" শক্ষাট হত্যোক্ত "প্রমেষং" এই কথার পরে বোগ করিয়া অর্থাৎ "প্রমেয়স্ত প্রমেয়মের" এইরপ ব্যাখ্যা করিয়া আত্মা প্রভৃতি ৰপৰৰ্গ পৰ্যাপ্ত পদাৰ্থগুলি প্ৰমেন্নই, অৰ্থাৎ মুমুক্তুর মধাৰ্থনিসে জ্ঞাতব্যই, এইরূপ স্ত্রার্থণ্ড বুকা বাইতে পারে। তাহা হইলে আঝালি পদার্গভনিই কেবল প্রেমের, এইরপ হ্তার্থ না হৎয়ার কোন অহুপপত্তি নাই। উদ্যোতকরের এই ব্যাখ্যা হত্তের প্রকৃত ব্যাখ্যা বহিয়া এহণ করা বাম না। কারণ, হত্রকার মহার্ব এই স্থতের হারা তাহার প্রথম হত্তে উদ্দিষ্ট "প্রমেশ্ব" পদার্থের বিভাগ অর্থাৎ বিশেষনামগুলির উল্লেখ করিয়াছেন। এই হতে আন্মাদি পদার্থগুলি মুকুর বধার্থরণে জ্ঞাতবাই, ইহাই মহর্ষির বক্তবা নহে। কোন্ পদার্থগুলি "প্রমেয়"নামে উদ্দিষ্ট, অর্থাৎ তাহার কথিত প্রমেষ পদার্থ কি, তাহাই এখানে মহধির বক্তব্য। পরস্ত ক্ষেত্র "তু" শব্দটির অন্তত্ত বোগ মহবির অভিপ্রেড বলিয়া মনে হর না। মহবির বথাস্থানে "তু"শব্দ প্রয়েগ না করার কোন কারণ নাই। স্তরাং উদ্যোতকরের উহা ব্যাখ্যা-কৌশ্লমাত্র। উদ্যোত্তকর এখানে আরও ব্যাথ্যাকৌশল প্রদর্শন করিয়াছেন, তাহা তাংপর্যাচীকাকারও বণিয়াছেন। মূলকথা, আত্মা প্রভৃতি অপবর্গ পর্যান্ত পদার্থভণিই "প্রমেন", অর্থাৎ মহবি গোতমের পরিভাষিত সাক্ষাৎ মোকোপদোগী প্রমের, ইহাই সূতার্থ। এতদ্ভির সামান্ত প্রমের জারও অসংখ্য আছে, দেগুলিও মহরি গোতমের সমত; দেগুলিকেও মহর্ষি গোতম প্রমের বলিতেন। উদ্যোতকর এই কথার স্মর্গনের কল্প ইহাও বলিরাছেন বে, মহর্মি গোতম "প্রমেয়াচ তুলাপ্রামাণ্যবং" ( ২আ; ১আ:, ১৬ হত্ত ) এই হত্তে তুলানগুকেও প্রামে বলিয়াছেন। তুলানগুর দারা বখন অন্ত বন্তর ওক্ষবিশেষ নিগঁয় করা হইবে, তখন তুলাদও প্রমাণ, আর বখন সেই তুলা-ষতেরই ভর ছবিশেষ নির্ণয় করা হইবে, তথন তুলাদণ্ড প্রমের। এইরূপে এক পদার্থেও প্রমাণত ও शासमञ्ज थारक, हेरा ब्चारेरज महर्षि केञ्चल कृष्टीरखन केरतथ कनिनारक्त। अथन कथा करे रह

মহর্ষি বপন তুলাদওকে প্রমের বলিয়াছেন, তখন তাহার পরিভাষিত আন্থানি প্রমের ভিন্ন পদার্থ-গুলিকেও তিনি সামান্ততঃ প্রমের বলিয়াছেন, ইহা নিঃসংশ্রেই বুঝা বার। তুলাদও ধখন মহর্ষির কথিত আন্থানি প্রমের পদার্থের মধ্যে উরিধিত হয় নাই, তখন ঐ তুলাদওকে অক্সত্র তিনি "প্রমের" বলিলে আর কি বুঝা বাইতে পারে ? বাহাতে পূর্বাপর বাক্ষের বিরোধ না হয়, সেই-রূপেই ত বুঝিতে হইবে ?

অবস্তই প্রশ্ন হইবে নে, মহর্ষি গোতম তাঁহার পরিভাষিত বিশেষ "প্রমেষ" গুলির মধ্যে "স্থ্য" পদার্থের উল্লেখ না করিয়া কেবল "ছঃথ" পদার্থের উল্লেখ করিয়াছেন কেন ? তবে কি উহার দারা "স্থ্য" বলিয়া কোন পদার্থ নাই, ইহাই স্কুনা করিয়াছেন ? এতজ্তরে ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, তাহা নহে। স্থা পদার্থ সকলেরই অস্তব্দির। মহর্ষি সেই সর্ক্ষানির স্থানুভূতির অপলাপ করেন নাই। স্থাদি সমস্ত পদার্থকেই ছঃখ বলিয়া ভাবনা করিলে নির্কেষ্ট ও বৈরাগ্য হয়, তাহার দলে মোক হয়; স্তরাং মুমুক্ জন্মাদি সমস্তই ছঃখ বলিয়া ভাবিবেন। "প্রমেয়"-মধ্যে স্থার উল্লেখ না করিয়া মহর্ষি পুর্কোক্রপ্রকার ছঃগ্রভাবনার উপদেশ করিয়াছেন।

ভাষাকারের গৃড় তাৎপর্যা এই নে, যে সকল পদার্থের তহজ্ঞান নোক্ষের সাফাৎ সাধন, সেই সকল পদার্থকেই মহর্বি গোতম "প্রমেন্ন" বলিরাছেন। "প্রমেন্ন"র মধ্যে হ্রথের উল্লেখ করিলে সেই স্থবেরও তহজ্ঞান করিতে হয়। স্থবকে স্থব বলিয়া না বুঝিরা অন্তর্মণে বুঝিলে স্থবের তবজ্ঞান হয় না। কিন্তু স্থবে বৈরাগ্য ব্যতীত মোক্ষের আশা নাই। স্থব এবং তাহার সাধন জন্মাদিকে হুঃব বলিয়া একাঞ্জচিতে ভাবনা বৈরাগ্যের একটি প্রাকৃত্ত উপান্ধ; অধ্যান্ধবিজ্ঞানের দারা উহা অধিগণের আবিহৃত ও পরীক্ষিত বৈরাগ্যের উপান। মহর্বি এই স্থ্রে স্থবের উল্লেখ না করিয়া বৈরাগ্যের ঐ উপায়টির উপদেশ করিয়াছেন। অর্থাৎ মুমুক্ স্থবাদি সমন্ত্রকেই হুঃখ বলিরা সমাহিতিতিরে ভাবিবেন। এই স্থত্তে "প্রদেশ" মধ্যে স্থবের উল্লেখ করিলে সেই স্থবর্মণ প্রমেন্ন তত্জ্ঞানের অন্তর্থ স্থবি স্থবির ইলেখ বিরাগ্যের বিরোধী। তাই মহর্বি "প্রমেন্ন" মধ্যে স্থবের উল্লেখ না করিয়া কেবল "হুঃখের"ই উল্লেখ করিয়াছেন। মহর্বি স্থব পদার্থের অপলাপ করেন নাই। এই স্ত্রের পরবর্ত্তী স্থ্যে এবং অন্তান্ত্র স্থ্যের স্থিবের কর্যাও বলিয়াছেন।

হরিতর স্বি-বিরচিত "বড় দর্শনসমূচ্ব"নামক এছে ভাষমত বর্ণনাম দেখা যায়,—"প্রমেমন্থার্থ-দেখালং বৃদ্ধীন্দ্রিম্বধাদি চ"। এখানে গোতমোক্ত "প্রমেশ" বর্ণনার স্থাবর উল্লেখ থাকার কোন কোন নবীন ঐতিহাসিক বলিরাছেন যে, ভাষাকার বাংজায়নের পূর্বের গোতমের প্রমেষবিভাগস্ত্রে "স্থাব" শব্দই ছিল, "হংশ" শব্দ ছিল না। ফলকথা, গোতম-সম্প্রদায় নর্মাণ্ডভবাদী ছিলেন না, ইছাই ভাষাদিগের মূল বক্তবা। বড় দর্শনসমূচ্যের বহুজ্ঞ টীকাকার গুণরত্ব কিন্তু "আলা" শব্দ ও "আদি" শব্দের দ্বারা গোতমোক্ত অপর প্রমেষগুলির সংগ্রহ বলিরাছেন। তাহার ব্যাখ্যাত পাঠই প্রান্থ। তবে প্রমেষবর্ণনায় স্থাবর উল্লেখ আছে কেন । তাহা টীকাকার বিশেষ করিয়া কিছু বলেন নাই। প্রমেক কথায় বক্তব্য এই যে, ভাষ্যবার বাংজারনের পূর্বের যে সময়ে ভাষ্যস্ত্র নানা কারণে

বিক্বত ও বিন্ধু হইয়াছিল, তখন হইতেই গোতমের স্ত্র ও সিদ্ধান্ত বিধরে নানা মততেদের স্থাই হইয়াছে। ভাষ্যকার বাংভাগনের পূর্কে "দশাকাববাদী" নৈরাধিক ছিলেন, ইহা বাংভাগনের কথা-তেই পাওয়া বার ( ০২ ফুঅ-ভাষা টিগ্লনী দ্রষ্টবা )। অনেক জাচার্য্য ভারস্থ্যের কোন অপেকা না করিলা নিজ বৃদ্ধি অনুসারে ভাষ্মতের বর্ণন করিলাছেন এবং অনেকে গৌতমভার্মতের কোন কোন সিদ্ধান্তকে উপেক্ষা করিয়া নৃতন ভার্মতের স্থাষ্ট করিয়া গিলাছেন। ভারাধিগকে পরবর্ষী আচার্য্যগণ "ফ্রাইয়কদেশী" বলিয়া সিয়াছেন। বেমন "তার্কিকরকা" ও "মানদোনাদ"এছে প্রমাণ দ্রেরবাধী নৈরাহিকদিগকে? "ভাইছকদেশী" বলা হইয়াছে। "ভার্কিকরক্ষা"র টীকার মরিনার নিধিয়া গিয়াছেন — "ক্লাইয়কদেশিনো ভূষণীয়াঃ"। "বভ্দৰ্শনসমূচ্চয়ে"র টাকাকার গুণরত্ব ভাদর্বজ্ঞ-প্রণীত "ভারদার" নামক প্রছের টাকার মধ্যে "ভায়ভূবণ"নামে টাকাপ্রধান এই করাং লিখিরাছেন। এ জন্ত কেহ কহমান করেন বে, এই "ভায়ভূবণ" ও প্রমাণ্ডরবাদী ভারেকদেশী "ভূবণ" অভিন ব্যক্তি। সে বাহা হউক, "ভূষণে"র জার-মত বলিয়া যে সকল ন্তন মত পাওরা বার, তাহা বে প্রচলিত ভারমতের বিরুদ্ধ এবং ভারস্ক্তেরও বিরুদ্ধ, এ বিষয়ে সংশর নাই। "ভূমণের" নুতন ছার্মত "দিকান্তমূকাবলী"র টাকা "দিনকরী"তেও পাওরা বার। এখন কথা এই বে, বেমন কোন আচাৰ্য্য গোতনোক "উপমান" প্ৰমাণ্টিকে ছাড়িয়া ন্তন আহমতের প্ৰচার করিয়াছেন, তত্রপ কোন আচার্য্য গোতনোক্ত "প্রমের" প্রাথের মধ্যে "জ্ঃখ"কে ছাড়িয়া দিয়া দেই স্থানে "স্বংখ"র উরেখ পূর্বাক স্বাধীন ভাবে নৃতন ভারমতের স্বাষ্ট করিতে পারেন। জৈন পণ্ডিত হরিভদ্র স্থরি দেই ভারেকদেশীর মতকেই তংকালে প্রদিদ্ধ ও প্রচলিত দেখিয়া "বড্দর্শনসমূচ্চেরে" উল্লেখ করিতে পারেন। তিনি সংক্ষেপে করেকটি মতভেদের উল্লেখ করিয়াছেন। সম্পূর্ণকাপে কোন মতেরই উল্লেখ করেন নাই। বাৎস্থায়নের পূর্বে ভারস্থতের প্রকৃত পাঠ ছির করিতে না পারিরা কারনিক পাঠানুদারেও কোন কোন নৃত্য মতের স্কট হইয়াছিল। জৈন দার্শনিকগণ ভারত্তের পাঠান্তর করনা করিরাও ভারত্তের সাহাব্যে নিজ মত সমর্থন করিতেন, ইহারও প্রমাণ পাওয়া বায়। জৈন পণ্ডিত হরিতদ্র ক্রি নিজ গ্রন্থে সেই করিত ক্লার-মতেরও বর্ণন ক্রিতে পারেন। ফল কথা, হরিভদ্র স্থারির কথার হারা ভাষ্যকার বাংস্থারন প্রান্থতির কথাকে উপেক্ষা করিয়া গোতদের প্রদেশ-ক্তমে "ছঃখ" ছিল না, "য়্রখ"ই ছিল, এইরুপ দিছাত করা যার না। প্রকৃষ্ট প্রমাণ বাতীত ঐরূপ দিছাত অহণ করা যায় না।

পরস্ত প্রমের হার্নি "হৃঃখে"র "উদ্দেশ" না গাকে, তবে প্রেমেরবর্গের বধাক্রমে লকণ ও পরীক্ষাহলে হৃঃখের "লক্ষণ" ও "পরীক্ষা" থাকিবে কেন ? এবং প্রমেরবর্গের মরো "হ্রখে"র

শ্বতাক্ষেকং চাকাকাঃ ক্ৰাব্যক্তৌ পুনঃ।
প্ৰস্থানই ভচ্চাথ সাংখ্যঃ বৃষ্ক তে অপি।
ভাৱেক্ষেব্িনাহপাবেন্"।—ভাকিকঃকা ( এমাধ-প্ৰকঃব )।

२। "जानक्ष्मभीट काइमारदरहोतनज्ञेकाः डाक् स्था तीको काइजूननाथा।"।—( यस्निननम्कद्वीका )।

উদ্দেশ থাকিলে যথান্তানে হ্বের লক্ষণ ও পরীকা নাই কেন ? ছ্বাধের লক্ষণ ও পরীকা প্রকাশকে করিত বলিলেও যে হ্বের জন্ত এত করনা, এত আকাজ্বনা, দেই "হ্বের্যের লক্ষণ ও পরীকা লায়হুত্রে নাই কেন ? মহর্ষি গোতম "প্রমাণ" পদার্থের হায় তাহার কথিত "প্রমাণ" পদার্থের হায় তাহার কথিত "প্রমাণ" পদার্থের স্বর্যার করিত "প্রমাণ" করিয়াছেন। প্রান্ধের গ্রাহারা লায়ব্যার পদার্থের স্বরাদ্ধির "উদ্দেশ" করিলে তাহারও "লক্ষণ" ও "পরীকা" করিতেন। পরস্ক মাহারা লায়ব্যাকে কেবল "হেত্বিদ্যা" বলিয়া লায়হুত্রের অব্যান্ধি অংশকে করিত বলিয়া দিল্লান্ত করিয়াছেন, তাহাদিগের মতে এই প্রমাণ হুক্তিও করিত হইবে। কারণ, এই হুত্রে "আন্ধ্রা"ও "অপবর্গে"র কথা থাকায় কেবলমাত্র হেত্বিদ্যায় এইরূপ স্বত্র থাকিতে গারে না। যদি এই স্বত্রটি করিতই হয় অর্থাৎ গোতদের রচিত হুত্তই না হয়, তবে আর গোতদের প্রদেশ-হুত্রে "ছংখ" ছিল না, "হুখ"ই ছিল, এইরূপ কথা বলা বায় কিরূপে ? আর এই হুত্রটি প্রকৃত্ত গোতম হুত্র হুবের লক্ষণ-হুত্র এবং ছুংখপরীক্ষা-প্রকরণই বা করিত হুইবে কেন ? এ বিষয়ে অন্তান্ত কথা চতুর্থবিয়ায়ে মুখান্থনে লাইবা চিত্র

ভাষ্য। তত্তাত্মা তাবং প্রত্যক্ষতো ন গৃহতে, স কিমাপ্রোপদেশ-মাত্রাদেব প্রতিপদ্যতে ইতি ? নেত্যচাতে। অনুমানাচ্চ প্রতিপত্তব্য ইতি। কথম্ ?

অনুবাদ। তদাধ্যে আত্মা প্রত্যক্ষ হইতে গৃহীত হয় না অর্থাৎ "প্রমেয়" পদার্থের মধ্যে বে "আত্মা" বলিয়াছেন, তাহাকে লৌকিক প্রত্যক্ষ প্রমাণের বারা বুঝা যায় না। (প্রশ্ন) সেই আত্মা কি কেবল শব্দপ্রমাণ হইতেই গৃহীত হয় ? অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত আত্মাকে কি তবে কেবল শব্দপ্রমাণের বারাই বুঝিতে হইবে ? (উত্তর) ইহা বলা হয় নাই অর্থাৎ আত্মাকে কেবল শব্দপ্রমাণের বারাই বুঝিতে হইবে, ইহা মহর্ষি গোতম বলেন নাই, অনুমানপ্রমাণ হইতেও বুঝিতে হইবে, অর্থাৎ আপ্রবাক্য হইতে আত্মার শ্রবণ করিয়া, ঐ বোধকে স্থান্ত করিবার জন্ম অনুমানপ্রমাণের বারা আত্মার মননও করিতে হইবে। (প্রশ্ন) কি প্রকারে ? অর্থাৎ অনুমানপ্রমাণের বারা আত্মাকে বুঝা যাইবে কিরপে ? আত্মার প্রকৃত স্বরূপের অনুমাপক কি ? (এই প্রশ্নের উত্তরম্বরূপে ভাষাকার মহর্ষি-সূত্রের অবতারণা করিয়াছেন)।

# সূত্র। ইচ্ছাদ্বেষ-প্রযত্ন-স্থ-ছঃখ-জ্ঞানাসাত্মনো লিঙ্কম্ ।১০।

অনুবাদ। ইচ্ছা, দৈষ, প্রযন্ত, তুখ, তুঃখ, জ্ঞান, এই পদার্থগুলি আত্মার নিঙ্গ, অর্থাৎ দেহাদি ভিন্ন চিরস্থায়ী জীবাত্মার অনুমাপক ( এবং লক্ষণ )।

বিরুতি। "আমি ইচ্ছা করিতেছি," "আমি বেদ করিতেছি," "আমি যন্ত্র করিতেছি," "আদি বুঝিতেছি," "আমি হুখী," "আমি ছঃখী," ইত্যাদিরপে দকন জীবই ইছো, ছেম, বহু, স্থপ, হাৰ এবং জানকে নিজের আত্মার ধর্ম বলিয়াই মনের ছারা বুকিরা থাকে। সর্বভীবের তুলাভাবে জারমান পূর্বেশাক্ত প্রকার অসংখ্য জ্ঞানকে মহর্বি গোতম ভ্রম না বলিয়া ঐ ইচ্ছা প্রভূতিকে জীবান্বার ওণ বলিয়াই দিছান্ত করিয়াছেন। স্কুতবাং ঐ ইচ্ছা প্রভৃতি মনোগ্রাম্থ গুণগুলি জীবান্ধার অসাধারণ ধর্ম বলিয়া জীবান্ধার লক্ষণ। এবং ঐ ইচ্ছা প্রভৃতি গুণগুলি নেহাদি ভিন্ন জীবাস্থার অনুমাণক। দেহ প্রভৃতি কোন অন্থায়ী পদার্থ জীবাস্থা নহে, ইচ্ছা প্রভৃতি ওণের আশ্রর দীবান্ধা চিরহায়ী, ইহা ঐ ইচ্ছা প্রভৃতি ওণের ছারা বুকা বার। কারণ, ন্ধামি বাণ্যকালে যে পদার্গকে দেখিয়া স্কুগভোগ করিয়াছিলাম, বৃদ্ধকালে সেই আমিই সেই পদার্থ বা ভজ্জাতীর পদার্থ দেখিলে পূর্ব্বসংহারবশতঃ ঐ পদার্থকৈ স্থগজনক বলিয়া শত্রপ করিছা গ্রহণ করিতে ইচ্ছা করি। স্তরাং একই আত্মা দর্শন, সুণাত্তব, সরণ এবং গ্রহণ করিবার ইজ্ঞার কর্ত্তা বা আপ্রয়। একই আত্মা বা আমিই যে সেই পদার্থের বাল্যকালের দেই প্রথম দর্শন হইতে বৃদ্ধকালের পুনর্জর্শন এবং জরণ এবং গ্রহণ করিবার ইচ্ছা পর্যান্ত জিলার কর্ত্তা লা আধাররপে বিভাষান আছি, ইহা আমি প্রতাক প্রমাণের বারাই বুরিতেছি। কারণ, এরপ হলে "বে আমি বে জাতীয় স্থজনক পদাৰ্গকৈ পূৰ্বে দেখিয়া এখন তাহাকে স্থজনক বলিয়া শ্বরণ করিতেছি, সেই আমিই সেই জাতীয় পদার্থকে আজ দেখিতেছি এবং তাহাকে গ্রহণ করিতে ইচ্ছা করিতেছি"—এইরূপ মানন প্রত্যক্ষ আমার জন্মিতেছে। এরূপ প্রত্যক্ষকে "প্রভাতিজ্ঞা" বলে এবং "প্রতিসদ্ধান"ও বলে। "প্রতিসদ্ধান" বা "প্রভাতিজ্ঞা" নামক প্রভাত্ত-জ্ঞানে পূর্ব্বপ্রতাক-প্রার্থের স্থৃতি আবশ্রক। একের অনুভূত বিষয় অন্তে প্রবণ করিতে পারে না। স্তরাং বে আত্মা পূর্ব্বে প্রভাক করিয়াছে, দেই আত্মাই দীর্ঘকাল পরে ভাহা করণ করিয়া ঐরপ প্রতিসদান করিতেছে, ইহা অবগ্র খীকার্যা। তাহা হইলে বালাকাল হইতে বৃদ্ধকাল পর্যান্ত হারী একই আহা প্রথম দর্শন, হুখডোল এবং ভাহার পুনর্দর্শন এবং শ্বরণ ও গ্রহণের ইচ্ছা করে, ইহাও অবগ্র স্বীকার্য্য। দেহ প্রভৃতি কোন অৱকালস্থারী পদার্থ আত্মা হইলে পূর্কোক্ত প্রকার দর্শনাদি এবং "প্রতিসন্ধান" হইতে পারে না। "মরণ ব্যতীত বগন "প্রতিদ্ধান" অদ্ভব, তথ্ন অরণের উপপত্তির জন্ত দর্শন ইইতে অরণকাল পর্যান্ত স্থায়ী একটি আত্মা অবগ্ৰই সীকাৰ করিতে হইবে। নচেং পূর্কোক্ত প্রকার "প্রতিসন্ধান"রপ বখার্থ প্রত্যকের অপনাপ করিতে হয়। ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ সম্প্রদার ঐরপ আত্মা মানেন নাই। তাহাদিগের মতে "অহং অহং" এইরূপ কণস্থারী বিজ্ঞানের সমষ্টি ভিন্ন আত্মা বলিরা আর কোন পদার্থ নাই। কিন্তু মধন আত্মার পুর্বেক্সিক্ত প্রকার "প্রতিদন্ধান" হুইতেছে, তথন আত্মাকে কণকালনাত্ৰ স্থায়ী কোন পদাৰ্থ বলা যায় না। আত্মার প্রত্যক্ষ বিষয়ের আবার বখন করণ হইতেছে, তখন করণকাল পর্যান্ত হায়ী আন্ধা অবস্তই

জাছে। এইরণে ইকার হারা এবং হেব, বছ, হুবৰ, ছুবৰ ও জানের হারা দেহাদি ভিন

চিরস্থায়ী আত্মার সন্ত্রান হর। স্কুতরাং স্থানাক ইচ্ছা প্রভৃতি আত্মার শিষ্ণ অর্থাৎ অন্তর্মাণক।

ভাষ্য। যজ্জাতীয়স্তার্থস্থ সন্নিক্ষাৎ স্থমাজ্যোপলব্ধান্ তজ্জাতীয়-মেবার্থং পশুলু পাদাভূমিছভি। সেয়মাদাভূমিছো একস্থানেকার্থদর্শিনো দর্শনপ্রতিসন্ধানাদ্ভবতি লিক্ষাত্মনঃ। নিয়তবিষয়ে হি বুদ্ধিভেদমাত্রে ন সম্ভবতি দেহাস্তরবদিতি। এবমেকস্তানেকার্থদর্শিনো দর্শনপ্রতি-সদ্ধানাদ্তঃখহেতো দ্বেঃ। যজ্জাতীয়োহস্তার্থঃ—হুখহেতুঃ প্রসিদ্ধ-ন্তজ্জাতীয়মর্থং পশ্যনাদাতুং প্রয়ততে দোহয়ং প্রয়ত্ন একমনেকার্থদর্শিনং দর্শনপ্রতিসন্ধাতারমন্তরেণ ন স্থাৎ। নিয়তবিষয়ে হি বুদ্ধিভেদমাতে ন সম্ভবতি দেহাস্তরবদিতি। এতেন ছঃথহেতো প্রয়াভা ব্যাখ্যাতঃ। স্থতঃথস্মত্যা চায়ং তৎসাধনমাদদানঃ স্থম্পলভতে, ছঃথম্পলভতে, স্থতঃথে বেদয়তে, পূর্ব্বোক্ত এব হেতুঃ। বুভূৎসমানঃ থলমং বিমুশতি কিং স্থিদিতি। বিমূশংশ্চ জানীতে ইদমিতি। তদিদং জ্ঞানং বুভূৎদা-বিমশভ্যামভিন্নকর্তৃকং গৃহ্মাণমান্ধলিঙ্গং, পূর্বেবাক্ত এব হেতুরিতি। তত্র দেহান্তরবদিতি বিভজ্যতে। যথা অনাজ্যাদিনো দেহান্তরেরু নিয়তবিষয়া विकारिका न প্রতিসন্ধীয়তে তথিকদেহবিষয়া অপি न প্রতিসন্ধীয়েরন অবিশেষাং। সোহরমেকদত্ত্ত সমাচারঃ স্বয়ং দৃষ্ঠস্ত স্মরণং নাম্যদৃষ্ঠস্ত नामृकॅटळाडि। अवः अनु नानामञ्जानाः ममाठादबार्क्यमृकेमत्या न সারতীতি। তদেতভুভয়মশকামনাস্থাদিনা ব্যবস্থাপদ্মিতুমিতি এবমুপ-পল্লমন্ত্রাত্তোতি।

অনুবাদ। যে জাতীয় পদার্থের সন্নিকর্ষবশতঃ (ইন্দ্রিয়ের সহিত সম্বন্ধ-বিশেষ-বশতঃ) আত্মা (অহংজ্ঞানের বিষয়-পদার্থ) স্থুখ উপলব্ধি করিয়াছিলেন, ভঙ্জাতীয় পদার্থকেই দর্শন করতঃ (ঐ আত্মা) গ্রহণ করিবার নিমিত্ত ইচ্ছা করেন, সেই এই গ্রহণ করিবার নিমিত্ত ইচ্ছা—অনেকার্থদর্শী অর্থাৎ বিভিন্ন-কালীন নানা পদার্থদর্শী এক ব্যক্তির দর্শন-প্রতিসন্ধান হেতুক (অর্থাৎ "বে জাতীয় স্থুখজনক পদার্থকে পূর্বের দেখিয়া যে আমি এখন তাহাকে স্থুখজনক বলিয়া শ্বরণ করিতেছি, সেই আমিই ভঙ্জাতীয় পদার্থকে দর্শন করিতেছি," এইরূপ প্রভাতিজ্ঞা হয় বলিয়া) আত্মার (পূর্ব্বাপরকালস্থায়ী একটি অহংজ্ঞানের বিষয়-পদার্থের) লিক্স অর্থাৎ অনুমাপক

হয়। "নিয়তবিষয়" অর্থাৎ যাহার বিষয় ব্যবস্থিত বা নির্দিন্ট, এমন "বুদ্ধিভেদমাত্রে" অর্থাৎ ক্ষণিক-বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ-সম্প্রদায়-সম্মত আলয়বিজ্ঞান নামক ক্ষণিক-বুদ্ধি-বিশেষ-মাত্রে দেহাস্তরের ন্থায় অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত বৌদ্ধ-সম্প্রদায়ের মতে ভিন্ন দেহে যেমন আলয়-বিজ্ঞানের ঐক্লপ প্রতিসন্ধান হয় না, তত্রপ (একদেহেও পূর্বেবাক্ত প্রতিসন্ধান) সম্ভব হয় না।

(ইচ্ছার পরে ঘেষের আফ্-লিক্স্ম ব্যাখ্যা করিতেছেন)। এইরূপ (পূর্ব্বাক্ত প্রকারে উৎপায়নান) তৃঃখজনক পদার্থ-বিষয়ে ছেম অনেকার্থনশা এক ব্যক্তির (পূর্ব্বাক্ত প্রকার) দর্শনপ্রতিসন্ধান-হেতুক আত্মার লিক্স হয়। প্রযন্তের আত্মলিক্স্ব ব্যাখ্যা করিতেছেন) যে জাতীয় পদার্থ এই আত্মার ক্ষুখজনক বলিয়া "প্রসিদ্ধ" (জ্ঞাত), তজ্জাতীয় পদার্থকে দর্শন করতঃ (তিনি) গ্রহণ করিবার নিমিত্ত প্রযন্ত্র করেন, সেই এই প্রযন্ত্র অনেকার্থদর্শা একটি দর্শন-প্রতিসন্ধাতা অর্থাৎ পূর্ব্বাক্ত প্রকারে প্রত্যভিজ্ঞাকারী ব্যক্তি ব্যতীত হয় না। নিয়ত বিষয়বৃদ্ধিভেদমাত্রে দেহান্তরের ক্যায় (সেই প্রত্যভিজ্ঞা-বিশেষ) মন্তব হয় না। (স্থতরাং পূর্বেবাক্ত প্রযন্তর ব্যাখ্যাক আরা) ত্রংখজনক পদার্থে প্রযন্তর ব্যাখ্যাত হইল। (অর্থাৎ স্থাজনক পদার্থে প্রযন্তর ব্যাখ্যাক আরা) ত্রংখজনক পদার্থে প্রযন্তর ব্যাখ্যাক হয় । (অর্থাৎ স্থাজনক পদার্থে প্রযন্তর ব্যাখ্যাক বারা) ত্রংখজনক পদার্থে প্রযন্তর ব্যাখ্যাক হয়ন, ত্রংখ-জনক পদার্থে প্রযন্তর ব্যাখ্যাক ব্রার স্থাজনক পদার্থে প্রযন্তর সেই ভাবে প্রত্যভিজ্ঞার সাহায্যে) আত্মার অনুমাণক ব্রুবিতে হইবে)।

্মেশ ও ছংখের এক সঙ্গে আক্সলিক্ষ ব্যাখ্যা করিতেছেন) সুখ ও ছংখের স্মৃতিবশতঃ এই আক্মা তাহার সাধনকে ( ফুখ-সাধন পদার্থ ও ছংখসাধন পদার্থকে ) গ্রহণ করতঃ স্থশ উপলব্ধি করেন, ছংখ উপলব্ধি করেন, স্থশ ছংখের কনুভব করেন; পূর্বেরাক্তই হেতু ( অর্থাৎ যে আমি পূর্বের স্থখ ছংখের কনুভব করিয়াছিলাম, সেই আমিই তাহার স্মরণ পূর্বের তাহার সেই সাধন গ্রহণ করতঃ স্থশ ও ছংখ লাভ করিয়া তাহার উপলব্ধি করিতেছি। এইরূপ পূর্বেরাক্ত প্রকার প্রতিসন্ধানই ঐ ক্ললে স্থভংখের প্রথম অনুভব, তাহার স্মরণ ও পুনরায় স্থখ-ছংখামুভবের এক-কর্ত্ত্বক নিশ্চয়ে হেতু। স্থতরাং ঐরূপে জায়্মান স্থখ ও ছংখও চিরন্থির আত্মার অনুমাপক )।

(জানের আত্মলিকত ব্যাখ্যা করিতেছেন) বুজুৎসমান হইয়া অর্থাৎ কোন পদার্থ বুঝিতে ইচ্ছা করতঃ এই আত্মা "ইহা কি ?" এইরূপে সংশয় করেন, সংশয় করতঃ "ইহা" এইরপ জানেন (নিশ্চয় করেন), সেই এই জ্ঞান (পরবর্ত্তী নিশ্চয়াত্মক জ্ঞান) বুঝিবার ইচ্ছা ও সংশয়ের সহিত এককর্ত্বক বলিয়া জ্ঞায়মান হইয়া অর্থাৎ যে আমি বুঝিবার ইচ্ছা করিয়া সংশয় করিয়াছিলাম, সেই আমি নিশ্চয় করিতেছি, এইরপ প্রত্যভিজ্ঞা নামক মানস-প্রত্যক্ষের বিষয় হইয়া আত্মলিঙ্গ অর্থাৎ চিরন্থির আত্মার অনুমাণক হয়। পূর্বেরাক্তই হেতু (অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত প্রকার প্রতিসন্ধান বা প্রত্যভিজ্ঞাই ঐ স্থলে বুঝিবার ইচ্ছা, সংশয় ও নিশ্চয়ের এক-কর্ত্বক নিশ্চয়ে হেতু)।

তন্মধ্যে (পূর্বেবাক্ত কথার মধ্যে) "দেহান্তরবৎ" এই কথাটি বিশদরূপে বুঝাইতেছি। যেমন অনাত্মবাদীর অর্থাৎ ঘাঁহারা "অহং অহং" এই জাকারের ক্ষণিক বিজ্ঞান-প্রবাহ ভিন্ন আন্থা বলিয়া আর কোন পদার্থ মানেন না, সেই ক্ষণিক-বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ সম্প্রদায়ের (মতে) দেহাস্তর-সমূহে অর্থাৎ নিজ দেহ হইতে ভিন্ন দেহে "নিয়ত বিষয়" ( ক্ষণকাল-মাত্র-স্থায়ী বলিয়া যাহাদিগের প্রত্যেকের বিষয় ব্যবস্থিত বা নিয়মবন্ধ এমন ) বুদ্ধি-ভেদগুলি ( আলয়-বিজ্ঞান নামক বুদ্ধি-বিশেষ-গুলি) প্রতিদংহিত অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রকারে প্রত্যভিজ্ঞার বিষয় হয় না, তদ্রপ একদেহগত (নিজ নিজ দেহগত) বুদ্ধিভেদগুলিও ( আলয়-বিজ্ঞান নামক অহংজ্ঞানগুলিও) প্রতিসংহিত (পূর্ব্বোক্ত প্রকারে প্রত্যভিজ্ঞাত) হইতে পারে না। কারণ, বিশেষ নাই। ( অর্থাৎ ভিন্নদেহগত বিজ্ঞানগুলি যেমন ভিন্ন, তক্রপ নিজ দেহগত বিজ্ঞানগুলিও পরস্পর ভিন্ন। ভিন্ন আত্মার যখন পূর্বেবাক্ত প্রকার প্রত্যভিজ্ঞা হয় না, তখন একদেহগত ভিন্ন আত্মারও পূর্ব্বোক্ত প্রত্যভিজ্ঞা হইতে পারে না। ভিন্ন দেহগত বিজ্ঞান হইতে এক দেহগত বিজ্ঞানগুলিতে প্রত্যভিজ্ঞার উপযোগী কোন বিশেষ নাই ) সেই এই এক আন্থার সমাচার (সিকাস্ত)— স্বয়ংদৃষ্ট পদার্থের স্মরণ হয়, অত্যদৃষ্ট এবং অদৃষ্ট (অজ্ঞাত ) পদার্থের স্মরণ হয় না। এই রূপই নানা আক্রার সমাচার (সিদ্ধান্ত )—অত্য কর্ত্তক দৃষ্ট পদার্থ অত্য ব্যক্তি স্মরণ করে না ( অর্থাৎ প্রতিদেহে এক আত্মাই হউক, আর ক্ষণিক বিজ্ঞানরূপ অসংখ্য আত্মাই হউক, উভয় পক্ষেই স্বয়ংদৃষ্ট পদার্থের স্করণ এবং স্বত্তদৃষ্ট পদার্থের অম্মরণ, এই চুইটি সিদ্ধান্ত )। সেই এই উভয় ( উভয়-পক্ষ-স্বীকৃত স্বয়ংদৃষ্ট পদার্থের স্মরণ এবং অন্যদৃষ্ট পদার্থের অস্মরণ ) অনান্ধবাদী অর্থাৎ যিনি অহং অহং এই আকারের ক্ষণিক বিজ্ঞান ভিন্ন চিরস্থির আন্থা মানেন না, সেই ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ-সম্প্রাদায় ব্যবস্থাপন করিতে পারেন না। এইরূপে (কবিত প্রকারে ) আত্মা ( চিরস্থির অহংজ্ঞানের বিধয়-পদার্থ ) আছেন, ইহা সিদ্ধ হয়।

টিগ্রনী। এই শাস্ত্রের পরম প্রয়েজন অপবর্গ জীবাস্থারই পরমপুরুষার্থ বলিয়া প্রমেরবর্গের মধ্যে জীবাস্থাই প্রথম উলেশ করিয়া তদম্পারে প্রথমতঃ জীবাস্থারই লক্ষণ-স্থ্র বলিয়াছেন। মনোগ্রাফ্ ইচ্ছা, বেব, প্রবহু, ক্থা, ছংখ ও জ্ঞান, জীবাস্থার পৃথক পৃথক লক্ষণ। অর্থাৎ বাহাতে মনোগ্রাফ্ ঐ ইচ্ছাদি গুণ জন্মে, তাহাই জীবাস্থা। পরস্ক জীবাস্থার যেগুলি লক্ষণ, সেইগুলিই ক্রতিসিদ্ধ জীবাস্থার সাধক। ইহা বলিবার জন্ম মহর্ষি লক্ষণ-প্রকরণেও ইচ্ছাদিকে জীবাস্থার লিঙ্গ ধনিয়াই উল্লেখ করিয়াছেন এবং ভাষ্যকারও এই স্বলে মহর্ষির ঐ বিশেষ বক্তবাটি (ইচ্ছাদির আন্থ-লিঙ্গছ) ব্যাখ্যা করিয়াই স্থলার্থ বর্ণন করিয়াছেন।

নিজ-দেহবর্ত্তী জীবাত্মা সর্বজীবেরই মানস-প্রত্যক-দির। আমি নাই, ইহা কেহ বুকে না; আমি আছি কি না, এরূপ দংশয়ও কাহারও হয় না। পরস্ত "আমি আছি" ইহা মনের দারা নিঃসংশ্যে সকল জীবই ব্বিয়া থাকে। যিনি ইহা ব্বিয়াও সত্যের অপলাপ করিয়া "আমি নাই" ইহা বলিবেন, তিনি নিজের অভিছের অগলাগ করিয়া উপহাসাম্পদ হইবেন। শুক্তবাদী, আত্মার একেবারে নাস্তিত্ব সাধন করিতে হাইয়া উপহাসাস্পদ হইয়াছেন। ওাঁহার আত্মার নাস্তিত্ব-সাধক প্রমাণই আত্মার অন্তিত্ব-সাধক হইরা পড়িরাছে। ফলতঃ অহংজ্ঞানের বিবর-পদার্থে সামাস্ততঃ কেছ বিবাদ করিতে পারেন না, বিবাদকারী নিজে না গাকিলে বিবাদ করে কে ? কিন্ত ভাষাকার বিশিয়াছেন; — "আন্ধা প্রত্যক্তো ন গৃহতে"। ভাষ্যকারের অভিপ্রায় এই যে, "আমি" বনিয়া শাস্ত্রার যে মানস বোধ, তাহা আত্মার সামান্ত জ্ঞান। ইহা প্রকৃত আত্ম-সাক্ষাৎকার নহে। কারণ, উহা দেহাদিতে আশ্ববৃদ্ধি। আমি কে ? ইহা বথাৰ্থক্সপে প্ৰত্যক্ষ না করিলে আশ্বার বিশেষ ভান বা প্রকৃত আত্মনাকাৎকার হর না। ঐ প্রকৃত আত্মনাকাৎকার সমাধি ব্যতীত কাহারই হইতে পারে না। মূলকথা, দেহাদিভিন্নস্বরূপে প্রাকৃত আত্মা লৌকিক প্রতাক্ষের বিষয়ই নহেন। তাহা হইলে আত্মনাক্ষাৎকারের জন্ম শ্রুতিতে আত্মার প্রবণ, মনন ও নিদিন্যাসনের বিধি থাকিবে কেন ? এই অভিপ্রারেই ভাষ্যকার প্রমাণসংগ্রবের উদাহরণ প্রদর্শন করিতেও ( তৃতীয় স্বভাষ্যে ) আত্মার লৌকিক প্রত্যক্ষের কথা না বণিয়া, যোগসমাধি-খাত অলৌকিক প্রত্যক্ষের কথাই বলিয়াছেন এবং অভুমানভাষ্যে ইচ্ছাদির দ্বারা "অপ্রত্যক্ষ" আত্মার "সামান্ততো দৃষ্ট" অন্তমানের কথাই বলিরা আসিরাছেন। কলতঃ আত্মা দেহাদিভিয়ত্ত্রণে লৌকিক প্রত্যক্ষেত্র বিষয় নহেন, ইহাই ভাষ্যার্থ। প্রথমতঃ ক্রতি প্রভৃতি আগ্রবাক্য হইতে বথার্থরূপে আত্মার প্রবন্ধ অর্থাৎ শাস্কবোধ করিতে হইবে। পরে ঐ জ্ঞান দৃঢ় করিবার জন্ম ঐ আন্মার মনন অর্থাৎ শ্রুতিদিন্ত স্থরণে অভুমান করিতে হইবে। সে কিরূপে ও তাহাই বুঝাইবার জন্ম ভান্যকার মহর্বি-স্থানের অবতারণা করিয়াছেন।

ভাষ্যে "ৰজ্বতীয়ন্ত" ইত্যাদি কথার বারা পূর্বোক্ত ব্যাপ্তি অরণ এবং "তজ্বাতীয়ং পশুন্" এই কথার বারা শিল্পপরামর্শরপ অনুমান-প্রমাণই স্থৃচিত হইরাছে। পূর্ব্বোক্ত প্রথমজাত পদার্থদর্শন ইইতে শবজাত গ্রহণেক্ষা পর্যান্ত সবগুলিই এক-কর্তৃক। এরপে জারমান ঐ ইচ্ছাই উয়াদিগের সকলের এক-কর্ত্বত্ব স্থানা করিতেছে। একই ব্যক্তি এ সবগুলির কর্তা, উহা নিঃসংশরে কি করিলা বুরিব ? তাই হেতু বলিলাছেন,—"একজানেকার্গদর্শিনো দর্শনপ্রতিদল্পানাৎ"। অর্থাৎ প্রত্যাভিজ্ঞা নামক প্রত্যক্ষ জ্ঞানের সাহায্যেই একই ব্যক্তি ঐ সবগুলির কর্ত্তা, ইহা নিঃ-সংশব্ধে বুঝা বার। কারণ, ঐ স্থলে "যে আমি বে জাতীয় স্থঞ্জনক পদার্থকৈ পূর্বের দেখিয়া এখন তাহাকে স্থপন্তনক বলিয়া স্থান্ত করিতেছি, সেই স্থামিই সেই জাতীয় পদার্থকে দেখিতেছি," এইরূপ দর্শনবিষয়ক প্রতিসন্ধান অর্থাৎ প্রত্যভিজ্ঞা হইরা থাকে। উহা সর্জ-সন্মত। ঐ প্রতাভিজ্ঞাতে পর্বায়ন্তবজন্ত সংখ্যার-বশত: ত্রবণ আবশ্রক। স্রতরাং দর্শন হইতে ত্ররণকাল পর্য্যস্ত স্থায়ী একটা কর্ত্তা আবশুক। বিনি দর্শন করিয়াছেন, তিনিই তাহার স্মরণ করিতে পারেন। দর্শনের কর্ত্তা একজন, অরণের কর্তা অন্ত, ইহা কথনই হইতে পারে না। মূল কথা, পর্কোক্ত দর্শনাদির একটি কর্তা না হইলে শর্পের সম্ভাবনা না থাকায়, পূর্ব্লেক্ত প্রকার মানদ-প্রত্যক্ষরণ সর্ব্ধসন্মত প্রত্যভিজ্ঞার উপপত্তি হয় না। স্থতরাং বুঝা হায়, বিনি ঐ স্থলে দর্শনের কন্ত্রী, স্মরণের কন্ত্রী, অনুমানের কন্ত্রী এবং ইচ্ছার কন্ত্রী, তিনিই আত্মা। তাহা হইলে প্রমোক্ত ইচ্ছার দারা চির-স্থির একটি আন্মারই অনুমান হয়, ইহা বলা হইল। শরীর অথবা চক্ষুরাদি इेल्बियरक के प्रभीन-पत्रशामित कर्छा वर्णा यात्र मा। कांत्रश, छेशांत्रा जित-श्वित नरह। हेरु खर्माहे বাল্যযৌবনাদি কালভেদে পূর্ব্বদেহের বিনাশ ও দেহাস্তর-প্রাপ্তি হইমা থাকে। বাল্যদেহের দ্বন্ত পদার্থ বৃদ্ধদেছ কিরুপে স্থান করিবে ? নেঅদৃষ্ট পদার্থ নেঅ নষ্ট হইয়া গেলে অন্ত ইচ্ছিয় কি করির। স্মরণ করিবে १ মন জ্ঞানাদির করণত্বরপেই সিদ্ধ, তাহা কর্তা হইতে পারে না। এ সকল কথা তৃতীরাধ্যানে আত্মপরীক্ষাপ্রকরণে বিশদরূপে বর্ণিত আছে। যথাত্মনেই তাহা বিশদ প্রকাশিত হইবে।

অনেক ভাষাগ্রাছে "ভবন্তী লিম্বমান্ত্রন"—এইরপ পাঠ আছে। ভাষ্যোক্ত প্রকারে গ্রহণেক্তা অনেকার্থননী এক ব্যক্তির দর্শন-প্রতিসন্ধান-প্রযুক্ত উৎপন্ন হয়। প্রথম পদার্থ দর্শন হইতে তজ্জাতীর পদার্থের পুনর্কর্শনাদি কাল পর্যান্ত স্থানী একটি আস্থানা থাকিলে ঐরূপে গ্রহণেক্তা ক্রিতেই পারে না, স্কতরাং ঐ প্রকার ইন্ডা চিব-ছির আত্মার অস্থমপিক, ইহাই ঐ পাঠ প্রকাত তাৎপর্যা। "ভবন্তী" ইহার ব্যাখ্যা উৎপদ্যমানা। তাৎপর্যাচীকাকারের বর্ণিত তাৎপর্যা গ্রহণ ক্রিলে এ পাঠ ঠিক বলিয়া মনে হয় না।

ক্ষণিকবিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ সম্প্রদায়ের মতে "অহং" এই আকারের জ্ঞান ভিন্ন চিরস্থির আদ্ধানাই। ঐ অহংজ্ঞানের নাম আলম-বিজ্ঞান। উহা ফাণিক অর্থাৎ ক্ষণকালমাত্র-হারী। পূর্ব্বজাত "অহংজ্ঞান" পরক্ষণেই আর একটি অহংজ্ঞান জ্মাইয়া বিনষ্ট হয়। এইরুপে নদী-প্রবাহের
ভায়, নীপশিখার ভাষ, "অহং অহং অহং" এইরুপ আকারে প্রতিক্ষণ জ্ঞানমান আলম-বিজ্ঞানের
প্রবাহই আদ্ধা। ইহারই নাম বিজ্ঞানস্কর্ম। ইহারই নাম চিত্ত। একদেহলত ঐ বিজ্ঞান-প্রবাহ
বা চিত্ত সেই দেহের পক্ষেই আ্মা, উহা অন্ত দেহের আ্মা নহে। পূর্ব্বোক্ত বৌদ্ধসম্প্রদায়
পূর্ব্বোক্ত প্রকার বৃদ্ধি ভিন্ন আ্মা বিলিয়া আর কিছু মানেন নাই; তাই তাহাদিগকে "বৌদ্ধত

বলা হইয়াছে। বৃদ্ধদেবের প্রকৃত মত তাঁহারা গ্রহণ করিতে পারেন নাই। তাঁহারা প্রতি-সমত নিত্য আত্মা মানেন নাই; তাই বেদ-প্রামাণা-বিশ্বাসী অান্তিকগণ তাঁহাদিগকে "নান্তিক" এবং "অনাত্মবাদী" বা "নৈরাখ্যবাদী" বলিয়া উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন। বেদবিখাদী আন্তিকগণ কেহ বেদ না মানিলেই তাঁহাকে নাস্তিক বলিতেন। মহর্ষি মন্ত্রও বেদনিক্ষককে নাস্তিক বলিয়া উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন। বিনি পরণোক মানেন না, তিনি "নান্তিক," ইহাই কিন্তু নান্তিক শব্দের বাংপত্তি-লতা অর্থ। ঐ অর্থে বেদ না মানিরাও আত্তিক হওরা বায়। ভাষ্যকার প্রকারবিত বৌদ্ধসমত "আল্য-বিজ্ঞানকে" লক্ষ্য করিয়া এখানে বলিয়াছেন,—"নিয়তবিষয়ে" ইত্যাদি। ভাষাকারের কথা এই বে, ক্ষণিক-বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধসন্মত "অহং-জ্ঞান"গুলি প্রত্যেকেই স্থণকাল-মাত্র স্বায়ী। স্থতরাং উহারা নিয়তবিষয় অর্থাৎ উহাদিগের বিষয় নির্দিষ্ট বা ব্যবস্থিত, উহারা কোন নিশিষ্ট বিষয় ভিন্ন সর্ব্ধ বিষয়ের জ্ঞাতা হুইতে পারে না। অতএব ঐ "অহংজ্ঞানে" পূর্ব্বোক দর্শন প্রতিসন্ধান হইতে পারে না। "প্রতিসন্ধান" বলিতে এখানে প্রত্যক্তিরা; উহা প্রতাক-বিশেষ। পূর্বানূভূত বিষয়ের স্মরণ ব্যতীত ঐ প্রত্যন্তিজ্ঞা নামক প্রতাকবিশেষ জন্মে না। যখন পূর্ব্বর্ণিত হলে পূর্ব্বোক্ত প্রকারে দর্শনপ্রতিসন্ধান জন্মে, ইহা অস্বীকার করিবার উপাব নাই, ( প্রত্যক্ষের অপলাপ করা বার না। মানস-প্রত্যক্ষরপ ঐ প্রত্যভিজ্ঞার মনঃ স্বতঃ প্রমাণ ) তথন ঐ স্থলে আত্মা অবশ্র তাহার পূর্বদৃষ্ট বিষয়ের অরণ করিয়া থাকে; ইঞ্ সকলকেই স্বীকার করিতে হইবে। বেলিশয়ত অহংজ্ঞানরূপ আত্মা বধন কণনাত্র-স্থায়ী, তধন বে অহংজ্ঞানরপ আত্মা পুর্বের দর্শন করিয়াছিল, পরক্ষণেই তাহার বিনাশ হওয়ায়, দে আত্মা আর পরে তাহা হারণ করিতে পারে না। পরজাত অহংজ্ঞানরূপ কোন আল্লাও তাহা হারণ করিতে পারে না। কারণ, দেই পরজাত আত্মা পূর্বেদে পদার্থ দেখে নাই, তথন তাহার জন্মই হর নাই। অন্তের দৃষ্ট পদার্থ অন্তে সরণ করিতে পারে না। যিনি জন্তা, তাঁহাতেই সংখ্যার জরে ; তজ্ঞ তিনিই শ্রণ করেন। এই দিদ্ধান্ত পূর্ব্বোক্ত বৌদ্ধ সম্প্রদারও শ্বীকার করেন, নচেং তাহাদিগের মতে একদেহগত অহংজ্ঞান-প্রবাহরূপ আত্মা অন্তদেহগত অহংজ্ঞান-প্রবাহরূপ অভ আছার দুই বিষয় স্মরণ করে না কেন ? রামের দুই বিষয় ভাষ না দেখিলে ভাষ তাহা মরণ করিতে পারে কি 📍 অতএব বৌদ্ধদমত একদেহগত ক্ষণিক "অহংজ্ঞান"গুলিও পরস্পর ভিন্ন বলিরা অস্ত-দেহগত "অহংজ্ঞান"গুলির স্তায় একে অস্তের অমুভূত বিবন্ধ শ্বরণ করিতে পারে না। স্বরণের সন্তাবনা না থাকার তাহাতে পূর্কোক্ত প্রকার প্রতিসন্ধান বা প্রত্যতিজ্ঞাও অসম্ভব। স্তরাং বৌদ্ধসমত ক্ৰিক অহংক্ষানগুলি কোনৱপেই "আয়া" হইতে পারে না। ভাষ্যকার "নিয়তবিদ্বতে" এই কথার বারা বৌদ্ধ-সমত আলম্বিজ্ঞানে প্রত্যভিজ্ঞা কেন সম্ভব নতে, ভাহার হেতু স্কুনা করিয়াছেন।

পূর্ব্বোক্ত বৌদ্ধ-সম্প্রদায় বলিয়াছেন বে, কণিক অহংজ্ঞানগুলির কোনটিই এক কণের অধিক

<sup>)। &</sup>quot;এতি নাতি বিটং বডিং" ( ০।৬ ৯০ ।—পাণিনিপ্ত। অতি পাংকাক ইতোবং নতিবঁত স আতিবং।— নাতাতি নতিবঁত স নাতিবং।—সিভাজকৌমুণী )।

কাল স্থানী না হইলেও নির্বাণ না হওৱা পর্যান্ত ঐ "অহংক্রানে"র প্রবাহ চলিতেই থাকে। ঐ অহংক্রানের প্রবাহই আরা। উহার নাম "অহংক্রান-সন্তান"। উহার মধ্যগত এক একটি "অহংক্রানের" নাম "অহংক্রানসন্তানী"। নির্বাণ না হওৱা পর্যান্ত অহংক্রান-প্রবাহরপ আরার উদ্বেদ না হওৱার তাহাতে অরণ ও প্রত্যতিক্রার কোন বাধা নাই। ভাষ্যকার এই সমাবানের অসারতা স্ট্রনার জন্তই "বুদ্ধিভেদমাত্রে" এই স্থলে "মাত্র" দক্ষের প্রবােগ করিয়া গিয়াছেন। তাবাকারের গৃত তাৎপর্য্য এই যে, বৌদ্ধ-সন্মত অহংক্রানের প্রবাহ বা সন্তান ঐ অহংক্রানসন্তানী হইতে বন্ধতঃ কোন ভিন্ন পদার্থ নহে। ঐ বুদ্ধিপ্রবাহও কতকগুলি বুদ্ধি-বিশেষ মাত্র। ক্ষণমাত্র-স্থানী বলিয়া ধখন কোন বুদ্ধিবিশেবেই পূর্বোক্ত প্রতিসদ্ধান সন্তব হর না, তথন বুদ্ধিপ্রবাহেই বা কিয়পে তাহা সন্তব হইবে ? ঐ বুদ্ধিবিশেষ ভিন্ন বৃদ্ধিপ্রবাহ ত কোন অতিরিক্ত পদার্থ নহে ? যদি ঐ অহংক্রানের প্রবাহ অতিরিক্ত পদার্থই হয়, তাহা হইলে প্র্রাণ্ড পরার্থার অরণের অন্ত তাহাকে চিন্নস্থির পরার্থাই বলিতে হইবে—তাহা হইলে চিরন্থির অতিরিক্ত আত্মা মানাই হইল,—নাম মাত্রে কোন বিবাদ নাই। যে কোন নামে চিরন্থির আত্মা মানিকেই পূর্বোক্ত বৌদ্ধ-সম্প্রদারের নিজ সিদ্ধান্ত তাগ করিতে হইবে।

এইরপে ভাষ্যকার পূর্ব্বোক্ত প্রতিসন্ধানের ছারাই ইচ্ছাদিকে চিরস্থির আত্মার অনুমাপক বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। অর্থাৎ ভাষ্য-বর্ণিত ঐ ইচ্ছাদি স্থলে পূর্ব্বদৃষ্ট পদার্থের স্মরণের সহিত পূর্ব্বলাত জ্ঞান ও পরলাত জ্ঞানের একবিষয়করপে যে প্রতিসন্ধান হয়, তাহাই চিরস্থির আত্মদিনিতে ব্যতিরেকী হেতু, স্ব্রোক্ত ইচ্ছাদি গুণই বস্তুতঃ হেতু নহে?। "পূর্ব্বোক্ত এব হেতুঃ" এই কথার ছারাও পরে ছই স্থলে ভাষ্যকার তাহার পূর্ব্বোক্ত প্রতিসন্ধানরূপ হেতুকেই সরণ করাইলছেন। ভাষ্য-বর্ণিত ইচ্ছাদি স্থলে ঐরপ প্রতিসন্ধান জন্মে বলিয়াই স্ব্রকার ইচ্ছাদিকে আত্মার লিম্ন বলিয়াছেন। লিম্ন বলিতে এখানে অনুমাপক মাত্র।

ইচ্ছাদিকে আত্মার লক্ষণ বলিবার জন্তও ঐরপ ভাবে স্থ বলিতে হইয়াছে। অনুমান-ভাষ্যে ভাষ্যকার যে ভাবে আত্মার "দামান্ততো দৃষ্ট" অনুমান বলিয়া আসিয়াছেন, ভাষা এবং দেখানে বার্তিককার প্রভৃতির কথা পূর্কেই বলা হইয়াছে। এখানেও বার্তিককার চরমকরে এই স্থ্রের দেইরপ ব্যাথান্তির প্রকাশ করিয়াছেন।

পূর্ব্বোক্ত বৌদ্দশ্মত আয়াতে তাযাকার বাৎস্তায়ন-প্রদর্শিত অনুপপত্তির উদ্বারের জন্ত দিঙ্
নাগ প্রভৃতি বৌদ্ধ নহামনীবিগণ বেরূপে আয়পক্ষ সমর্থন করিয়াছেন, উদ্যোতকর ন্তায়বাহিকে
তাহার উল্লেখ করিয়া থণ্ডন করিয়াছেন। শ্রীমদ্বাচশ্পতি মিশ্র তাৎপর্যাদীকার তাহার বিশ্ব প্রকাশ
করিয়াছেন। "শারীরক ভাব্য", "ভামতী", উদয়নের "বৌদ্ধাধিকার" ও "কুস্থমান্তলি" প্রভৃতি গ্রন্থেও
পূর্ব্বোক্ত বৌদ্ধমতের বিশ্ব সমালোচনা ও সমীচীন থণ্ডন হইয়াছে। বাহত্যভাবের সে সব কথা
এখানে পরিত্যক্ত হইল। বাৎস্তায়ন এই ন্তায়-ভাব্যে বহু স্থানেই বৌদ্ধ-প্রসঙ্গ উথাপন করিয়াছেন।

 <sup>&</sup>quot;হৃতিঃ পূর্বাণয়প্রতায়াত্রায়েককর্ত্ব। উভাত্যাং দৃহ একবিবয়ত্বেন প্রতিস্থীয়নানয়াং"—ন্যায়বার্তিকভাৎপর্যায়িক।

ইতঃপূর্ব্বেও বৌদ্ধ-প্রদাদ গিরাছে। এই স্ব্র-ভাষ্যের ভার অন্ত স্ক্র-ভাষ্যেও স্পষ্ট বৌদ্ধপ্রদাদ প্রচুর আছে—তবুও "বিশ্বকোষে" বাংস্তাদ্ধনের অতি-প্রাচীনত্ব সমর্থনের জন্ম লিখিত হইয়ছে,—
"বৈশেষিক স্ব্রের ভাষ্যকার প্রশ্বপাদ অনেক স্থলে বৌদ্ধমত নিরাকরণ করিয়াছেন; কিন্তু
বাংস্থায়ন কোথাও বৌদ্ধপ্রসাদ উত্থাপন করেন নাই" ইত্যাদি। (বিশ্বকোষ, ভাগ্ন শন্ধ—৫০১পৃষ্ঠা)।

#### ভাষা। তত্ত ভোগাধিষ্ঠানম্।

অনুবাদ। তাহার (পূর্ববসূত্রবর্ণিত জীবাক্নার) ভোগের অর্থাৎ স্থ-ছঃখানু-ভবের অধিষ্ঠান (স্থান)।

## সূত্র। চেফেন্দ্রিয়ার্থাপ্রয়ঃ শরীরম্॥১১॥

অনুবাদ। চেফীর আশ্রয় এবং ইন্দ্রিয়ের আশ্রয় এবং অর্থের অর্থাৎ ন্তৃখ-তৃংখের আশ্রয় শরীর। (অর্থাৎ চেফীশ্রেয়ন্ত, ইন্দ্রিয়াশ্রয়ন্ত ও অর্থাশ্রয়ন্ত, এই তিনটি শরীরের লক্ষণ)।

ভাষা। কথং চেফাল্রারঃ ? ঈলিতং জিহাসিতং বাহর্থমধিকৃত্য ঈলা-জিহাসা-প্রযুক্ত তত্নপায়ানুষ্ঠানলকণা সমীহা চেফা, সা যত্র বর্ত্ততে তচ্ছরীরম্। কথমিন্দ্রিয়াপ্রয়ঃ ? যত্তানুগ্রহেণানুগৃহীতানি উপদাতে টোপহতানি স্ববিষয়ের সাধ্বসাধ্যু বর্ত্ততে স এষামাপ্রয়ন্তচ্ছরীরম্। কথমর্থাপ্রয়ঃ ? যত্মিলায়তনে ইন্দ্রিয়ার্থসিলিক্র্যান্থৎপ্রয়োঃ প্রথহঃখয়োঃ প্রতিসংবেদনং প্রবর্ততে স এষামাপ্রয়ন্তচ্ছরীর্মিতি।

অনুবাদ। (পূর্বপক্ষ) চেফাল্রার কিরুপে ? (অর্থাৎ ক্রিয়ারূপ চেফাল্রার ভিন্ন অন্য পদার্থেও থাকে, আবার কোন শরীর-বিশেষেও নাই; স্থতরাং চেফাল্রায়ছ শরীরের লক্ষণ বলা যায় না)। (উত্তর) প্রাপ্তির ইচ্ছার বিষয়ীভূত অথবা পরিত্যাগের ইচ্ছার বিষয়ীভূত পদার্থকে উদ্দেশ্য করিয়া প্রাপ্তির ইচ্ছা বা পরিত্যাগের ইচ্ছাবশতঃ "প্রযুক্ত" অর্থাৎ কৃত্যত্ন ব্যক্তির তাহার (প্রাপ্তি বা পরিহারের) উপায়ামুঠানরূপ সমীহা 'চেফা'; তাহা যেখানে থাকে, তাহা "শরীর"। (পূর্বেপক্ষ)
"ইন্দ্রিয়াল্রায়" কিরুপে ? (অর্থাৎ ইন্দ্রিয়সংযুক্ত হইলেই যদি শরীর হয়, তাহা হইলে
ঘটাদি পদার্থে ইন্দ্রিয় সংযোগকালে ঘটাদি পদার্থও শরীর হইয়া পড়ে; স্থতরাং
"ইন্দ্রিয়াল্রয়ত্ব" শরীরের লক্ষণ বলা যায় না)। (উত্তর) ঘাহার অনুগ্রহের দ্বারা
অনুগৃহীত হইয়া অর্থাৎ বাহার সন্তায় সন্তাবিশিষ্ট হইয়া এবং যাহার বিনাশে অবশ্য
বিনষ্ট হইবে, এমন বহিরিন্দ্রিয়বর্গ সাধু ও অসাধু স্ববিষয়সমূহে (গন্ধাদি বিষয়সমূহে)

কর্ত্তমান হয়, তাহা ইহাদিগের (ইন্দ্রিয়-বর্গের) আশ্রয়—তাহা শরীর। (পূর্ববপক্ষ) অর্থাশ্রয় কিরুপে ? অর্থাৎ মহর্বি-কথিত গন্ধাদি "অর্থ' ঘটাদি পদার্থেও আছে; স্থতরাং "অর্থাশ্রয়ত্ব" শরীরের লক্ষণ বলা যায় না। (উত্তর) যে অধিষ্ঠানে ইন্দ্রি-রার্থ-সলিকর্ষহেতুক উৎপন্ন স্থাও দ্বঃখের অনুভূতি হয়, তাহা ইহাদিগের (স্থাণ্ডঃখরুপ অর্থের) আশ্রয়, তাহা শরীর।

টিপ্লনী। "তন্ত ভোগাধিষ্ঠানং" এই কথার ছারা ভাষ্যকার স্থ্যের অবতারণা করিয়াছেন। সুত্র-বাকোর সহিত ইহার বোজনা করিয়া ব্যাখ্যা করিতে হইবে। ভাষ্যকার প্রথমত: ঐ কথার দ্বারা শরীর আত্মার ভোগস্থান, শরীর না থাকিলে আত্মার কোন ভোগ হইতে পারে না ; স্থতরাং শরীরই আত্মার সকল অনর্গের পরম নিদান, এই তত্ত্ব জানাইয়া আত্মার পরে শরীরের কথা বলাই সংগত, ইহাই স্থচনা করিয়াছেন। 'চেষ্টাপ্রয়র', 'ইল্রিরাপ্রয়র', 'অর্গাপ্রয়র' – এই তিনটি শরী-রের পৃথকু পৃথকু লক্ষণ। চেষ্টা বলিতে ক্রিরামাত্র নহে। হিতপ্রাপ্তি ও অহিত-পরিহারের ইচ্ছাবশতঃ যরবান হইরা তাহার উপায়ামুগানরপ যে শারীরিক ক্রিরা, তাহাই চেটা। ঘটাদি পদার্থে তাহা নাই। সমাহিত ব্যক্তির শরীরে এবং পাষাণ-সধাবতী ভেকাদি-শরীরে তাহা না থাকিলেও তাহার যোগ্যতা আছে। বুক্লাদিরও চেষ্টা আছে। বুক্লাদি উভিদ্বর্গের জীবন, চৈতত্ত ও স্থগতঃথের সত্রা ম্বাদি শাস্ত্রে কীর্ত্তিত, অনেক দার্শনিক কর্তৃক সমর্থিত এবং কালিদাসাদি ক্রিগণ কর্তৃক গীত আছে। তাৎপর্যা-টাককোর বৃক্ষাদিকে শরীরের লক্ষণের লক্ষ্য বলেন নাই। ইন্দ্রিয়াশ্রর বলিতে ইন্দ্রিয়-সংগুক্ত বা ইন্দ্রিয়ের অবিকরণ নহে। শতীর থাকিলে ইন্দ্রিয় থাকে, भन्नोत्र महे रहेरल रेक्टिन महे रहा, धरे व्यर्थ भन्नोत्तरक रेक्टिनाज्ञन वला रहेनारह। धे जारव ইন্দ্রিয়াশ্রহ শরীরের লক্ষণ হইতে পারে। 'অর্থ' বলিতে এখানে গন্ধাদি ইন্দ্রিয়ার্থ নহে। গৰাদি প্ৰতাক্ষ-জন্ত স্থধ ও তৃঃধই এখানে "বৰ্গ" শব্দের প্ৰতিপাদ্য। অৰ্থাৎ গৰাদি অৰ্থ-প্ৰযুক্ত স্থত্যথের আত্রর বলিয়াই শরীরকে অর্থাত্রর বলা হইয়াছে। শরীর না থাকিলে ঐ স্থ-ছঃব इत ना धवर विश्ववाणी जोवायात भतीत-श्रामर्गरे थे स्थन्। रथत डेरणवि ७ अस्पृति स्त्र; স্তুতরাং পূর্নোক্ত "অর্থাপ্রমন্ত্র" শরীরের লক্ষণ হইতে পারে।

ভাষ্য। ভোগদাধনানি পুনঃ।

অনুবাদ। (পূর্ব্ধোক্ত আন্থার) ভোগদাধন কিন্তু, অর্থাৎ সুখছঃখ-ভোগের পরম্পরায় দাধন কিন্ত—

## সূত্র। স্থাণরসনচক্ষুস্তক্শোত্রাণীন্দ্রাণি ভূতেভাঃ॥ ১২॥

अनूबान। ज्ञज्ञ वर्शा यथा करम श्थियानि शक्ष कुम्नक खान, तमन,

চক্ষুং, বক্, শ্রোত্র, ( এই পাঁচটি ) ইন্দ্রিয় । ( অর্থাৎ আণর প্রভৃতি পাঁচটি ধর্ম্ম, আণ প্রভৃতি পাঁচটি ইন্দ্রিয়ের পাঁচটি বিশেষ লক্ষ্ণ )।

ভাষা। জিঅতানেনতি আণং, গন্ধং গৃহাতীতি। রদয়তানেনতি রদনং, রদং গৃহাতীতি। চক্টেইনেনেতি চক্লুং, রূপং পশ্যতীতি। ত্বক্সান-নিদ্রিয়ং ত্বক্, তত্পচারং স্থানানিতি। শৃণোত্যনেনেতি শোলং, শব্দং গৃহাতীতি। এবং সমাধ্যানির্বিচনসামর্থ্যাদ্বোধ্যং স্ববিষয়গ্রহণ-লক্ষণানী-দ্রিয়াণীতি। ভূতেভা ইতি নানাপ্রকৃতীনামেষাং স্তাং বিষয়নিয়মো নৈকপ্রকৃতীনাং, সতি চ বিষয়নিয়মে স্ববিষয়গ্রহণলক্ষণত্বং ভবতীতি।

অসুবাদ। ইহার ছারা আণ করে, এ জন্ম আণ। (আণ করে, ইহার অর্থ) গন্ধ গ্রহণ করে। ইহার ছারা আখাদ করে, এ জন্ম রসন। (আখাদ করে, ইহার অর্থ) রস গ্রহণ করে। ইহার ছারা দেখে, এ জন্ম চক্ষুঃ। (দেখে, ইহার অর্থ) রপ দর্শন করে। স্ক্রান অর্থাৎ চর্মান্থ ইন্দ্রিয় স্ক্। স্থান-বশতঃ অর্থাৎ চর্মা ঐ ইন্দ্রিয়ের স্থান বলিয়া তাহাতে (চর্মান্থ ইন্দ্রিয়ে ) উপচার। চর্ম্বাচক "বচ্" শন্দের লাক্ষণিক প্রয়োগ)। ইহার ছারা শ্রবণ করে, এ জন্ম শ্রোত্র, (শ্রবণ করে, ইহার অর্থ) শন্দ গ্রহণ করে। এইরূপ সমাখ্যার নির্ববচন-সামর্থ্যবশতঃ অর্থাৎ ইন্দ্রিয়ের আণ প্রভৃতি পাঁচটি সংজ্ঞার যেরূপ অর্থ ব্যাখ্যান্ত হইল, সেইরূপ অর্থে সামর্থা থাকায় ইন্দ্রিয়েগুলি স্ববিষয়গ্রহণ-লক্ষণ, ইহা বুঝিরে। (অর্থাৎ স্থা বিষয়ের উপলব্ধি সাধনম্বই আণাদি পঞ্চেন্দ্রিয়ের সামান্য লক্ষণ)। ইহারা নানাপ্রকৃতি হইলে স্থাৎ পৃথিব্যাদি ভিন্ন ভিন্ন উপাদান-সম্ভূত হইলে ইহাদিগের (আণাদি ইন্দ্রিয়রগের) বিষয় ব্যবস্থা হয়; একপ্রকৃতি হইলে অর্থাৎ কোন একটি মাত্র উপাদান-সম্ভূত হইলে ইহাদিগের বিষয় ব্যবস্থা হয় না, বিষয় ব্যবস্থা হইলেই ইহাদিগের স্ববিষয়-গ্রহণ-লক্ষণত্ব হয়, এ জন্ম 'ভূতেভাঃ' এই কথাটি বলিয়াছেন।

টিখনী। ইজিনগ্রাহ গঞ্জানি ইজিয়ার্পের পূর্কে ইজিয়ের লক্ষ্নই বক্তব্য। ঐ ইজিয়ের নামান্ত লক্ষ্ণ স্থচনার জন্তই ভাষ্যকার প্রথমতঃ "ভোগসাধনানি পূনঃ" এই ভাষ্যের বারা স্ক্রের অবতারণা করিয়ছেন। স্ক্রেরের সহিত উহার বোজনা বুবিতে হইবে। স্বথচাথের সাক্ষাংকারের নাম ভোগ। মন ভাষ্যের সাক্ষাং সাধন হইলেও আগানি ইজিয় পাঁচটি ভাষ্যের প্রস্পরায় সাধন। শরীর ভাষ্যর অবিষ্ঠান, আগানি ইজিয়বর্গই কিল্প ভাষ্যের পরস্পরায় সাধন। শহর্ষি এই একটি স্ক্রের নামান্ত লক্ষণ স্থানি বিশেষ লক্ষণ স্চনা করিয়ছেন। ভাষ্যের বারাও ঐ ইজিয়বর্গের সামান্ত লক্ষণ স্চিত হইয়াছে। ভাষ্যকার ভাষ্য দেখাইয়াছেন। স্বত্রে "ইজিয়ানি"

এই অংশ লক্ষা-নির্কেশ। উহার ব্যাথ্যা "ভ্রাণানীনি"। ভ্রাণানি শব্দের ধারা কেবল ঐ ইব্রিমবর্ণের বিশেষ উন্দেশন্তপ বিভাগ করা হর নাই, উহার ধারাই পাঁচটি লক্ষণ স্থাচিত হইরাছে। তাই ভাষাকার ঐ ভ্রাণানি শব্দের বৃহ্ণপত্তি-লভ্য অর্থের ব্যাথ্যার ধারা ঐ পাঁচটি লক্ষণ প্রকাশ করিরাছেন। যথা —গদ্ধগ্রহণের দাবন ইক্রিয় ভ্রাণেক্রিয়। রস-এহণের দাবন ইব্রিয় রসনেব্রিয়। রপণনির দাবন ইব্রিয় চক্রব্রিয়ে। স্পর্ণ-গ্রহণের দাবন চর্মান্থিত ইব্রিয় বিশিক্ষা। শক্ষ-গ্রহণের দাবন ইব্রিয় ব্যাভ্রের বিশ্বের শাখন ইব্রিয় ব্যাভ্রের বিশ্বর ক্ষাণ্টির ব্যাথ্যার ধারা। বেমন "মঞ্জ" শব্দের মঞ্চন্থ ব্যক্তিতে লাক্ষণিক প্রয়োগ ইয়, তক্রপ চর্মের অবস্থিত বলিয়া চর্ম্বরাচক "বৃহ্" শব্দের স্পর্শাহাক চর্মান্থ ইব্রিয়ে লাক্ষণিক প্রয়োগ বশ্বঃ উহার ধারা ঐ ইব্রিয়েরই প্রাহক; —স্কতরাং উহার ধারা যা যা বিষয়েরই প্রাহক; —স্কতরাং উহার ধারা যা যা বিষয়ের উপলব্ধি-সাবনগ্রই ভ্রাণানি পঞ্চেব্রিয়ের সামান্ত লক্ষণ, ইহা বুরিয়া লইতে হইবে।

বাৎস্থায়ন ভাষ্য

সাংখামতে এক "অহন্ধার" হইতেই দকন ই ক্রিয়ের উৎপত্তি। কিন্তু তাহা হইলে ঐ ইক্রিয়-वर्त्तन विषय बावणा हम ना। अभीद शक्त आर्शिक्टरमतहे विषय, अन्न हेक्टिरमन विषय नरह, রূপ চকুরিন্দ্রিরেরই বিষয়, অস্ত ইন্দ্রিরের বিষয় নতে, এইরূপে বহিরিন্দ্রিয়গুলির যে বিবয়-নিয়ম আছে, তাহা অনৌজিক হইনা পড়ে। ঐ ইন্দ্রিগুণ্ডলি ক্ষিতি, স্কল প্রভৃতি বিলাতীয় ভিন্ন ভিন্ন উপানাননভূত হইলে ঐ বিষয়-নিয়ম ইইতে পারে। মহর্ষি তৃতীয়াব্যায়ে ইহার যুক্তি প্রদর্শন করিরাছেন। ফলত: বহিবিভিরবর্গের বিষয়-বাবস্থা রক্ষার জন্তই মহর্ষি স্থাতে "ভূতেভাঃ" এই কথার ঘারা বহিরিক্রিয়গুলিকে ভৌতিক" বলিয়া গিয়াছেন। বহিরিক্রিয়-বংগর বিষয়-নির্ম থাকাতেই স্ব বিষয় গ্রহণ অর্গাৎ অবিষয়-প্রাহকত্ব বহিনিজিয়-বর্গের সামান্ত লক্ষণ হইতে পারে। তাই শেষে বলিয়াছেন,—'শ্বৰিষয়গ্ৰহণলভগৰং ভৰতি'। বহিনিন্দ্ৰিনাের মধ্যে শ্ৰবণেক্সি আকাশ নামক নিত্য ভূতস্থরূপ বলিয়া ভূতজন্ত নহে, তথাপি দ্রাণাদি চারিটি ইক্সিয়কে ভূতজন্ত বলিতে ষাইয়া বহুর অমুরোধে মহর্ষি "ভূতেভা:" এই হলে পঞ্চমী বিভক্তির প্রয়োগ করিয়ছেন। কনতঃ প্রবণেক্রিরও সাংখ্যা-সন্মত "অহতার" হইতে সমুকুত নহে, উহাও প্রণাদির স্থান ভৌতিক বা ভূতান্মক, ইহাই স্তুকার মহর্ষির তাৎপর্যা। তাৎপর্যা-টাকাকার বলিরাছেন বে, আকাশ এক হইলেও কর্ণগোলকের সহিত বিলক্ষণ সংযোগ-বিশিষ্ট আকাশই প্রবণেক্রিয়। ভিন্ন ভিন্ন কর্ণ-গোলক-সংযোগরূপ উপাধিওলি জন্ত পদার্থ বলিয়া এবং তাহাদিগের ভেনবশতঃ প্রবণেক্রিয়ওলিও প্রস্তু ও ভিন্ন বন্দিন। বাবহার-সিদ্ধ। ঐ বাবহারিক ভেদ ধরিয়াই মহর্ষি প্রবণেজ্ঞিনের পক্ষেও "ভূতেভাঃ" এইরূপ প্রয়োগ করিয়াছেন। বস্ততঃ প্রবণেদ্রির আঝাশকন্ত নছে, উহা আকাশই। ইক্সিয়-সূত্রে মনের উরেথ নাই কেন ? ইহা প্রত্যাগ-সূত্রভাষোই ভাষাকার বলিয়া আসিয়াছেন।

ভাষা। কানি পুনরিন্দ্রিয়কারণানি ? অনুবাদ। ইন্দ্রিয়-কারণ অর্থাৎ আণাদি ইন্দ্রিয়ের উপাদান ভূতকর্গ কোন্গুলি ?

<sup>)। )</sup> मह, २ वह, ३३ एक अस-हिस्सा जहा ६ वह, २ वह, ४० एक अस-हास-हिस्सी खड़ेगा।

## সূত্র। পৃথিব্যাপত্তেজো রায়ুরাকাশমিতি ভূতানি ॥১৩॥

অনুবাদ। ক্ষিতি, জল, তেজ, বায়, আকাশ, এইগুলি ( এই পাঁচটি ) ভূতবর্গ।
ভাষ্য। সংজ্ঞাশকৈঃ পৃথগুপদেশো ভূতানাং বিভক্তানাং স্থবচং
কার্য্যং ভবিষ্যতীতি।

অনুবাদ। বিভক্ত ভূতবর্গের কার্য্য স্থবচ হইবে, অর্থাৎ সহজে বলা যাইবে, এ জন্ম সংজ্ঞা শব্দগুলির দ্বারা (ভূতবর্গের) পৃথক্ উপদেশ করিয়াছেন।

টিপ্লনী। পূর্বাহ্ যে ইক্রিয়ের কারণরূপে ভ্তবর্গের উপদেশ করিয়াছেন; কিন্তু তাহাতে ভ্তবর্গের বিশেষ সংজ্ঞান্তলি বলা হয় নাই। মহর্ষি পরে ভ্তবর্গের বিশেষ বিশেষ কার্য্য যাহা বলিবেন, তাহা প্রথবোরা করিবার জন্ত এই প্রমেশ-লক্ষণ-প্রকরণেও ভ্তবর্গের সংজ্ঞান্তলি বলিয়া গিয়াছেন। লাজ-বার্তিককার এই স্ত্রের ও ভাষ্যের কোন উরেখ না করায় অনেকে বলেন, এইটি স্থা নহে। "কানি প্নরিক্রিয়কারণানি" এইরূপ প্রাণ্ণ করিয়া ভাষ্যকার নিজেই তাহার উত্তর-বাক্য লিখিয়া গিরাছেন। অর্থাৎ ঐ অংশ সমস্তই ভাষ্য।

কিন্ত শ্রীমন্বাচন্দতি মিত্র তাহার "ভারস্কীনিবন্ধ" গ্রাছে এইটিকে স্ত্রমধ্যেই গণ্য করিয়া ভার-স্বত্রের ৫২৮ সংখ্যা শিধিরা গিরাছেন। স্বতরাং ইহা স্ত্রমপেই গৃহীত হইল। "সংজ্ঞানকৈঃ পৃথপ্তপদেশঃ" ইত্যাদি ভারোর ভাবেও ভারাকারের মতে এইটি স্ত্র বলিয়াই বুঝা ধার। ইতিকার বিশ্বনাথও এইটিকে স্ব্রেকপে গ্রহণ করিয়াছেন। ১০।

ভাষ্য। ইমে তু খলু। অনুবাদ। এইগুলিই কিন্তু—

#### সূত্র। গন্ধরসরূপস্পর্শশকাঃ পৃথিব্যাদি-গুণা-স্তদর্থাঃ ॥১৪॥

স্থান। পৃথিব্যাদির গুণ (পূর্বেবাক্ত পঞ্চ ভূতের গুণ) গদ্ধ, রস, রূপ, স্পর্শ, শব্দ, ( এই পাঁচটি ) "তদর্থ" ( ইন্দ্রিয়ার্থ )।

ভাষ্য। পৃথিব্যাদীনাং যথাবিনিযোগং গুণা ইন্দ্রিয়াণাং যথাক্রমমর্থা বিষয়া ইতি।

সমুবাদ। পৃথিব। প্রভৃতির ব্যবস্থানুসারে গুণগুলি সর্থাৎ পঞ্চভূতের মধ্যে বাহার যে গুণ ব্যবস্থিত আছে, সেই গুণগুলি (গন্ধ, রস, রূপ, স্পর্শ, শব্দ) বধাক্রমে ইন্দ্রিয়বর্গের সর্থ—কি না বিষয়।

টিপ্পনী। পৃথিবাদি পঞ্চ ভূতের প্রত্যেকেই গন্ধাদি সমস্ত গুণ নাই; তাই বলিরাছেন,—"ধণাবিনিবোগম্"। অর্থাৎ পরে মহরি যে ভূতের বে গুণ বাবস্থা করিয়াছেন, তদমুদারেই এথানে
"পৃথিবাদিগুণাঃ," এই কথার অর্থ বুঝিতে হইবে। ঐ গন্ধাদি পাঁচটি গুণই "অর্থ' নামক
প্রামেয়। উহারা মুখাক্রমে আ্লাদি ইক্তিরের অর্থ অর্থাৎ বিষয়, ইহা জানাইবার জন্তই স্থ্যে
বলিয়াছেন,—"তদর্গাঃ।" তদর্থদ্ব অর্থাৎ ইক্তিয়ার্থন্নই ঐ অর্থ নামক প্রমেরের কর্মণ। তাই
ভাষ্যকার ঐ লক্ষণেরই ব্যাখ্যা করিয়াছেন,—"ইক্তিয়ার্থাং ব্যাক্রমমর্থা বিষয়াঃ"।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ বলিয়াছেন বে, স্ত্রন্থ "পুলিব্যাদিওণাঃ" এই স্থলে বন্ধীতংপুরুষ সমাসই ভাষা দি-সক্ষত। পৃথিব্যাদি গুণী ও তাহার গুণগুলি অভিন্ন পদার্থ নহে; ইহাই ঐ বঞ্চী-তংপুক্ষ দ্র্মাদের দারা মহবি জানাইয়াছেন। কিন্ত ভার-বার্ত্তিককার বহু বিচার পূর্বক সিদ্ধান্ত করিয়াছেন ষে, ঐ বলে ছন্দ-সমাদই মহর্বির অভিপ্রেত। পৃথিব্যাদি বলিতে কিতি, জল, তেজা, এই তিনটি ইন্দ্রির-প্রাক্ত দ্রব্য এবং গুল বলিতে গদ্ধাদি-ভিন্ন ইন্দ্রিরপ্রাক্ত সমস্ত গুল-কর্মাদি বুবিতে হইবে। কারণ, দেগুলিও ইক্রিয়গ্রাহা বিষয় বলিয়া ইক্রিয়ার্থ। কেবল গন্ধাদি পাঁচটি গুণকেই মহর্ষি ইক্রিয়ার্থ বলিতে পারেন না। মহর্ষি তৃতীলখায়ের প্রথম স্থবেৎ দর্শন ও স্পর্শনযোগ্য ঘট-পটাদি পদার্থকৈ "অর্থ" শব্দের ছারা প্রকাশ করিয়াছেন। ভাষবার্তিকব্যাখ্যার তাৎপর্যাটাকাকার বলিয়াছেন যে, "পৃথিব্যানীনাং" এই ভাষ্য ষন্ধীতংপুরুষের জ্ঞাপক নহে। উহা অর্থকথন মাত্র। বস্ততঃ ভাষ্য পাঠ করিলে এখানে বিখনাথের কথাই মনে আদে। তাৎপর্যাটাকাকারের নিজের মতেও এখানে ষষ্ঠাতংপুক্ষ দমাসই ভাষ্যদন্মত খলিয়া বুবা যায়। কারণ, পূর্ব্বোক্ত "ইমে তু ধন্" এই ভাষ্য-ব্যাখ্যায় তাৎপর্যাটাকাকার বলিয়াছেন বে, "তু" শব্দের দ্বারা অন্তান্ত ইন্দ্রিয়ার্থ হইতে ব্যবচ্ছেদ করিয়াছেন। অর্গাৎ ইন্দ্রিয়ার্থ জারও অনেক থাকিলেও দেওলিকে মহিষ ইন্দ্রিয়ার্গের মধ্যে উরেব করেন নাই। ইক্রিয়ার্থের মধ্যে গদাদি ইক্রিয়ার্থের তত্তভান নিঃশ্রেষদসাধক এবং উহাদিগেরই মিখ্যাজ্ঞান সংসারের নিদান; তাই মহর্ষি ঐ পাচটিকেই বিশেষ করিয়া প্রদেরমধ্যে "অর্থ" নামে উল্লেখ করিয়াছেন। তাৎপর্যাদীকাকারের এই কথার বারা বুঝা যায় যে, পৃথিব্যাদি তিনটি এবং অক্সান্ত ইক্সিকগ্রাহা গুণাদি ইক্রিয়ার্থ হইলেও মহর্ষি তাহা বুলেন নাই। স্থতরাং হন্দ্রদাদের দারা তাহাদিগের সংগ্রহ নিশুয়োজন। পরস্ত ভূতীয়াধ্যায়ে ইক্রিয়ার্থ-পরীকাছলে গন্ধাদি পাচটি ইক্রিয়ার্থেরই পরীকা করা ইইয়াছে। সেধানে ভাব্যকারের কথায় "পৃথিব্যাদিওণাঃ" এই স্থনে ষ্ট্রীতৎপুরুষ সমাসই স্পষ্ট প্রতিপন হয়। স্তরাং বার্ত্তিককারের নিজের মত তাব্য-ব্যাখ্যান প্রহণ করা যায় না II ১৪ II

ভাষ্য। অচেতনক্ত করণতা বুদ্ধের্জানং রুত্তিঃ, চেতনভাকর্ত্তুরুপলব্ধিরিতি যুক্তিবিরুদ্ধমর্থং প্রত্যাচক্ষাণক ইবেদমাহ।

অনুবাদ। অচেতন, করণ বুদ্ধির অর্থাৎ জড় অন্তঃকরণের বৃত্তি ( পরিণাম-বিশেষ ) জ্ঞান, অকর্তা চেডনের অর্থাৎ পুরুষের উপলব্ধি, অর্থাৎ অন্তঃকরণের জ্ঞান হয়, পুরুষের উপলব্ধি হয়, জ্ঞান ও উপলব্ধি ভিন্ন পদার্থ, এই যুক্তিবিরুদ্ধ অর্থ অর্থাৎ সাংখ্যসিদ্ধান্ত প্রত্যাখ্যানকারীর ভায় ( মহবি ) এই সূত্রটি বলিয়াছেন।

# সূত্র। বুদ্ধিরুপলিরিজ্ঞানিমিত্যনর্থান্তরম্॥১৫॥

অনুবাদ। বুদ্ধি, উপলব্ধি, জ্ঞান, ইহারা অর্থাৎ এই তিনটি শব্দ একার্থবােধক —এ তিনটি একই পদার্থ।

ভাষা। নাচেতনস্য করণস্য বুদ্ধেন্দ্রানং ভবিতুমইতি, তদ্ধি চেতনং স্যাৎ, একশ্চারং চেতনো দেহেন্দ্রিরসংঘাতব্যতিরিক্ত ইতি। প্রমেয়-লক্ষণার্থস্য বাক্যস্যান্থার্থপ্রকাশনমূপপত্তিসামর্থ্যাদিতি।

অনুবাদ। "অতেতন" "করণ" বুদ্ধির অর্থাৎ সাংখ্যসম্মত অস্তঃকরণের জ্ঞান হইতে পারে না। যেহেতু তাহা (অস্তঃকরণ) চেতন হইয়া পড়ে। দেহেন্দ্রিয়-সংঘাত হইতে অর্থাৎ দেহাদি মিলিত সমষ্টি হইতে তিয় এই চেতন একমাত্র। প্রমেয় লক্ষণার্থ বাক্যের ( অর্থাৎ বুদ্ধি নামক প্রমেয়ের লক্ষণোদ্দেশ্যে কবিত সৃত্রের ) অস্থার্থ প্রকাশন ( সাংখ্যমত নিষেধরূপ অস্থার্থের সূচনা ) উপপত্তি সামর্থ্য প্রযুক্ত অর্থাৎ সৃত্রে "বুদ্ধি," "উপলব্ধি" ও "জ্ঞান" এই তিনটিকে একার্থক পর্য্যায় শব্দ বলিয়া প্রকাশ করায় উহার দারা সাংখ্যমত নিষেধরূপ অস্থার্থেরও প্রকাশ হইয়া গিয়াছে।

টিয়নী। বৃদ্ধির কতিপন্ন কারণ (আন্নাদি) নিরূপণ পূর্ব্বক উদ্দেশাহ্নদারে বৃদ্ধির গকণহত্র বলিরছেন। হত্রে "বৃদ্ধি," "উপলন্ধি" ও "আন" এই তিনাট একার্থক শব্দ —ইহা বলাতেই
"বৃদ্ধির" লক্ষণ বলা হইরাছে। অর্থাৎ বাহাকে "উপলন্ধি" বলে এবং "জ্ঞান" বলে, তাহাই
"বৃদ্ধি"। বৃদ্ধি, উপলন্ধি ও জ্ঞান একই পদার্থ। প্রানিক পর্যায় শব্দ অর্থাৎ একার্থক শব্দের
দারাও পদার্থের লক্ষণ বলা বাইতে পারে। মহর্ষি এবানে তাহাই বলিরছেন। জ্ঞান পদার্থ
সকলেরই অন্তব্দনিদ্ধা; ঐ জ্ঞান ও বৃদ্ধি একই পদার্থ—ইহা বলিলে "বৃদ্ধি" কাহাকে বলে, তাহা
দকলেই বৃদ্ধিতে পারেন। "জ্ঞা" বাতু ও "বৃধ্ব" বাতুর দর্ব্বত্ত এক অর্থেই প্রন্থোগ দেখা বার। পরত্ত
ঐ ভাবে বৃদ্ধি পদার্থের গক্ষণ বলায় অর্থাৎ বৃদ্ধি, উপলব্ধি ও জ্ঞান এই তিনট্রকে একই পদার্থ বলায়
সাংখ্যার মতও নিরাক্তত হইরাছে। অবহা সাংখ্যামত নিরাকরণোক্ষেত্রে এই হত্তর বলা হর নাই,
তৃতীয়াখ্যারে "বৃদ্ধি" পরীক্ষা—প্রকরণেই মহর্ষি সাংখ্যামত নিরাকরণ করিন্বাছেন। কিন্তু এখানে
বৃদ্ধির লক্ষণ বলিতে হাইয়া স্তব্ধের বাহা বলিয়াছেন, তাহাতে সাংখ্যামত নিরাকরণকারীর জ্ঞায়ই
এই স্থ্রোট বলা হইয়াছে; তাই ভাষাকার পূর্বভাষে "প্রত্যাচক্ষাণক ইব" এই হুলে "ইব" শব্দের
দারা ইহাই হুচনা করিয়াছেন। সাংখ্যামতে "বৃদ্ধি" বলিতে অন্তক্ষেরণ এ বৃদ্ধির বৃত্তি অর্থাৎ
কোন পদার্থাকারে পরিণামবিশেষই "জ্ঞান"। উহা বৃদ্ধিরই ধশ্য, আন্তার বর্ণ্থ নহে। কারণ,
আন্তা অপনিকারি পরিণামবিশেষই "জ্ঞান"। উহা বৃদ্ধিরই ধশ্য, আন্তার বর্ণ্থ নহে। কারণ,
আন্তা অপনিকারী। চৈতন্তর্গক আন্তা চেতন ও অক্রা। চিত্তমন্তনের ভাছ স্বয়ং অপ্রকাশ

জড় বুদ্ধিতর ( অন্তঃকরণ ) চৈতজন্ত নার্স্তিগণ্ডবের ছারাপাতেই প্রকাশিত হর এবং পদার্থকে প্রকাশ করে। ঐ বুদ্ধিতে প্রতিবিধিত আত্মার দহিত পূর্ব্বোক্ত বুদ্ধিরভিরূপ জ্ঞানের যে অবাস্তব সম্বন্ধ, তাহার নাম "উপলব্ধি।" উহাই অপরিধানী আত্মার বৃত্তি। বৃদ্ধির পরিধান-বিশেষ জ্ঞান ব্দির্ট বৃত্তি। ফলত: বাংগ্যমতে "বৃদ্ধি", "জ্ঞান", "উপলব্ধি"—এই তিনটি তির তির পদার্থ। ভাষাকার এই সাংগ্যমতের সামান্ততঃ উরেখ করিয়া সামান্ততঃ তাহার অব্যক্তিকতাও সমর্থন ক্রিরাছেন। ভাষাকারের কথা এই বে, জড় অন্তঃকরণের জ্ঞান হইতে পারে না। তাহা হইলে তাহা চেতন পদার্থ হইরা পড়ে। দেহাদি হইতে ভিন্ন চেতন পদার্থ একদেহে একমাত্র, ইহা সাংখ্যের ও শিদ্ধান্ত। অন্তঃকরণকে চেতন পদার্থ বলিয়া স্বীকার করিলে এক দেহে ছুইটি চেতন পদার্থ মানা হয়,—তাহ। হইলে অন্তঃকরণের জ্ঞাত পদার্থ আয়া উপলব্ধি করিতে পারেন না। কারণ, এক চেতনের জাত পরার্থ অন্ত চেতন উপদন্ধি করিতে পারে না। জড় অন্ত:করণে জ্ঞান হইলেও তাহা বন্ধতঃ চেতন পদার্থ হয় না-কিন্ত চন্দ্রমণ্ডলে সূর্ব্যমণ্ডলের জায় সম্ভাকরণে চেতন আত্মার প্রতিবিশ্বপাত হয় বলিয়াই, অন্তঃকরণ চেতনের স্থায় হইয়া পাকে এবং তজ্জ্বতই জড় হইরাও পদার্থকে প্রকাশ করিয়া থাকে, এই সাংখ্য-সিদ্ধান্তও যুক্তিসহ নহে। কারণ, আত্মা ক্রমানগুলের তার পরিণামী পদার্থ নহে, অন্তঃকরণে তাহার প্রতিবিহপাত বাস্তব হইতে পারে না। নিরাকার নির্মিকার আত্মার প্রতিবিশ্বপাত অসম্ভব। স্থতরাং অস্তঃকরণে জ্ঞান স্বীকার করিলে তাহার স্বাভাবিক চৈত্র স্বীকার করিতেই হইবে। আয়া ও অন্তঃকরণ এই উভয়কে চেতন পদার্থ বলিয়া বদিলে দে দোষ হয়, তাহা পুর্নেই উক্ত হইয়াছে। স্ততরাং এক স্বান্থাকেই চেতন পদার্থ বলিতে হইবে। জ্ঞান তাহারই ধর্মা; বৃদ্ধি ও উপলব্ধি ঐ জ্ঞানেরই নামান্তর। উহারা সাংখ্যসত্মত ভিন্ন ভিন্ন পদার্থ নছে। ইহাই ভাষ্যকারের গৃঢ় তাৎপর্যা।

ভাষ্য। স্মৃত্যনুমানাগম-সংশয়-প্রতিভা-স্বর্গজ্ঞানোহাঃ স্থাদিপ্রত্যক্ষ-মিচ্ছানয়শ্চ মনদো লিঙ্গানি তেবু সংস্থ ইয়মপি।

অনুবাদ। "সৃতি", "অনুমান", "আগম" ( শাব্দবোধ ), "সংশয়", "প্রতিভা" ( ইন্দ্রিয়াদিনিরপেক মানস জ্ঞানবিশেষ ), "স্বপ্নজান", "উহ" ("আগতি" নামক মানস প্রত্যক্ষবিশেষ অথবা সম্ভাবনা-জ্ঞানরূপ তর্ক ), স্থাদির প্রত্যক্ষ এবং ইচ্ছাদি, মনের ( মন নামক অন্তরিন্দ্রিয়ের ) "লিঙ্গ" ( অনুমাপক )। সেওলি অর্থাৎ পূর্বোক্ত সৃতি প্রভৃতি মনের লিঙ্গগুলি থাকিতে ইহাও ( অর্থাৎ সূত্রোক্ত মুগপৎ জ্ঞানের অনুৎপত্তিও মনের লিঙ্গ )।

সূত্র। যুগপজ্জানার্ৎপতির্মনসো লিক্সম্॥১৩॥ অনুবাদ। একই সময়ে জ্ঞানের অর্থাৎ বিজাতীয় নানা প্রত্যক্ষের অমুৎপত্তি, মনের লিক্স (অনুমাণক)। ভাষ্য। অনিস্রিরনিমন্তাঃ স্মৃত্যাদয়ঃ করণান্তরনিমিন্তা ভবিতুমই-ন্তীতি। বুগপচ্চ ধলু আণাদীনাং গন্ধাদীনাঞ্চ সন্নিকর্ষেয় সংস্থ মুগপজ-জানানি নোৎপদ্যন্তে। তেনানুমায়তে অন্তি তত্তদিন্দ্রিয়সংযোগি সহ-কারি নিমিন্তান্তরমন্যাপি, যন্তাহ্দনিধের্নোৎপদ্যতে জ্ঞানং সন্নিধেশ্চোৎ-পদ্যত ইতি। মনঃ সংযোগানপেকস্থা হীন্দ্রিয়ার্থ-দন্নিকর্ষম্ভ জ্ঞানহেতুত্বে বুগপত্তৎপদ্যেরন্ জ্ঞানানীতি।

অমুবাদ। "অনিন্দ্রিয় নিমিত্ত" অর্থাৎ আগাদি বহিরিন্দ্রিয় যাহাদিগের নিমিত্ত নহে, এমন "সৃতি" প্রভৃতি (পূর্বেরাক্ত সৃতি প্রভৃতি জ্ঞান এবং ইচ্ছাদি) "করণাস্তর্রনমিত্ত" অর্থাৎ বহিরিন্দ্রিয় ভিন্ন কোন একটি করণনিমিত্তক হইবার যোগ্য। এবং একই সময়ে আগ প্রভৃতির ও গন্ধ প্রভৃতির সন্নিকর্ব হইলে একই সময়ে নিশ্চরই অনেক জ্ঞান (অনেক ইন্দ্রিয়জন্ম বিজ্ঞাতীয় অনেক প্রত্যক্ষ) উৎপন্ন হয় না; ভদ্যারা অমুমিত হয়, সেই সেই ইন্দ্রিয় সংযুক্ত, অব্যাপক অর্থাৎ অবুপরিমাণ (প্রত্যক্ষের) সহকারী কারণান্তর আছে, যাহার অসন্নিধিবশতঃ (সেই ইন্দ্রিয়ের সহিত অসংযোগ্যকশতঃ) "জ্ঞান" (সেই ইন্দ্রিয়-জন্ম প্রত্যক্ষ ) উৎপন্ন হয় না এবং সন্নিধিবশতঃ (সেই ইন্দ্রিয়ের সহিত সংযোগ্যকশতঃ) উৎপন্ন হয় আর্থাৎ সেই ইন্দ্রিয়জন্ম প্রত্যক্ষ উৎপন্ন হয়। মনঃসংযোগ্যনিরপেক্ষ ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিকর্মের প্রত্যক্ষ বিত্তাক্ষর কারণ হইলে, একই সময়ে অনেক জ্ঞান অর্থাৎ জনেক ইন্দ্রিয়জন্ম অনেক বিজ্ঞাতীয় প্রত্যক্ষ উৎপন্ন হউক।

টিখনী। বুদ্ধির পরে ক্রমপ্রাপ্ত মনের লকণ-স্থা বলিয়াছেন। মনের অনুমাপক বলাতেই মনের লকণ বলা ইইমাছে। ভাষাকার স্থাতি প্রভৃতি মনের অনুমাপকগুলি বলিয়া "ইয়মপি" এই কথার দ্বারা স্থাতাক্র "মৃগপংজ্ঞানায়ংপত্তি"রূপ মনের অনুমাপককে গ্রহণ করিয়াছেন। কর্মাং স্থাতি প্রভৃতি মনের লিম্ব থাকিলেও এই "মৃগপং-জ্ঞানায়ংপত্তি"ও মনের লিম্ব, ইহাই স্থাকারের তাংপর্যা। স্থাতি প্রস্থৃতি মনের লিম্ব কেন গ এতক্তরে উন্যাতকর-প্রদর্শিত অনুমানে পোষ দেখিয়া তাংপর্যা-টীকাকার বলিয়াছেন যে, গর্মাদির প্রত্যক্ষরুপ আত্মবিশেষগুণ ইল্রিফর্যা, তদ্ ইাল্পে প্ররুপ আত্মবিশেষগুণ মাত্রই ইল্রিফর্যা, ইহা অনুমানদির। স্থাতি প্রস্থৃতি আ্মবিশেষগুণগুলি বখন বহিরিল্রিয়-জন্তা হর না, তখন উহারিগের করণ একটি অন্তরিল্রিয় আছেই, তাহার নাম "মন"। স্বতরাং (ভাষোক্তা) স্থৃতি প্রভৃতি মনের অনুমাণক। বহিরিল্রিয় ও জন্মানারি প্রমাণ-নিরপেক্ষ মনের দ্বারা যে এক প্রকার মুখার্থ জ্ঞান হর, তাহার

নাম "প্রতিভা"। উয় "প্রাতিভ" নামেও অনেক হানে অভিহিত হইরাছে। বৈশেষিকাচার্য্য প্রশান্তণান "পনার্থবর্গনংগ্রহে" "আর্ব" জ্ঞানক "প্রাতিভ" বলিয়াছেন। দেখানে "ফ্রায়কলনী "কার প্রায়র "প্রতিভা"কেই "প্রাতিভ" কানের উরেধ লাছে। বাংভায়নও পরে "প্রাতিভ" কানের কথা বলিয়াছেন। প্রশান্তন শবে বলিয়াছেন বে, এই "প্রাতিভ" কানের কথা বলিয়াছেন। প্রশান্তপাদ শেবে বলিয়াছেন বে, এই "প্রাতিভ" কানে বহু পরিমাণে দেবগণ ও থার্মিগণেরই জন্মে, করাচিং গৌকিকদিগেরও জন্মে। যেমন—"কর্লা বলিতেছে, কল্য লাতা আদিরে, ইহা আমার মন বলিতেছে।" কন্তার ঐরপ ক্ষান ভ্রম না হইলে উহা তাহার "প্রতিভা"। যদি উহা ভ্রম বলিয়া শেবে বুঝা য়ায়, তাহা হইলে উহা "প্রতিভা" নহে। য়াহারা এই "প্রতিভার" লোহাই দিয়া, নিজের মন যাহা বলে অর্থাং নিজের মাহা ভাল লাগে, তাহাই ক্ষান্ত মনে করেন, "বিবেকের বিক্তম" বলিয়া বৈদিক মতকেও ভ্রান্ত বলেন, তাহারা এই "প্রতিভার" মাইর এই ভ্রমিত গ্রমিত হইলে গ্রমান্ত হুইরে। "ইক্রানয়শ্চ" এই হলে "আদি" শব্দের হারা ইক্রা প্রভৃতি খণগুলি বুঝিতে হইবে।

গন্ধজ্ঞান, রুদ্জান প্রভৃতি নানাজাতীয় প্রতাক একই সমরে হয় ন। ইহা মহর্ষি গোতমের অনুভবদিন দিনাত। তাই ভাষাকার "যুগণত খনু" এই স্থানে নিশ্চরার্থ "খনু" শব্দের প্ররোগ করিয়া ঐ সিদ্ধান্তের দৃঢ়তা প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। মহর্দি যথাস্থানে তাঁহার ঐ নিকান্ত সমর্থন করিয়াছেন। ঐ দিল্লান্তানুদারে বুঝা গায়, বাহু প্রতাকে এমন একটি সহকারী কারণান্তর আবন্ধক, খাহ্যর অভাবে একই সম্বে ঘ্রাণাদি অনেক ইক্রিয়ের গন্ধাদি অনেক বিষয়ের সহিত সন্নিকর্ম হইলেও একই সময়ে গ্রাদি নানা বিষয়ের নানা প্রত্যক্ষ হয় না। এ জন্ম মহর্ষি গোত্ম প্রমাণুর ভাষ অতি হুল্ল "মন" নামক পদার্থ স্বীকার করিয়া ইক্রিয়ের সহিত ঐ মনের সংযোগকে বাহু প্রত্যক্ষে কারণ বলিয়াছেন। মন প্রমাণুর ছায় সৃন্ধ বলিয়া একই সময়ে কোন এক ইক্সি ভিন্ন অনেক ইন্সিয়ের সহিত সংযুক্ত থাকিতে পারে না ; স্কণবিলকে ক্রত বেগৰপতঃ এক ইন্সিয় হুইতে অন্ত ইন্দ্রিরে বাইতে পারে। এ জন্ত একই সমরে ঐরূপ নানা প্রত্যক্ষ হয় না, ভিন্ন ভিন্ন কণে ভিন্ন প্রতাক হইনা থাকে। এইনপে এক সমরে নানা জাতীন নানা প্রত্যক্ষের অরুংপত্তিবশতঃ বেরূপ লক্ষণাক্রান্ত মন নামক পদার্গ সিদ্ধ হয়, ভাষ্যকার তাহাই বলিয়া-ছেন, —"তর্ত্তিরসংবোগি সহকারি নিমিতাত্তরমব্যাণি"। ইক্সিরগত রূপাদি মন নহে, এ জন্ত বলিয়াছেন —"ইক্রিয়দংযোগি"। আকাশাদি মন নহে, এ জন্ত বলিয়াছেন—"দহকারি"। আলোক মন নহে, এ জন্ত বলিয়াছেন — 'নিমিত্রান্তরং" অর্থাৎ আলোক প্রভৃতি প্রত্যকের সাধারণ কারণ হইতে ভিন্ন কারণ। আত্মা মন নহে, এ জ্ঞ বলিবছেন,—"অব্যাপি"। আত্মা বিশ্বব্যাপী। মন অণুপরিমাণ। মহর্ষি মনের অনুমাপক বলিয়াই মনের এইরূপ লক্ষণ স্চনা ক্রিয়াছেন।

ভাষা। জনপ্রাপ্তা তু।

অনুবাদ। ক্রমপ্রাপ্ত কিন্তু, কর্বাৎ প্রমেয়সূত্রে উদ্দেশের ক্রমামুসারে মনের পরে প্রাপ্ত "প্রবৃত্তি" কিন্তু—

| ১জ০ ১জা

#### সূত্র। প্রবৃত্তির্বাগ্রুদ্ধিশরীরারস্তঃ ॥১৭॥

অমুবাদ। "বাগারস্ক" (বাক্যের ছারা নিষ্পন্ন ধর্মা ও অধর্মজনক কার্যা), "বুদ্ধারস্ক" (মনের ছারা নিষ্পন্ন ধর্মা ও অধর্মজনক কার্যা), "শরীরারস্ক" (শরীরের ছারা নিষ্পান্ন ধর্মা ও অধর্মা-জনক কার্য্য) "প্রস্তুতি"।

ভাষ্য। মনোহত্র বৃদ্ধিরিত্যভিপ্রেতম্। বৃধ্যতেইনেনেতি বৃদ্ধিঃ। সোহয়মারস্তঃ শরীরেণ বাচা মনসা চ পুণ্যঃ পাপশ্চ দশবিধঃ। তদেতৎ কৃতভাষ্যং দ্বিতীয়সূত্র ইতি।

অনুবাদ। এই সূত্রে "বুদ্ধি" এই শব্দের ঘারা "নন" অভিপ্রেত। ইহার ঘারা (মনের ঘারা) বুঝা যায়, এ জন্ম "বুদ্ধি"। (অর্থাৎ ভাবার্থ-নিম্পার "বুদ্ধি" শব্দের "জ্ঞান" অর্থ হইলেও "বুধ্যতেহনেন" এই ব্যুৎপত্তিতে করণার্থ-নিম্পার "বুদ্ধি" শব্দের মন অর্থ হইতে পারে, মহব্রির এখানে তাহাই অভিপ্রেত)। শরীরের ঘারা, বাক্যের ঘারা এবং মনের ঘারা পুণা ও পাপ অর্থাৎ ধর্মাজনক ও অধর্মাজনক সেই এই আরম্ভ ("প্রবৃত্তি") দশ প্রকার। ইহা দিতীয় সূত্রে কৃত-ভাষ্য হইয়াছে (অর্থাৎ শুভ্ত ও অশুভ দশ প্রকার প্রবৃত্তি দিতীয় সূত্র-ভাষ্যেই বলা হইয়াছে)।

টিগ্ননী। প্রাকৃতির লক্ষণ বলিতে মনোজন্ত প্রবৃত্তিও বলিতে হইবে। মন নিক্ষণিত না হইবে ভাগা বলা যার না,—এ জন্ত মহর্ষি মনের নিক্ষণণের পরে ক্রমপ্রাপ্ত "প্রবৃত্তি"র নিক্ষণণ করিরাছেন। ভাষাকার "ক্রমপ্রাপ্তাত্ত" এই কথার হারা হতের অবভারণা করিরা ইহাই জানাইরাছেন। ধর্ম ও অধর্মজনক গুড়াওছ কর্মাই মহর্ষির "প্রবৃত্তি" নামক প্রমেয়। তাই হতে "আরম্ভ" শব্দের হারা মহর্ষি তাহা জানাইরাছেন। এই প্রবৃত্তি-সাধ্য ধর্ম্ম ও অধর্মকেও বহুর্ষি "প্রবৃত্তি" শব্দের হারা হলবিশেষে প্রকাশ করিয়াছেন।

তাংপর্যা-চীকাকার বলিয়াছেন বে, "আরম্ভ" অর্থাং কর্মাই "প্রবৃত্তি"। উহা দিবিধ.—
ক্রানজনক এবং ক্রিয়ন্থনক। তন্মধ্যে যাহা ক্রানোংপত্তির দারা পুণ্য বা পাপের করেব, তাহা
"বাক্-প্রবৃত্তি"। ত্ত্তেত্ব "বাচ্," শব্দের দারা ক্রানজনক পনার্থমাত্তই গ্রহণ করিতে হইবে।
হতরাং মনের দারা ইট্রদেবতাদির চিন্তা ও চক্ষরাদির দারা সাধু ও অসাধু পদার্থের ক্রান প্রভৃতিও
"বাক্পর্যুত্তির" মধ্যে গণ্য। ক্রিয়াজনক প্রবৃত্তি দিবিধ,—'শরীরজন্তু' এবং 'মনোজন্ত'; শরীরের
দারা পরিত্রাণ, পরিচর্য্যা এবং দান; বাক্যের দারা নত্য, হিত, প্রিয় ও স্বাধ্যার। মনের দারা
দয়া, অশ্বহা ও শ্রহা, এই দশ প্রকার প্রথাপ্রবৃত্তি অর্থাং প্রাজনক প্রবৃত্তি। এইরূপ

উত্তলির বিপরীত ভাবে পাপ-প্রবৃত্তিও দশ প্রকার। ভাষ্টকার ছিতীর হত্তভাষ্টো দশ প্রকার পূণ্য ও পাপ-প্রবৃত্তির বর্ণনা করিরা আসিয়াছেন। ভাই এখানে আর তাহার প্রকৃতি করেন নাই। ছিতীর হতে 'প্রবৃত্তি' শল প্রবৃত্তিমাধ্য ধর্ম ও অদর্শ্ব আর্থই প্রবৃত্ত ইইরাছে। কারণ, কর্মদল ধর্ম ও অদর্শ্ব করেন মালাৎকারণ হইতে পারে না। কর্মবেধিক শলের কর্মদল ধর্মাধ্য অর্থেও গৌণ প্রয়োগ আছে। বেমন,—"জ্ঞানামিঃ কর্মকর্মাণি ভ্রমাৎ কুরতে।"—(গীতা)।

প্রচলিত পুরকগুলিতে এই স্থারের শেবে "ইতি" শব্দ আছে। কিন্তু "ভারস্থাটীকা" ও "ভারস্থানিবদ্ধ" এছে ইতি-শন্ধৃক স্থারের উরেথ নাই। স্থাতরাং "ইতি" শব্দ থাকিলে তাহা ভার্যাবারের প্রযুক্তই বুঝিতে হইবে।

### সূত্র। প্রবর্তনা-লক্ষণা দোষাঃ॥ ১৮॥

অমুবাদ। দোষগুলি (রাগ, দেয় ও মোহ) "প্রবর্ত্তনালক্ষণ" স্বর্থাৎ প্রবৃত্তি-জনকত্ব তাহাদিগের লক্ষণ এবং সমুমাপক।

ভাষা। প্রবর্ত্তনা প্রবৃত্তিহেতুকং, জ্ঞাতারং হি রাগাদয়ঃ প্রবর্ত্তরন্তি
পুণো পাপে বা, যত্র মিথ্যাজ্ঞানং তত্র রাগরেষাবিতি। প্রত্যাত্মবেদনীয়া
হীমে দোষাঃ কুমালক্ষণতো নির্দ্দিশান্ত ইতি। কর্মানক্ষণাঃ খলু রক্তদিউন্তাঃ, রক্তো হি তৎকর্ম কুরুতে যেন কর্মণা স্থং হঃখং বা লভতে
তথা দ্বিউন্তথা মৃত ইতি। রাগবেষমোহা ইত্যাচ্যমানে বহু নোক্তং
ভবতীতি।

অনুবাদ। "প্রবর্তনা" বলিতে "প্রবৃত্তি"জনকয়। রাগাদি (রাগ, বেয় ও মোহ) আত্মাকে পুণ্য বা পাপ কর্ম্মে প্রবৃত্ত করে। যেখানে (যে আত্মাতে) মিথ্যাজ্ঞান (মোহ) আছে, দেখানে (সেই আত্মাতে) রাগ (বিষয়ে অভিলাষ) ও বেষ আছে। (পূর্ববপক্ষ) "প্রত্যাত্মবেদনীয়" অর্থাৎ সর্ববজীবের মানস-প্রত্যক্ষ-সিদ্ধ এই দেখবগুলি (রাগ, দ্বেয় ও মোহ) লক্ষণের হারা অর্থাৎ অমুমানের হারা কেন নিন্ধিন্ট ইইতেছে ? (উত্তর) থেহেতু "রক্ত" (অমুরক্ত), "বিন্ট" (দ্বেষযুক্ত) এবং মৃঢ় (জ্বান্ত) জীবগণ "কর্ম্মলক্ষণ" অর্থাৎ কর্ম্মই তাহাদিগের সেইরূপে অমুমাপক। রক্ত ব্যক্তিই সেই কর্ম্ম করে, যে কর্ম্মের হারা স্থুখ বা ছঃখ লাভ করে। সেইরূপ দ্বিন্ট ব্যক্তিই সেই কর্ম্ম করে, যে কর্ম্মের হারা স্থুখ বা ছঃখ লাভ করে। তিন্দ্রপ মৃঢ় ব্যক্তিই সেই কর্ম্ম করে, যে কর্ম্মের হারা স্থুখ বা ছঃখ লাভ করে।

"রাগদ্বেষমোহা:" এই কথাটি মাত্র বলিলে অর্থাৎ "প্রবর্ত্তনালক্ষণা:" এই কথাটি না বলিয়া "দোষা রাগদ্বেমমোহা:" এইরূপ সূত্র বলিলে অধিক বলা হয় না।

িচয়নী। "রাগ", "ছেব" ও "নোহ" এই তিনটির নাম "রোয"। উহা প্রেলিভ "প্রতি"র প্রেলিজক, এ জন্ম "প্রেলিভ"র পরে "দোব" দিরপণ করিয়াছেন। 'দোবের' মনো নোহই প্রধান। কারণ, মোহবশতইে রাগ ও শ্বেষ জন্ম। ঐ রাগ ও শ্বেষই জীবকে সাফাৎ কর্মে প্রেলিভ করে। "মোহ"শ্রু বা মিথাজানশ্রু জীবের প্রাজনক বা পাপজনক কার্মো প্রবৃত্তি হয় না—অর্ধাৎ তাহার অন্তর্ভিত কর্ম ধর্মা বা অধর্ম জন্মায় না। রত দিন মোহ থাকিবে, তত দিন জীব রাগ-বেবের বশবর্তী হইনা পুণা বা পাপজনক কর্মো প্রবৃত্ত হইবেই। স্মৃতরাং প্রবর্তনাই দোবের লক্ষণ; অর্থাৎ ধর্মাধর্মজনক কর্মো প্রবৃত্তি ইখন দোব ব্যতীত হয় না, তথন তাদুশ প্রেল্বভনকদ্বই দোবের লক্ষণ। আর ঐ প্রবর্তনাই দোবের অন্তর্মাপক। স্ব্রে 'লক্ষণ' শক্ষের এক পক্ষে লিক্ষ বা অনুমাপক অর্থ বুঝিতে হইবে। রাগ, বেষ ও মোহ মনোগ্রাহ্ম আম্বাধ্যক্ষণ, স্মৃতরাং উহারা সর্মজীবের মানসপ্রত্যক্ষদির। প্রত্যক্ষ বিবরে অনুমান প্রদর্শন কেন গু এতত্ত্বের ভাষ্যকার তাহার হেতু প্রদর্শন করিরাছেন। ভাষ্যে 'কর্মলক্ষণাঃ খনু" এই স্থলে "থলু" শক্ষাই হেছগ্ন।

ভাষাধারের উত্তরপক্ষের তাৎপর্যা এই বে, রাগ, দেব ও মোহ নিজ আগ্রাতে প্রত্যাক্ষির হইলেও অল্প আত্মাতে তাহা অন্থমেয়। কোন বাক্তি হব বা ছংগজনক কার্যা করিলে এ কর্ম দারাই তাহাকে রক্ত, বিষ্ট ও মৃঢ় বলিয়া নিশ্চর করা বার। কারণ, মোহ বাতীত কাহারও রাগ বা বেব হর না। রাগ, দেব বাতীতও কাহারও হব বা ছংগজনক কর্মে প্রবৃত্তি হয় না। ফলতঃ রাগ, বেব ও বোহযুক্ত বাক্তিই হব বা ছংগজনক কর্মে করিয়া থাকে এবং দে,প্রবর্তনাবশতঃ জীব বাবা হইয়া কর্মে প্রবৃত্ত হইতেছে, সেই প্রবর্তনার আশ্রের "দোম"গুলিও জীবে আছে, এইরূপে "প্রবর্তনা"ও অল্প জীবে দোবের অনুমাণক হয়। পরন্ত রাগ, দেব ও মোহ নিজ আত্মাতে সর্ব্ব জীবের প্রত্যক্ষমিত্ব হইলেও ঐগুলি প্রবর্তনাবিশিষ্ট বলিয়া সকলের জ্ঞাত নহে। উহাদিগকে ঐরূপে জানিলে নির্দেশ জানিবে, এই অভিপ্রায়েও মহর্ষি ঐ রূপেই উহাদিগের পরিচর দিয়াছেন। "দোষা রাগহেষমোহাঃ" এইরূপ হৃত্ত বলিলে কেবল দোষগুলির সক্ষপমাত্রই বলা হয়, তাহাতে বেলী কিছু বলা হয় না।

## সূত্র। পুনরুৎপত্তিঃ প্রেত্যভাবঃ॥১৯॥

অনুবাদ। "পুনরুৎপত্তি" অর্থাৎ মরণের পরে পুনর্জন্ম "প্রেত্যভাব"।

ভাষা। উৎপদ্মশু কচিৎসত্ত্বনিকায়ে মৃত্যা যা পুনরুৎপত্তিঃ স প্রেত্য-ভাবঃ। উৎপদ্মশু সম্বন্ধশু। সম্বন্ধস্ত দেহেন্দ্রিয়বৃদ্ধিবেদনাভিঃ। পুন-রুৎপত্তিঃ পুনর্দ্ধোদিভিঃ সম্বন্ধঃ। পুনরিত্যভ্যাসাভিধানম্। যত্র কচিৎ প্রাণভূমিকায়ে বর্ত্তমানঃ পূর্ব্বোপাত্তান্ দেহাদীন্ জহাতি তং প্রৈতি।
যত্ত্রান্তত্ত্ব বা দেহাদীনভাতুপাদতে তদ্ভবতি। প্রেত্যভাবো মুখা পুনর্জম। সোহয়ং জন্মমরণপ্রবন্ধাভ্যাসোহনাদিরপবর্গান্তঃ প্রেত্যভাবো
বেদিতব্য ইতি।

অনুবাদ। কোন প্রাণি-নিকায়ে অর্থাৎ মনুষ্য, পশু প্রভৃতি কোন একজাতীয় জীবকুলে উৎপল্লের মরণের পরে যে পুনরুৎপত্তি, তাহা "প্রেত্যভাব"।
উৎপল্লের কি না,—সম্বন্ধ-বিশিষ্টের। সম্বন্ধ কিন্তু দেহ, ইন্দ্রিয়, মন, বৃদ্ধি ও বেদনার
অর্থাৎ স্থখ-ছুঃখের সহিত। "পুনরুৎপত্তি" বলিতে পুনর্ববার দেহাদির সহিত সম্বন্ধ।
"পুনঃ" এই শব্দের ঘারা অভ্যাসের অর্থাৎ জন্মের পৌনঃপুত্যের কথন হইয়াছে।
যে কোনও প্রাণিনিকায়ে ( একজাতীয় জীবকুলে ) বর্তমান হইয়া (জীব) পূর্ববপরিগৃহীত দেহাদিকে যে ত্যাগ করে, তাহা প্রেত হয়, অর্থাৎ সেই পূর্ববগৃহীত দেহাদির
ত্যাগই জীবের প্রেত্ব বা মরণ। সেই প্রাণিনিকায়ে অথবা অন্য প্রাণিনিকায়ে
যে অন্য দেহাদিকে গ্রহণ করে, তাহা উৎপদ্ধ হয় অর্থাৎ সেই অভিনব দেহাদির
গ্রহণই জীবের উৎপত্তি বা জন্ম। ফলিতার্থ- ন্মরণোত্তর পুনর্জন্মই প্রেত্যভাব।
সেই এই জন্ম-মরণ-প্রবাহের অভ্যাস অর্থাৎ পুনঃ পুনঃ জন্ম-মরণ-রূপ প্রেত্যভাব
অনাদি ( এবং ) মোক্ষান্ত জানিবে।

চিপ্পনী। প্রপূর্কক "ইণ্," গাতুর উত্তর জাচ্ প্রত্যার বোগে "প্রেত্য" শব্দ এবং "ভূ" গাতুর হুইতে "ভাব" শব্দ নিপার। প্রপূর্কক "ইণ্," গাতুর অর্থ এখানে মরণ। ভূগাতুর অর্থ উৎপত্তি। তাহা হুইলে "প্রেত্য" অর্থাৎ মরিয়া "ভাব" অর্থাৎ উৎপত্তি, ইহাই "প্রেত্যভাব" কথার ছারা বুঝা বায়। তাই ভাষাকার শেবে ফলিতার্থ বিশিয়ছেন—"প্রেত্যভাবো মৃদ্রা পুনর্জন্ম"। "নিকায়" শব্দের অর্থ এখানে সমানমন্মবিশিষ্ট অর্থাৎ একজাতীয় জীব-নমূহ। (সয়য়িণাং আরিকার:)। আয়া নিজের কর্মাকণে মনুয়াদি কোন একজাতীয় জীবকুলে উৎপর হয়। নিত্য আয়ার উৎপত্তি নাই, তাই ভাষাকার "উৎপরস্ত সম্বর্জ" এই কথার য়ায়া মগদ বর্গন করিয়াছেন। পূর্কপরিগৃহীত দেহাদির পরিত্যাগ অর্থাৎ ঐ দেহাদির সহিত আয়ার সম্বন্ধন নাম মরণ। পূর্ক্ষেজাতীয় জীবকুলে অথবা অন্ত জাতীয় জীবকুলে অভিনব দেহাদির গ্রহণ অর্থাৎ অভিনব দেহাদির গহিত আয়ার সম্বন্ধের নাম উৎপত্তি বা জন্ম। উৎপত্তি মাত্র না বলিয়া "পুনুজ্বৎপত্তি" শব্দের ছারা মহর্ষি এখানে "প্রেত্যভাবের" মন্মাদির স্বচনা করিয়া গিয়াছেন। ভূজীয়াধ্যায়ে পরীক্ষা-প্রকর্মণ ইহা যুক্তির ছারা স্মর্থন করিবেন।

## দূত্র। প্রবৃত্তিদোষজনিতোইর্থঃ ফলম্॥২০॥

অনুবাদ। "প্রবৃত্তি" (ধর্মাধর্মক) এবং "দোষ"-জনিত পদার্থ "ফল"।
ভাষ্য। স্থপত্থপদংবেদনং ফলম্। স্থবিপাকং কর্মা ভূংথবিপাকঞ্চ। তৎ পুনর্দেহেন্দ্রিয়বিষয়বৃদ্ধির্ সতীব্ ভবতীতি সহ দেহাদিভিঃ
ফলমভিপ্রেতম্। তথাহি প্রবৃতিদোষজনিতোহর্মঃ ফলমেভৎ সর্বাম্
ভবতি। তদেতৎ ফলমুপাত্তমুপাত্তং হেয়ং, ত্যক্তং ত্যক্তমুপাদেঃমিতি।
নাস্ত হানোপাদানয়োর্মিষ্ঠা পর্যবদানং বাহন্তি। স্থব্মং ফলস্ত হানোপাদানস্রোত্বগহতে লোক ইতি।

অমুবাদ। স্থাও দুংখের অমুভব ফল। কর্ম্ম স্থাফলক এবং দুঃখ-ফলক।
ভাহা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত স্থা-হঃখ ভোগ আবার দেহ, ইন্দ্রিয়, বিষয় ও বুদ্ধি থাকিলে
হয়, এ জয় দেহাদির সহিত "ফল" অভিপ্রেড, অর্থাৎ মহর্ষি দেহাদিকেও "ফল"
বলিয়াছেন। ফলিতার্থ এই য়ে, প্রবৃত্তিও দোষজনিত পদার্থ—এই সমন্ত (স্থাছঃখভোগ এবং তাহার সাধন দেহাদি সমন্ত ) "ফল" হয়। সেই এই ফল গৃহীত
হইয়া গৃহীত হইয়া আজা হয়, তাক্ত হইয়া ভাক্ত হইয়া গ্রাহ্ম হয়। ইহার অর্থাৎ
ফলের ত্যাগ ও প্রহণের "নিষ্ঠা" অর্থাৎ সমাপ্তি অথবা "পর্যাবসান" অর্থাৎ সর্বতোভাবে অবসান নাই। ফলের ত্যাগ ও গ্রহণরূপ স্রোত অর্থাৎ ভোগের ছারা এক
ফলের ত্যাগ এবং কর্ম্মের ছারা অয়্য ফলের গ্রহণ, এই ভাবে অবিশ্রাস্ত ফল-ত্যাগ ও
ফল-গ্রহণের প্রবাহ সেই এই লোককে (জীবকুলকে) বহন করিভেছে। অর্থাৎ
জীবকুল ফলের ত্যাগ ও গ্রহণরূপ স্রোতে নিরস্তর ভাসিতেছে।

টিগ্রনী। ফণ ছিবিব, — মুখা ও গৌণ। স্থা ছংখের উপভাগই মুখা ফল। দেহ, ইতিয় প্রভৃতি তাহার নাধনগুলি গৌণ ফল। ছিবিধ ফলই মহর্ষির বিব্যক্তিত। স্থানে অতিরিক্ত "অর্গ" শক্ষের প্রয়োগ করিরা মহর্ষি তাহার ঐ অভিপ্রায় স্থচনা করিরাছেন। যদিও "ফল" পদার্থগুলির ব্যানন্তব পরিচয় পূর্ণেই প্রদত্ত হইরাছে, তথাপি ফলমাত্রই "প্রবৃত্তি-দোষ-জনিত", ইহা জানিলে নির্দেশ লাভ হয়। তাই মহর্ষি "প্রবৃত্তি-দোষজনিত" বলিয়া ফলের বিশেষ পরিচয় হিরাছেন। প্রবৃত্তি বলিতে এখানে পূর্ণেকি প্রবৃত্তি-দাষ্য ধর্মা ও অধর্মা। দোষজনিত ঐ ধর্মাধর্ম্ম ফলমাত্রের অনক; স্থভরাং ফলমাত্রই প্রবৃত্তি ও দোষ-জনিত। তাৎপর্যানীকাকার বলিয়াছেন যে, কেবল প্রবৃত্তির প্রতিই দোষ কারণ নহে, প্রবৃত্তির কার্যা স্থা ও ছংখের প্রতিও দোষ কারণ, ইহা জানাইবার জন্মই মহর্ষি "প্রবৃত্তি-জনিত" না বলিয়া "প্রবৃত্তি-দোষ-জনিত" এইরূপ বলিয়াছেন। দোষরূপ জনের হারা নিক্ত আয়ুভূমিতেই ধর্ম ও অধ্যান্তপ রীক্ত স্থান্ত জন্মায়।

প্রনম্বলালেও কলের ত্যাগ ও প্রহণের সমাপ্তি হয়, তাই আবার বলিয়াছেন,—"পর্যাবদানং বা"।

অর্থাৎ প্রক্রমলে ঐ কলত্যাগ ও কলগ্রহণের অবদান-মাত্র হইলেও তত্ত্তান না হওয়া পর্যান্ত

তাহার সর্পত্যেতাবে অবদান হয় না। প্রলম্বালেও জীবের ধর্মাধর্ম প্রভৃতি থাকাম পুনঃ স্কৃতিত

আবার ঐ কলের ত্যাগ ও প্রহণ হইরা থাকে।

ভাষ্য। অথৈতদেব।

অমুবাদ। অনন্তর ইহাই অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সর্ববিধ ফলই—

## সূত্র। বাধনালকণং ছঃখম্॥২১॥

অনুবাদ। "বাধনালক্ষণ" অর্থাৎ দ্ব:খানুষক্ত বলিয়া "দু:খ"।

ভাষ্য। বাধনা পীড়া তাপ ইতি। তয়াঽতুবিদ্ধনতুষক্তমবিনি-ভাগেণ বর্ত্তমানং তৃঃখযোগাদ্তৃঃখমিতি। সোহয়ং দর্বং তৃঃখেনাতু-বিদ্ধমিতি পশ্যন্ তৃঃখং জিহাস্থৰ্জন্মনি তৃঃখদশী নির্বিদ্যতে নির্বিধো বিরজ্যতে বিরক্তো বিমুচ্যতে।

অমুবাদ। "বাধনা" বলিতে পীড়া, তাপ (অর্থাৎ যাহাকে পীড়া বলে, তাপ বলে, তাহাই বাধনা)। তাহার সহিত অর্থাৎ বাধনার সহিত অমুবিদ্ধ অনুষক্ত (সন্ধারিশিষ্ট) অবিচিছ্নভাবে বর্ত্তমান (পূর্বেরাক্তা সমস্ত কল) চুঃধ্যোগবশতঃ (হুঃথের সহিত নিয়ত সম্বন্ধবশতঃ) চুঃধ। সেই এই আত্মা (হুখামুবিদ্ধ জন্ম-বিশিষ্ট আত্মা) সমস্ত অর্থাৎ মুখ ও মুখসাধন দেহাদি হুঃথের সহিত অমুবিদ্ধ (নিয়ত সম্বন্ধ যুক্ত), ইহা দর্শন করতঃ (বোধ করতঃ) চুঃখ পরিহার করিতে ইচ্ছুক্ হুইয়া, জন্মে চুঃখদশী হুইয়া নির্বেদ প্রাপ্ত হন, নির্বিদ্ধা হুইয়া বিরক্ত (বৈরাগ্য-সম্পান) হন, বিরক্ত হুইয়া বিয়ক্ত হন।

টিয়নী। ছঃৰ না পাইলে, ছঃখ না বুঝিলে, পরম পুক্ষার্থ অপবর্গ লাভের অধিকারই হয় না এবং শরীরাদি নিরপণ না করিয়া তাহাদিগকে ছঃখ বলা বায় না। এ অন্ত অপবর্গের পুর্কেই এবং শরীরাদির পরেই ছঃখের লক্ষণস্ত্র বলিরাছেন। ছঃখ সকল জীবের স্থারিচত পদার্থ। "বায়না", "পীড়া", "তা প"—এগুলি ছঃখ বোষক পর্যায়শক। ছত্রে "বায়না" শক্ষের প্রয়োগেই ছঃখের লক্ষণ ব্যক্ত হইয়ছে। বায়না যাহার লক্ষণ অর্গাৎ অরূপ, তাহাই ছঃখ, এইরপ স্থার্থ সহজ-বুছিগমা হইলেও ভাষ্যকার সেরপ ব্যাখ্যা করেন নাই। ভাষ্যকারের কথা এই বে, স্থাও স্থান্যায়ন জন্মদি ফল-মাত্রই ছঃখায়বিছ বনিরা ছঃখ—ইহাই মহর্ষির বিবন্ধিত। তাই ভাষ্যকার প্রথমে "অবৈত্রেব" এই কথার পূরণ করিয়া মহর্ষির স্থেরের অবতারণা করিয়াছেন। ভাষ্যকারের ঐ কথার সহিত স্থান্তর বোজনা বুঝিতে হইবে।

সূত্রে "লকণ" শব্দের অর্থ অনুবল্ধ। অনুবল্ধ বলিতে সম্বন্ধ। সূথে ভাগের "অবিনাভাব" সৰক। বেণানে স্থপ আছে, দেখানে ছঃথ আছেই। শরীরে ছঃখের নিমিত্রতা সহস্ক। ইক্তিছ, বিষয় ও বৃদ্ধিতে হুঃবের দাধনত স্বন্ধ, উদ্যোতকরের "অত্বহ্ন" ব্যাব্যা এখানে এইরূপ। তাত্ার অন্তবিধ ব্যাখ্যাও দিতীয় স্ক্রেভাষা ব্যাখ্যার উক্ত হইরাছে। ভাষো "অন্তবিদ্ধং" ইহার ব্যাখ্যা "অন্তবক্তম্"। তাহার ব্যাধ্যা "অবিনির্জাগেণ বর্ত্তমানম্।" অর্গাৎ হুংখের সহিত পুরক্ ভাবে ( বিযুক্তভাবে ) বর্ত্তমান কোন স্থাদি নাই। একেবারে ছঃখনমন্ধ নাই, এমন স্থা ও স্থান্যখন শরীরাদি হইতেই পারে না; এই জন্ম স্থাদি ফলে ছঃখ শব্দের গৌণ প্ররোগ করিয়া স্থাদি ফলমাত্রকেই গৌন হথে বলা হইরাছে। তাৎপর্যাটীকাকার বলিরাছেন যে, স্ত্তে "বাধনা" শব্দের দারা বাধনাবৃদ্ধি অর্থাৎ ছঃখবৃদ্ধি পর্যান্ত বৃদ্ধিতে হইবে। যাহা ছঃখবৃদ্ধি-লক্ষণ, অর্থাৎ বাহাতে ছঃধ বলিরা বৃদ্ধি হয়, তাহাই ছঃধ। তাহা হইলে মুখ্য সৌণ উভরবিণ ছঃখই সুত্রের বারা লক্ষিত হইল। "প্রতিকুলবেদনীয়" অর্থাৎ থাহা প্রতিকুলভাবে ( অপ্রিয়ভাবে, ভাল লাগে না - এই ভাবে ) বুদ্ধির বিষয় হয়, এমন আত্মবিশেষ গুণই মুখা ছংখ। তাহাতে মুখা ছংখ বুদ্দি হর। সেই সুব্য ভংগাত্র্যক্ত স্থাদি ফলমাত্রেই গৌণ ভংগবৃদ্ধি হয়। কারণ, দেগুণি সমস্তই ছংখার্যক। স্থাদি ফল্মাত্রই ছংখ, ইহা বুকিলে, ঐরপ ভাবনা করিলে নির্মেদ লাভ করতঃ বৈরাগ্য লাভ করিয়া আত্মা মুক্তিলাভ করেন, এ জ্ঞু স্থপ ও স্থপাধন শরীরাদি ফলমাত্রেই চঃখ-ভাবনার উপদেশ করা হইয়াতে।

শ্বিদিগের পরীক্ষিত এই বৈরাগোর উপায় কাহারও ছঃগ বাড়াইয়া দিবে না। পরস্ত বৈরাগ্যমাধন করিরা ছংথ ছাসই করিনে। বৈরাগ্যের সাধন ছংখও ভয়ের সাধন করে না, ছংগ সহিক্তার মুলোভেনও করে না। পরস্ত ছঃখ সহিক্তার মুল বন্ধনই করিয়া থাকে। ছঃখ বভাবতই অপ্রির পদার্থ, ইহা সতা। শ্রুতিও "অপ্রির" শব্দের ছারা হাথের পরিচর দিয়াছেন ( "প্রিয়াপ্রিয়ে ন স্পৃশত:" )। স্থা বা ছংখনিবৃত্তির অভিসন্ধি বাতীত ছংখকে কেইই প্রিয় পদার্থ বলিয়া আলিজন করে না। ভাবুকতার আবরণে সত্য গোপন করা যায় না। তাই ভারতীয় দর্শনকার শ্ববিগণ ছংথের বীজনাশের উপায় বর্ণনা করিয়া গিয়াছেন। তাই 'বৈরাগ্য-মেবাভাং" বলিয়া ভারতগুরু ভাবুকতা ছাড়িয়া বাস্তবতবের উপদেশ করিয়া গিয়াছেন। <u>বৈরাগ্য</u> ব্যতীত কে কৰে কোন্ বিষয়ে নিৰ্ভয় হুইতে পারিয়াছেন ? কে কবে ছঃখের ভীষণ মূর্তি ভূগিতে পারিয়াছেন ? কে কবে বিষয়-মুখের চ্শেছ্ন্য মমতা-বন্ধন ছেদ করিয়া "অভ্যপদ" দাভের জ্ঞ উথিত হইতে পারিয়াছেন ? বৈরাগ্য বহু সাধনার ফল। বহু ছঃথ না পাইলে—বহু কর্ম না করিলে বৈরাগ্য নাধন হর না। ছঃখ ব্যতীত ছঃখের নির্তি হব না, তাই ভাষ্যকার বাংস্থায়ন ভাষাারস্থে ছঃথকেও "অর্গ" বলিয়া আসিয়াছেন। ছঃখ পরিহারের অন্তই ছঃখ অর্গ্যাম। হতরাং পূর্কোক্ত বৈরাগোর উপদেশ কাহাকেও হংগভীক বা অকর্মণ্য করে না। প্রস্ত প্রকৃত বোদ্ধা বৈরাগ্যের তব বুঝিদ্বা বৈরাগ্য-সাধনের জল্প বহু ক্লেশসাধ্য কঠোর পুরুষকারেই ভ্রতী হইয়া থাকেন।

স্থুৰ এবং স্থানাৰন জন্মানি প্ৰয়োজন নাই, এইরূপ বৃদ্ধি এখানে নির্বেদ । স্বন্ধ উপস্থিত সর্ব্যবিষয়েই বিভূক্ষতা বা উপেক্ষা-বৃদ্ধিই এখানে বৈরাগ্য ।

প্রচলিত অনেক পুস্তকেই এই স্তের শেষে "ইতি" শব্দ দৃষ্ট হর। কিন্ত "তাৎপর্ণ্যটীকা" ও "ভারস্থতীনিবন্ধে" ইতিশঙ্কান্ত স্তরের উল্লেখ নাই; ইতি শব্দের এখানে কোন প্রব্যোজনও নাই।

#### ভাষা। যত্র তু নিষ্ঠ। যত্র তু পর্য্যবসানং সোহয়ং।

অনুবাদ। বেখানে কিন্তু নিষ্ঠা (সমাপ্তি), বেখানে কিন্তু সর্ববতোভাবে অবসান, সেই এই—

## সূত্র। তদত্যন্তবিমোকোইপবর্গঃ॥২২॥

অনুবাদ। তাহার সহিত (পূর্বেবাক্ত মুখ্য গৌণ সর্ববিধ ছঃখের সহিত) অত্যন্ত বিয়োগ অপবর্গ।

ভাষ্য। তেন ছংখেন জন্মনাইতান্তং বিমুক্তিরপবর্গ:। কথম ? উপাত্তিত জন্মনো হানমন্তত্ত চাতুপাদানম্। এতামবস্থামপর্যান্তামপবর্গং বেদয়তেইপবর্গবিদঃ। তদভর্মজর্মমূত্যুপদং ব্রহ্ম ক্ষেমপ্রাপ্তিরিতি।

অমুবাদ। সেই জন্মরূপ চুঃখের সহিত অর্থাৎ জায়্মান শরীরাদি সর্ববৃহঃখের সহিত অত্যন্ত বিয়োগ "অপবর্গ"। (প্রনা) কি প্রকার ? অর্থাৎ জন্মরূপ হুঃখের সহিত অত্যন্ত বিয়োগ কি প্রকার ? (উত্তর) গৃহীত জন্মের ত্যাগ এবং অপর জন্মের অগ্রহণ। অবধিশুত্র অর্থাৎ চিরস্থায়ী এই অবস্থাকে (আস্থার শরীরাদি সর্ববৃহংখশৃত্য কৈবল্যাবস্থাকে) অপবর্গবিদ্গণ অপবর্গ বলিয়া জানেন। তাহা অভয়,
অক্সর, অমৃত্যুপদ, ব্রহ্ম, ক্ষেমপ্রাপ্তি। (অর্থাৎ পূর্বেনাক্ত অবস্থাই শান্তে অনেক
স্থানে ব্রহ্ম প্রভৃতি নামে কীর্ত্তিত হইয়াছে)।

টিপ্পনী। ছংখের পরে মৃত্তি। ইহাই মহর্বিক্তিত চরম প্রমের। ইহাই জীবের চরম উনতি। পূর্ব্বোক্ত কলপ্রহণ ও কলতাগের ইহাতেই সনাপ্তি, ইহাতেই পর্যাবদান। ত্রুস্থ "তং" শব্দের হারা পূর্ব্বভূত্রোক্ত ছংখই বোদ্য, তাই বাখ্যা করিয়াছেন — "তেন ছংখেন"। কেবল মুখ্য ছংখই উহার হারা বিবক্ষিত — এরূপ দ্রম না হয়, তাই আবার বলিয়াছেন — "জন্মনা"। অর্থাৎ "জান্তত যং" এইরূপ ব্যুংগতিদির "জন্মন্" শব্দের প্রয়োগ করিয়া ভাষাকার এখানে "ছংখ" শব্দের হারা লাসমান শরীরাদি গোল মুখ্য সর্ববিধ ছংখই বৃদ্ধিতে হইবে, ইহা স্কুচনা করিয়াছেন। জীবগণ কনাদিকাল হইতে জন্মপ্রবাহে ভানিরা নানা ছংখের বিচিত্র তরঙ্গে হার্ভুর্ থাইতেছে। ঐ জন্মপ্রবাহের আতান্তিক নির্ত্তি বাতীত ছংখের আতান্তিক নির্ত্তি কখনই সম্ভব নহে। সামন্তিক

রোগ নিবৃত্তির ভার প্রশ্নরকালে জীবের সাময়িক জ্বানিবৃত্তি আত্যন্তিক জ্বানিবৃত্তি নতে, তাই উহা মৃক্তি নতে; তাই বলিয়াছেন—"অত্যন্তং বিমৃক্তিং" এবং "অপগ্যন্তাম্"। কলতঃ চিরকালের জন্ত আত্মার জন্মানি সর্লজ্বংশ্যুলাবছাই কৈবলাবছা। উহাই মৃক্তির প্রকৃত স্বরূপ। ঐ মৃক্তি হইলে আর সংসার-ভর থাকে না (ন চ পুনরাবর্ত্ততে)। মৃক্তি অভয়। প্রতিও রক্ষকে পুনঃ পুনঃ "অভয়" বলিয়া কীর্ত্তন করিয়াছেন—তাই শাস্ত্র আনেক স্থানে মৃক্তিকে এন্ধ এবং মৃক্তিলাভকে ব্রহ্মলাভ বলিয়াছেন। এরূপ গৌণপ্ররোগ ভাষার প্রচুর পাওরা বায়।

বাঁহারা ব্রহ্মপরিণামবাদী অর্থাৎ ব্রহ্মই জগদাকারে পরিশাম প্রাপ্ত হইয়াছেন, ইহা বাঁহানিগের মত, তাঁহানিগকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন - "অজরং" অর্থাৎ ব্রহ্ম নির্জিকার, তাঁহার কোনরপেই পরিণাম বা পরিবর্তন হইতে পারে না।

ব্রন্ধের স্থায় মৃক্তিরও কোন দিন কিছুমাত্র পরিবর্তন নাই; তাই মৃত্তি অজর ব্রহ্মসদৃশ। এইরপ তাৎপর্য্যেই শাস্ত্রে অনেক হানে মুক্তিকে "ব্রন্ধভার" বলা হইয়াছে। "নিরঞ্জনঃ ... পরমং দামাদ্পৈতি" এই শ্রুতিতে মুক্ত বাক্তির ব্রহ্মদামালাভের কথা স্পষ্ট থাকার অভান্ত শ্রুতি ও শ্বতিতে লক্ষণার সাহায্যে সেইরপ অর্থই গ্রহণ করিতে হইবে। পরস্ক "ইদং জ্ঞানমুপান্তিতা দম সাধর্মামাগতাঃ। দর্গেহপি নোপজায়ত্তে প্রলয়ে ন বাগন্তি চ ॥" এই ভগবদ্গীতাবাক্যে মৃক্ত ব্যক্তির ত্রন্ধনাদৃহ্যলাভই স্পষ্ট প্রকটিত আছে। সেই ত্রন্ধনাদৃশ্ব কি ? তাহা বলিবার জন্তই ঐ শ্লোকের পরার্দ্ধ বলা হইয়াছে। নচেং ঐ পরার্দ্ধের উত্থাপক কোন আকাজকা বা প্রয়োজন থাকে না। "সাধর্মা" শব্দেরও প্রসিকার্থ বা মুখ্যার্থ পরিতাগে করিতে হয়। বিশিষ্ট সাদ্ভবোধের জল্প কাহাকে "এক" বলিলে লফণার হারা "একাসদৃশ" এই অর্থ গ্রহণ করা যায়। কিন্তু "একামাম", "ব্ৰদ্যাধৰ্ম্ম" প্ৰভৃতি শব্দ প্ৰয়োগ করিলে লকণার দারা তাহার ব্ৰহ্মক্রপতা অর্থ গ্রহণ করা যায় না। তাহাতে "দামা", "দাধর্মা" প্রভৃতি শব্দের প্রয়োগ নিছল হর। বিশিষ্ট গাদুগু বোধের জন্ম রাজনদৃশ ব্যক্তিকে "রাজা" বলা বায়। কিন্তু প্রকৃত রাজাকে "রাজনদৃশ" বলিয়া লক্ষণার স্বারা তাহার "রাজা" এই অর্থের কেহ ব্যাখ্যা করে না। ঐরপ লক্ষণা নিশুমাণ। উহা অপ্রসিদ্ধ ও নিশুরোজন। প্রচলিত হ্যায়-মতানুসারে শ্রুতি স্মৃতির ব্যাখ্যা করিতে অনেক হলে লক্ষণার আশ্রয় প্রহণ করিতে হয়, ইহা দত্তা; কিন্তু তাই বলিয়া অসংগত অপ্রাসিক লকণার আশ্রয় করা বার না। "সাম", "সাংখ্য" প্রভৃতি শব্দের অনংগত লক্ষণার আপ্রর না করিয়া অভাত্ত বহু শব্দের নংগত ও প্রসিদ্ধ লক্ষণার আশ্রন্থ করাই সমীচীন ; ইহাই ভারাচার্যাগণের স্বপক্ষ সমর্থনের যুক্তি।

বৃহদেবের প্রকৃত মত বাহাই হউক, বৈনাশিক বৌদ্ধ সম্প্রদার বলিতেন, প্রদীপের আহ চিত্র বা আরার চিত্রনির্বাণই মৃক্তি। তাহাদিগকে জন্স করিয়া ভাষ্যকার বলিয়াছেন—"অমৃত্যুপদম্"। অর্গাৎ পূর্ব্বোক্ত কৈবল্যাবস্থারপ মৃক্তিকে "অমৃত্যুপদ" বলে। উহা আরার মৃত্যু নহে। আরার মৃত্যু অসম্ভব। পরস্ক আরার অত্যন্ত বিনাশ কথনও পরম পূর্বার্থ হইতে পারে না। কোন বৃদ্ধিনান্ই উহা আকাক্ষা করেন না। আরার কৈবল্যাবস্থারপ মৃক্তি হইলে, আর মরিতে হয় না। "তমেব বিদিশ্বাহতিমৃত্যুমেতি" (শ্রুতি)। "জ্লুমৃত্যুজরাত্রীপ্রিক্রিক্তাহমৃত্যুর্ম তে"—

( গীতা ) এবং উহাই আদ্বার প্রকৃত ক্ষেমপ্রাপ্তি বা মন্থলপ্রাপ্তি। উহা মরণ নহে, উহা ভীবণ নহে—উহাই প্রকৃত শান্তি।

ভাষ্য। নিতাং স্থধমান্ত্রনো মহত্ত্বন্মোক্ষে ব্যজ্যতে, তেনাভি-ব্যক্তেনাত্যন্তং বিমূক্তঃ স্থা ভবতীতি কেচিম্মগ্যন্তে। তেষাং প্রমাণা-ভাবাদকুপপত্তিঃ। ন প্রত্যক্ষং নাকুমানং নাগমো বা বিদ্যুতে নিত্যং স্থমান্ত্রনো মহত্ত্বন্মাক্ষেহভিব্যজ্যত ইতি।

অমুবাদ। মহবের ন্যার অর্থাৎ আত্মার পরম মহৎ-পরিমাণের ন্যায় মোক্ষে
আত্মার নিত্যস্থ অভিব্যক্ত ( অমুভূত ) হয়। সেই অভিব্যক্ত নিত্যস্থপের দারা
বিমৃক্ত হইয়া ( আত্মা ) অত্যন্ত স্থপী হন, ইহা কেহ কেহ মনে করেন অর্থাৎ ইহা
এক সম্প্রানায়ের মত। প্রমাণাভাববশতঃ তাহাদিগের উপপত্তি নাই। বিশাদার্থ
এই যে, মহবের ন্যায় মোক্ষে আত্মার নিত্য স্থুখ অভিব্যক্ত হয়, এ বিষয়ে প্রত্যক্ষ
প্রমাণ নাই, অমুমান প্রমাণ নাই, আগম প্রমাণও নাই।

চিপ্পনী। আয়ার মহত্ব অর্থাৎ পরমন্তং পরিমাণ আয়াতে নিতাসির থাকিলেও সংসারাবস্থার শরীরাদি প্রতিবন্ধক না প্রাক্তার অনুভূতি হয়, তল্প আয়াতে নিতাস্থা থাকিলেও মিথাক্লানবশতঃ সংসারাবস্থার থাকার তাহার অনুভূতি হয়, তল্প আয়াতে নিতাস্থা থাকিলেও মিথাক্লানবশতঃ সংসারাবস্থার ঐ নিতাস্থাবের অনুভূতি হয় না, মোকে তাহার অনুভূতি হয়। ঐ নিতাস্থাবের অভিব্যক্তিই মুক্তি। এই মতটি নবা ভারপ্রায়ে ভট্টমত বলিয়া উলিখিত ইর্রাছে। এবং নবাভায়াতার্যা রবুনাথ শিরোমণি এই ভট্টমতের পরিকার করিয়াছেন,— ইহাও অফুমিতি প্রছে গদাবর ভট্টাতার্যা ভট্টমত বলিয়া এই মতের পরিকার করিয়া শেষে কেবল কয়নাগোরব বলিয়াই এই মত মনোরম নহে, ইহা বলিয়াছেন।

তাংপর্য্যটাকাকার শ্রীমন্বাচম্পতি নিশ্র কিন্ত এখানে ভাষ্যকারের উনিধিত মতাটকে ওন্ধা-বৈতবাদী বেদান্ত মতানুসারেই ব্যাখ্যা করিয়া সেই মতের বিক্লকেই পরবর্ত্তী ভাষ্যসন্দর্ভের তাৎপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন যে, "বিজ্ঞানমানন্দং ক্রম্ম" এই শ্রুতিতে ব্রহ্ম স্থপ্যরূপ

১। নবানৈরান্ত্রিক গদাবর প্রভৃতি "নিতা হথের অভিবাজি নোক" ইহা ভট্টমত বলিরা উল্লেখ করার, উহা ভট্ট কুনারিলের মত বলিরাই অনেকের ভূচ সংখ্যার আছে। কিব ভট্টকুনারিল লোকবার্ত্তিকে "নথজাকেশপরিবারপ্রকরণে" (১০৫ লোকে) প্রথমজ্যোগ মৃত্তি হইতে পারে মা, এই মতই সমর্থন করিরাছেন। নবানৈরান্ত্রিকগণ
ভট্ট বলিরা কারাকে লক্ষা করিয়াছেন, ইহা অনুসল্লের। নিতানিরতিশর হথের অভিবাজি মৃত্তি, ইহা ভূতাত ভট্টের
মত বলিরা উব্যালার্থার কিরশাবলী প্রস্তে বেখা বার। উব্যান লিবিরাছেন—"তেতিভিভাত অকার্থানপি ঈবরজ্ঞানং
প্রীয়মস্করেশানিক্তেঃ কার্যাবের প্রজ্ঞাননপ্রস্তিতি ব্রথ:" ইত্যাবি (কিরশাবলী, প্রথম ভাগ্যা)। সেবানে
প্রকাশিক্তিরার বর্জনান উপাধ্যার লিবিরাছেন,—"হ্রথসাধনপ্রীয়নাশে নিতানিরভিশর ক্রথাভিবাজিশ্বিভিতিত
ভাট্টা মতং নিরাক্রোতি তেতিভিতিভিতিভিতি। বর্জনান্ত ঐ মতকে কেবল ভাট্ট মত বলিরাই উল্লেখ করিরাছেন।

বলিরা কথিত হইয়াছেন। এন্ধ নিত্য, স্বতরাং ঐ স্থণও নিত্য। ঐ নিত্য স্থণস্বরূপ এন্ধ আয়া হইতে অভিন। ভাষো "আয়ন:" এই স্থলে "রাহো: শির:" এই স্থলের ভাষ অভেনে বল্লা। ফলিতার্থ এই বে, মোকে আয়াস্বরূপ নিত্যস্থ অভিবাক্ত হয় অর্গাং মোক নিতাস্থপস্বরূপ। মিশ্র মহেদেরের উদ্ধৃত ভাষ্যসন্দর্ভে "মহত্ববং" এই কথাটি নাই। কিন্তু প্রচলিত সমস্ত ভাষ্যেই "মহত্ববং" এই কথাটি আছে। মিশ্র মহেদেরের বাগোর মহত্বসূত্রতি সংগত হয় না। ভাষো "মহত্ববং" এই কথাটি মা থাকিলেও পূর্বোক্ত ভাষ্যসন্দর্ভ এবং পরবর্ত্তী ভাষ্যসন্থের হারা ভাষ্যকার এই মতের বে অরুপপত্রি প্রদর্শন করিয়াছেন, তাহার প্রতি মনোগোগ করিলে গুলুবৈত বাদি-সন্মত মুক্তিই এখানে ভাষ্যকারের সমালোচিত, ইহা মনে আসে না। মুক্তিতে নিত্যানন্দের অরুভূতি হয়, তাহার দারা তৎকালে আয়া অত্যন্ত স্থানী হন, ইহাই মতবিশেষ বলিয়া ভাষ্যকার সরল ভাষার লিখিয়াছেন। মুক্তি নিত্যানন্দম্বরূপ, ভাষ্যকার এই মতের উল্লেখ করিয়াছেন বলিয়া সরলভাবে ব্রা বায় না। পরবর্ত্তী ভাষ্যসমূহের হারা ভাষ্যকার উল্লেখ করিয়াছেন করিয়াছেন—সেই কথাগুলির পর্য্যালোচনা করিয়াই ভাষ্যকার কোন্ মতের উল্লেখ ও বায় করিয়াছেন, তাহা স্থাগণ চিন্তা করিয়া শির করিবেন।

ভাষা। নিত্যস্যাভিব্যক্তিঃ সংবেদনং তস্য হেতুবচনম্।
নিত্যস্তাভিব্যক্তিঃ সংবেদনং জ্ঞানমিতি তভা হেতুববাঁট্যো যতন্তহংপদ্যত
ইতি। সুখবন্নিত্যমিতি চেৎ সংসারস্থস্য মুক্তেনাবিশেষঃ।
যথা মুক্তঃ স্থান তৎ সংবেদনেন চ সন্ নিত্যোপাপন্নস্তথা সংসারস্থোহপি প্রসন্ত্যত ইতি উভয়ন্ত নিত্যস্থাৎ।

অভারুজানে চ ধর্মাধর্মফলেন সাহচর্যাৎ যৌগপদ্যৎ গৃহৈত। যদিনমুৎপত্তিস্থানের ধর্মাধর্মফলং হংখং বা সংবেদ্যতে পর্যায়েণ, তম্ম চ নিতাসংবেদনম্ম চ সহভাবো যৌগপদ্যং গৃহেত ন হুথাভাবো নানভিব্যক্তিরন্তি, উভয়ম্ম নিতাছাৎ।

অমুবাদ। নিত্যের অর্থাৎ নিত্যস্থাধের অভিব্যক্তি কি না সংবেদন (জ্ঞান), তাহার হেতু বলিতে হইবে।

বিশদার্থ এই যে,—নিত্যের (নিত্যস্থপের) অভিব্যক্তি বলিতে (তাহার) সংবেদন কি না জ্ঞান, তাহার (সেই নিত্যস্থপজ্ঞানের) হেতু বলিতে হইবে—যাহা হইতে তাহা উৎপন্ন হয়।

স্থাের ভার (তাহা ) নিতা, অর্থাৎ ঐ নিতাস্থাধের অভিব্যক্তিও নিতা পদার্থ, ভাষার কোন কারণ নাই, ইহা যদি বল, (তাহা হইলে ) মুক্ত ব্যক্তির সহিত সংসারীর অবিশেষ হয়। বিশদার্থ এই যে,—যেমন মুক্ত ব্যক্তি নিতাসুখ এবং তাহার নিতাসু-ভূতির হারা উপপন্ন আছেন—উভয়ের ( সুধ ও সুধানুভবের ) নিত্যতাবশতঃ সংসারী ব্যক্তিও তত্রপ ( সতত নিতাসুধ-সম্ভোগী ) হইয়া পড়ে।

স্বীকার করিলে অর্থাৎ স্থমত রক্ষার্থ সংসারী ব্যক্তিও নিতাস্থ্য সম্ভোগ করে, ইহা বলিয়া বসিলে, ধর্মা ও অধর্মের কলের সহিত অর্থাৎ সাংসারিক স্থা-তুঃখের সহিত সহভাব কি না যৌ ।পদা গৃহীত হউক १ বিশদার্থ এই যে—উৎপত্তিস্থানসমূহে (চতুর্দ্ধশ ভূবনে ) এই যে ধর্মা ও অধর্মের কল স্থা ও তুঃখ যথাক্রমে (সংসারিগণ কর্ত্বক ) অনুভূত হইতেছে, তাহার অর্থাৎ সেই সাংসারিক স্থান্থংখানুভবের এবং নিত্যসংবেদনের অর্থাৎ নিতাস্থাধের নিত্যানুভবের সহভাব কি না যৌগপদা বুঝা যাউক ?—( অর্থাৎ সাংসারিক স্থানুংখ ভোগের সহিত এক সময়েই নিত্যস্থাভোগ হউক ), উভয়ের ( সুখ ও তাহার অভিব্যক্তির ) নিত্যতাবশতঃ স্থাবর অভাব নাই, অভিব্যক্তিরও অর্থাৎ ঐ নিত্যস্থাধের অনুভূতিরও অভাব নাই।

ভাষা ৷ অনিতাতে হেতুবচনম্ ৷ অথ মোক্ষে নিতাস্য স্থক্ত সংবেদনমনিতাং যত উৎপদ্যতে স হেতুবাচ্যঃ আত্মনঃসংযোগস্য নিমিত্তান্ত্রসহিত্স্য হেতুত্ম্ ৷ আত্মনঃসংযোগো হেতুরিতি চেৎ এবমপি তক্ত সহকারিনিমিত্তান্তরং বচনীয়মিতি ৷

ধর্মস্য কারণবচনম্। যদি ধর্মো নিমিত্রান্তরং তম্ম হেতুর্কাচ্যো যত উৎপদ্যত ইতি।

যোগসমাধিজস্য কার্য্যাবসায়বিরোধাৎ প্রক্রমে সংবেদন-নির্ত্তিঃ। যদি যোগসমাধিজো ধর্মো হেতৃস্তস্ত কার্য্যাবসায়বিরোধাৎ প্রলয়ে সংবেদনমত্যন্তং নিবর্তেত।

অসংবেদনে চাবিদ্যমানেনাবিশেষঃ। যদি ধর্মক্ষরাৎ সংবেদনো পরমো নিত্যং স্থাং ন সংবেদ্যত ইতি কিং বিদ্যমানং ন সংবেদ্যতেহথাবিদ্যমানমিতি নানুমানং বিশিক্ষেইস্তীতি।

অমুবাদ। অনিতাৰ হইলে হেতু বলিতে হইবে। বিশদার্থ এই যে—যদি মোক্ষে নিতা সুখের অনুভব অনিতা হয়, (তাহা হইলে) ঘাহা হইতে তাহা উৎপন্ন হয়, সেই হেতু বলিতে হইবে।

নিমিত্তান্তর সহিত আত্মনঃসংযোগেরই হেতুক হয়। বিশদার্থ এই যে,

আত্মনঃসংযোগ (নিত্য স্থামুভবে) হেতু, ইহা যদি বল, এইরূপ হইলেও ভাহার সহকারী কারণান্তর বলিতে হইবে।

ধর্মের কারণ বলিতে হইবে। বিশ্বনার্থ এই যে, যদি ধর্মা নিমিন্তান্তর হয় অর্থাৎ সংসারাবস্থায় স্থানুভবে বখন ধর্মাই আক্মনঃসংযোগের সহকারী কারণ, তখন ঐ দৃষ্টান্তে মোলে নিত্যস্থানুভবেও ধর্মাই যদি সহকারী কারণ বল, (তাহা হইলে) তাহার (সেই ধর্মের) কারণ বলিতে হইবে, যাহা হইতে (সেই ধর্ম্ম) উৎপন্ন হয়। যোগসমাধি-জাত ধর্মের কার্য্য সমাপ্তির সহিত বিরোধবশতঃ বিনাশ হইলে সংবেদনের (নিত্যস্থানুভুতির) নির্ভি হয়। বিশ্বনার্থ এই যে, যদি যোগ-সমাধিজাত ধর্মা (মোলে নিত্যস্থানুভবের) কারণ হয় অর্থাৎ সহকারী কারণ হয়, তাহা হইলে, তাহার (ঐ ধর্মের) কার্য্য সমাপ্তির সহিত বিরোধবশতঃ অর্থাৎ ধর্ম্ম মাত্রেই তাহার চরম কার্য্য বা চরম ফল নাশ্য, ধর্মের কার্য্য বা ফলের সমাপ্তি হইলে ধর্ম্মা থাকে না, এ জন্ম, প্রলয় হইলে অর্থাৎ ঐ ধর্মের বিনাশ হইলে সংবেদন (নিত্য স্থানুভব) অত্যন্ত নির্ভ হইয়া পড়ে।

সংবেদন না হইলে আবার অবিদ্যমানের সহিত অবিশেষ হয়। বিশাদার্থ এই বে, বদি ধর্ম্ম ক্ষাবশতঃ সংবেদনের (নিত্যস্থান্তবের) নির্ভি হয়, নিত্য স্থ্য অনুভূত না হয়, তাহা হইলে কি বিদ্যমান ( স্থুখ ) অনুভূত হইতেছে না ? অথবা অবিদ্যমান ( স্থুখ ) অনুভূত হইতেছে না ? বিশিষ্টে অর্থাৎ একতর বিশেষ পক্ষে অনুমান প্রমাণ ( যুক্তি ) নাই।

ভাষা। অপ্রক্ষয়শ্চ ধর্মানা নিরমুমানমুৎপত্তিধর্মকত্বাৎ।
বোগদমাধিজা ধর্মোন ক্লীয়ত ইতি নাস্তানুমানমুৎপত্তিধর্মকমনিতানিতি
বিপর্যায়ত্ম জনুমানম্। বস্ত তু সংবেদনোপরমো নাস্তি তেন সংবেদনহেতুনিতা ইতানুমেয়ম্। নিত্যে চ মুক্তদংদারস্থরোরবিশেষ ইত্যুক্তম্।
বথা মুক্তত্ত নিতাং স্থাং তৎসংবেদনহেতুশ্চ, সংবেদনত্ত তুপরমো নাস্তি
কারণদ্য নিতাত্বাৎ তথা সংদারস্থদ্যাপীতি। এবঞ্চ দতি ধর্মাধর্মকলেন
স্থাত্থেসংবেদনেন দাহচর্যাং গৃহেতেতি।

শরীরাদিসম্বন্ধঃ প্রতিবন্ধহেতুরিতি চেৎ, ন, শরীরাদীনা-মুপভোগার্থহাৎ বিপর্যায়স্য চানমুমানাৎ।

ভাষতং, সংসারাবস্থভ শরীরাদিসম্বন্ধো নিত্যস্থসংবেদনহেতোঃ

প্রতিবন্ধকন্তেনাবিশেষো নাস্তীতি। এতচ্চাযুক্তং, শরীরাদয় উপ-ভোগার্থান্তে ভোগপ্রতিবন্ধং করিষাস্তীত্যসূপপন্নম্। ন চাস্তানুমানমশরীর-স্থাত্মনো ভোগঃ কশ্চিদস্তীতি।

অনুবাদ। ধর্মের (পূর্বোক্ত যোগসমাধিজাত ধর্মের) অত্যন্ত বিনাশ নাই, ( এ বিষয়ে ) অনুমান প্রমাণের অভাব। কারণ, ধর্মের উৎপত্তিধর্মাকর আছে। বিশদার্থ এই যে—যোগসমাধিজাত ধর্মা বিনষ্ট হয় না অর্থাৎ নিত্য, এই বিষয়ে অনুমান প্রমাণ নাই; পরস্ত উৎপত্তিধর্মাক অর্থাৎ উৎপন্ন ভাব পদার্থ মাত্রই অনিত্য, এইরূপে বিপর্যায়ের ( নিত্যাহের বিপর্যায় অনিত্যাহের) অনুমান আছে।

যাহার (মতে) কিন্তু সংবেদনের (নিত্য স্থামুভবের) নিবৃত্তি নাই, তিনি সংবেদনের হেতু নিতা, ইহা অনুমান করিবেন। নিতা হইলে অর্থাৎ নিতা স্থামুভবের কারণ নিতা পদার্থ হইলে আবার মুক্ত ও সংসারীর অবিশেষ হয়, ইহা বলিয়াছি। বিশদার্থ এই যে —যেমন মুক্ত ব্যক্তির স্থা এবং তাহার সংবেদনের (অনুভবের) হেতু নিতা, কারণের নিতাত্বশতঃ সংবেদনেরও (নিতা স্থামুভবেরও) নিবৃত্তি নাই, সংসারী ব্যক্তিরও তক্রপ হইরা পড়ে। এইরূপ হইলে আবার ধর্ম্ম ও অধ্যের কল স্থাহুংখামুভবের সহিত সহভাব (যোগপদ্য) গৃহীত হইয়া পড়ে।

শরীরাদি সম্বন্ধ প্রতিবন্ধের হেতু, ইহা যদি বল, তাহা নহে অর্থাৎ তাহা বলিতে পার না। কারণ, শরীরাদি উপভোগার্থ এবং বিপর্যায়ের অর্থাৎ অশরীর আত্মার ভোগের অনুমান নাই। বিশদার্থ এই যে—( পূর্ববপক্ষ) সংসারীর শরীরাদি সম্বন্ধ নিতামুখামুভবের কারণের প্রতিবন্ধক, তজ্জন্ম ( সংসারীর মুক্ত ব্যক্তির সহিত) অবিশেষ নাই, ইহা মত হইবে অর্থাৎ ইহাই সমাধান করিব। ( উত্তর) ইহাও অযুক্ত। ( কারণ ), শরীরাদি উপভোগার্থ; তাহারা ভোগের প্রতিবন্ধ করিবে, ইহা উপপন্ন হয় না এবং অশরীর আত্মার কোন ভোগে আছে, এ বিষয়ে অনুমান নাই।

ভাষা। ইষ্টাধিগমার্থা প্রবিত্তিরিতি চেৎ, ন অনিষ্ঠোপরমার্থবাৎ। ইদমনুমানং ইন্টাধিগমার্থে। মোক্ষোপদেশঃ প্রবৃতিশ্চ
মুমুক্ষ্ণাং নোভরমনর্থকমিতি। এতচাযুক্তং অনিন্টোপরমার্থে। মোক্ষোপদেশঃ প্রবৃতিশ্চ মুমুক্ষ্ণামিতি, নেক্টমনিক্টেনানকুবিদ্ধং সম্ভবতীতি
ইক্টমপ্যনিক্টং সম্পদ্যতে। অনিক্টহানার ঘটমান ইক্টমপি জহাতি।
বিবেকহানস্যাশক্যন্থাদিতি।

দৃষ্ঠাতিক্রমশ্চ দেহাদিষু তুলাও। যথা দৃষ্ঠমনিতাং স্থং পরিতাজা নিতাস্থং কাময়তে এবং দেহেন্দ্রিয়বুদ্ধারনিতাা দৃষ্টা অতি-জ্বয় মৃক্তদা নিতাা দেহেন্দ্রিয়বুদ্ধয়ঃ কল্লয়িতবাাঃ, সাধায়শ্চৈবং মৃক্তদা হৈকাজাং কল্লিতং ভবতীতি।

উপপত্তিবিরুদ্ধমিতি চেৎ সমানম্। দেহাদীনাং নিতাঁত্বং প্রমাণবিরুদ্ধং ক্লায়িত্মশক্যমিতি সমানং স্থপ্যাপি নিত্যত্বং প্রমাণবিরুদ্ধং ক্লায়িত্মশক্যমিতি।

অমুবাদ। প্রবৃত্তি ইন্টলান্ডার্ল, ইহা যদি বল, তাহা নহে। কারণ, (প্রবৃত্তির)
অনিষ্ট নিব্তার্গতা আছে। বিশদার্গ এই যে—(পূর্বপক্ষ) মোক্ষের উপদেশ ও
মুমুক্ল্দিগের প্রবৃত্তি ইন্ট লাভার্ল, (স্থখ লাভের জন্ম)। উভয় অর্লাৎ মোক্ষের
উপদেশ ও মুমুক্ল্দিগের প্রবৃত্তি নিরর্গক নহে, এই অনুমান আছে অর্লাৎ উপদেশ
মাত্র এবং প্রবৃত্তি মাত্রই যখন স্থখলাভার্ল, তখন মোক্ষের উপদেশ এবং মুমুক্ল্দিগের
প্রবৃত্তিও স্থখ লাভার্ণ; স্থতরাং মোক্ষে নিত্যস্থখের অভিব্যক্তি হয়, এ বিষয়ে
পূর্বেলিক্ত প্রকার অনুমান-প্রমাণই আছে, উহা নিপ্রমাণ হইবে কেন 

१ (জতর)
ইহাও অযুক্ত। মোক্ষের উপদেশ ও মুমুক্ল্দিগের প্রবৃত্তি অনিষ্টানিবৃত্তার্গ (ছঃখ
নিবৃত্তির জন্ম)। অনিষ্টের সহিত (ছঃখের সহিত) অনমুবিদ্ধ (সম্বন্ধহান) ইন্ট
(মুখ) সম্ভব নহে; এ জন্ম ইন্টও (মুখও) অনিষ্ট (ছঃখ) হইয়া পড়ে। ছঃখ
পরিহারের জন্ম প্রবর্তিমান হইয়া স্থখও ত্যাগ করে; কারণ, বিনেক পূর্বক ত্যাগ করা
বায় না অর্ণাৎ ছঃখ-সংবলিত স্থখের স্থখ মাত্র গ্রহণ করিয়া, কেবল ছঃখাংশকে ত্যাগ
করা বায় না; ছঃখ-পরিহার করিতে হইলে একেবারে স্থকেও পরিত্যাগ করিতে হয়।

দৃষ্টের অভিক্রমণ্ড দেখাদিবিষয়ে তুলা। বিশদার্থ এই যে, বেমন দৃষ্ট অনিতা স্থপ পরিত্যাগ করিয়া (মুন্কু) নিতা স্থপ কামনা করে, এইরূপ দৃষ্ট অনিতা দেহ, ইন্দ্রিয় ও বুদ্ধিকে অভিক্রম করিয়া মুক্ত ব্যক্তির নিতা দেহ, ইন্দ্রিয় ও বুদ্ধি করানা করিতে হয় অর্থাৎ মুক্ত ব্যক্তি যদি নিতা স্থপভোগ করেন, তাহা হইলে তাঁহার নিতা দেহানিও করানা করিতে হইবে। এইরূপ হইলে মুক্ত ব্যক্তির ঐকান্ধ্যও অর্থাৎ কৈবলাও সাধুতররূপেই কল্পিত হয়। উপপত্তি বিরুদ্ধ ইহা যদি বল (তাহা) সমান। বিশদার্থ এই যে, দেহাদির প্রমাণবিরুদ্ধ নিতার কল্পনা করা যায় না, স্থপেরও প্রমাণবিরুদ্ধ নিতার কল্পনা করা যায় না, স্থপেরও প্রমাণবিরুদ্ধ নিতার কল্পনা করা যায় না, ইহা সমান।

ভাষ্য। আত্যন্তিকে চ সংসারত্বঃখাভাবে সুখবচনাদাগ-মেহপি সত্যবিরোধঃ।

যদ্যপি কশ্চিদাগমঃ স্থাৎ মুক্তস্থাত্যন্তিকং স্থামিতি। স্থাশন আত্যন্তিকে ছংখাভাবে প্রযুক্ত ইত্যেবমুপপদ্যতে, দৃষ্টো হি ছংখাভাবে স্থাশন্প্রয়োগো বহুলং লোক ইতি।

নিত্যস্থরাগস্যাপ্রহাণে মোক্ষাধিগমাভাবে। রাগস্য বন্ধনসমাজ্ঞানাৎ।

যদ্য মোক্ষে নিতাং স্থমভিব্যজ্ঞাতে ইতি নিতা স্থারাগেণ মোক্ষায় ঘটমানো ন মোক্ষমধিগজ্ঞেলাধিগল্ভমহঁতীতি বন্ধনদমাজ্ঞাতো হি রাগং। ন চ বন্ধনে সত্যপি কন্চিন্মুক্ত ইত্যপপদ্যত ইতি। প্রহীণনিত্যসূখানাগাস্থাতিকূলত্বম্। অথাতা নিত্যস্থারাগং প্রহীয়তে তান্দ্রিং নাক্ত নিত্যস্থারাগং প্রহীয়তে তানিন্

যদ্যেবং মুক্তস্য নিত্যং স্থং ভবতি অধাপি ন ভবতি নাস্যোভয়োঃ পক্ষয়োমে কাধিগমো বিকল্পত ইতি।

বিরোধ নাই। বিশ্বদার্থ এই যে, যদিও "মৃক্ত ব্যক্তির আত্যন্তিক সুখ" এইরূপ অর্থাৎ আপাততঃ ঐরূপ অর্থের প্রতিপাদক কোনও আগম থাকে, (তাহাতে) "সুখ" শব্দ অর্থাৎ সেই আগমত্ব স্থুখনাচক শব্দ আত্যন্তিক হুঃখাভাবে অর্থাৎ আর্যন্তিক হুঃখাভাব অর্থে প্রযুক্ত, এই প্রকার উপপন্ন হয়। কারণ, লোকে হুঃখাভাবে অর্থাৎ হুঃখাভাব অর্থে প্রযুক্ত, এই প্রকার উপপন্ন হয়। কারণ, লোকে হুঃখাভাবে অর্থাৎ হুঃখাভাব অর্থে স্থুখ শব্দের প্রয়োগ (স্থুখনাচক শব্দের প্রয়োগ) বহু দেখা যায়। পরন্ত নিত্য স্থুখাভিলাবের অপরিত্যাগে মোক্ষ লাভ হয় না; কারণ, রাগের বন্ধন সমাজ্ঞান আছে। বিশ্বদার্থ এই যে, যদি এই ব্যক্তি (মুমুক্ত্ ব্যক্তি) মোক্ষে নিত্য স্থুখ অভিব্যক্ত হয়, এ জন্ম নিত্য স্থুখে অভিলাবন্দতঃ মুক্তির জন্ম প্রবর্ত্তমান হয়, তাহা হইলে মুক্তি লাভ করে না; করিতে পারে না। যেহেতু, রাগ (বিষয়ে অভিলায় বা আসক্তি) বন্ধন-সমাজ্ঞাত অর্থাৎ বন্ধন বলিয়াই সর্ববসন্মত। বন্ধন থাকিলেও কেহ মুক্ত হয়, ইহা উপপন্ন হয় না।

পরিত্যক্ত নিত্য-সুখাভিলাষের প্রতিকূলহ নাই। বিশদার্থ এই যে — যদি ইহার

(মুমুকুর) নিতা স্থা অভিলাষ পরিত্যক্ত হয়, অর্থাৎ উৎকট বৈরাগ্যবশতঃ নিত্য স্থাভিলাষ স্বয়ংই মুমুক্ষুকে পরিত্যাগ করে, সেই নিত্য-স্থাভিলাষ পরিত্যক্ত হইলে, এই মুমুকুর নিত্য-স্থাভিলাষ ( মোক্ষলাভের ) প্রতিকৃল হয় না।

এইরপ হইলে, অর্থাৎ সর্ববিষয়ে বৈরাগ্যবশতঃই মুমুক্তুর মোক্ষ-প্রবৃত্তি হইলে, বদি মুক্ত ব্যক্তির নিতা স্থা হর অথবা নাও হয়, উভয় পক্ষেই ইহার (মুমুক্তুর) মোক্ষলাভ সন্দিশ্ধ হয় না, (অর্থাৎ নিত্য স্থাধের কামনা না থাকায় নিত্য স্থাধের অনুভূতি না হইলেও ভাহাকে নিঃসন্দেহে মুক্ত বলা যাইতে পারে)।

টিখনী। ভাষাকার পূর্ব্বোক্ত মতের নিশ্রামাণ্ড সমর্থনের জ্ঞা বলিয়াছেন যে নিতা পদার্থের অভিব্যক্তি তাহার অহতুতি ভিন্ন আর কিছুই নহে। ঐ অহতুতি নিতা পদার্থ হইলে সংসারী আশ্বারও ঐ নিতা স্থাস্তৃতি আছে বলিতে হয়। যদি বল, সংসারীর ঐ নিতা স্থাস্তৃতি থাকিলেও তাহার ছংখায়ভূতিও আছে, স্নতরাং মুক্ত ব্যক্তির সহিত তাহার বিশেব আছে এবং অভান্ত বিশেষও অনেক আছে। এই কথা মনে করিয়া ভাষাকার দোষান্তর প্রদর্শন করিয়াছেন নে, সংসারীর ধর্মাধর্মের ফল হাধ ও ছঃথ বথাক্রমেই অত্তত হারা থাকে। ছঃগভোগের সময়ে ন্দ্রবভোগ হর না, ইহা দর্বান্তব-দিন্ধ। ধদি সংসারী আত্মারও নিতাস্থান্তভূতি থাকে, তাহা হুইলে, উহা তাহার ছঃখানুভবের সমকালীন হুইয়া পড়ে। একই সময়ে সুখ ও ছাগের অনুভব স্পাহভব-বিক্ত। যদি বল, নিতাহখের অহভৃতি নিতা পদার্থ হইবে কেন ? উহা পূর্বের থাকে না ; নিতাহ্ৰথ পূৰ্বে থাকিলেও তাহার অহুভূতি মোকেই উৎপন্ন হইয়া থাকে, ইহাই আমানিগের দিছার। এতছত্তরে বলিরাছেন যে, তাহা ইইলে ঐ অমুভূতির উৎপাদক কারণ বলিতে ইইবে। আত্মনঃসংখোগ না থাকিলে কোন জানই উৎপন্ন হর না। সুক্রাবস্থার আত্মাতে মনের সংখোগ থাকে, বলিলে তথন আশ্বাকে "কেবল" বলা বার না। মনঃসংযুক্ত আশ্বা "কেবল" আশ্বা নহে। ব্দিও তাহা স্বীকার করিয়া লওয়া বার, তাহা হইলেও ঐ আস্মন-সংবোধ সহকারী কারণ ব্যতীত স্থাকুতবের কারণ হয় না। সংসারাবস্থায় স্থাকুতবে বখন ধর্মই তাহার সহকারী কারণ, তখন দুকাবহার স্থাত্তবেও ধর্মকেই সহকারী কারণ বলিতে হইবে।

সংসারাবস্থার কারণগুলি মুক্তাবস্থার আবঞ্চক হয় না বলিলে মুক্তাবস্থার চকুরাদির জভাবেও রূপদর্শনাদি হইতে পারিত। ধর্মকে সহকারী কারণ বলিলে ঐ ধর্মের কারণ ধলিতে হইবে। যদি বল, বোগসমাধিজাত ধর্মাই তথন সহকারী কারণ হয়, এতছত্তরে বলিয়াছেন বে, ভাহা হইলে ঐ গর্মের কর হইলে কারণের জভাবে তথন নিত্যস্থারভবের নিবৃত্তি হইরা পড়ে। ধর্ম্মাত্তই কলনাঞ্চ, কলদমাপ্তি হইলে ধর্ম থাকে না। যদি বল, নিত্যস্থারভবরূপ কলের বখন সমাপ্তি নাই, তথন তাহার কারণ ধর্মাও কোনও দিন বিনঠ হয় না; এতছত্তরে বলিয়াছেন বে, যোগদমাধিজ্ঞাত ধর্মের কর নাই, এ বিষয়ে অনুমান নাই। পরস্ত উৎপন্ন ভাবপদার্থমাত্তই বিনাশী, ইহা জন্মানপ্রমাণ-দির্মাও করণাও খণ্ডিত ইইয়াছে; কারণ, তত্ত্বানাদিও বিনাশী।

তাহাদিগের অভাবে নিত্যস্থান্তবেরও নিবৃত্তি হইর। পড়ে। যদি বল যে, মোকে নিত্য স্থাপের অন্তর্ভুতির কথনও অত্যন্ত নিবৃত্তি হয় না, ঐ অন্থভুতির প্রবাহ চিরকালই থাকে; স্থতরাং উহার কারণটি কোন নিত্য পদার্থ, ইহা অনুমান করিব। এতহ্ লরে বলিয়াছেন বে, নিত্য স্থাপ্তবের কারণ নিত্য পদার্থ হইলে সংসারী জীবেরও নিত্য স্থাপর অনুভূতি হইতেছে, ইহা স্বীকার করিতে হয়, তাহা হইলে জীবের ছংখ-ভোগের সহিত্ত এক সঙ্গেই স্থাভোগ হইতেছে, ইহাও স্বীকার করিতে হয়। বছতঃ ইহা অনুভব বিক্তম্ব অসিনাম্ব, ইহা পূর্বেই বলা হইরাছে। যদি বল বে, কারণ থাকিলেও সংসারী জীবের শরীরাদি সম্বন্ধ প্রতিবন্ধক থাকার নিত্য স্থেবে অনুভূতি হয় না, এতহ্নতরে বলিয়াছেন বে, শরীরাদি ভোগের সহায়, তাহারা ভোগের প্রতিবন্ধক হইবে, ইহা অনুক। পরস্ত শরীরাদিশুত্য আয়ার কোন ভোগ হইতে পারে, এ বিষয়ে কোন অনুমান ( যুক্তি ) নাই।

পরস্ত মুমুকু যদি দৃষ্ট অনিতা স্থপ ত্যাগ করিয়া নিতা স্থপের কামনাই করেন, অর্থাথ নিতা স্থপভোগই তাঁহার উলেপ্য হয়, তাহা হইলে তজ্ঞপ দৃষ্ট অনিতা দেহাদি ত্যাগ করিয়া তিনি নিতা দেহাদিও কামনা করিবেন। নিতা স্থপ-সম্ভোগের জন্ত মুক্ত ব্যক্তির নিতা-দেহাদিও করানা করিতে হইবে। আয়ার কেবল-ভাবরূপ প্রকৃত কৈবল্য ত্যাগ করিয়া নিতাস্থপ-সম্ভোগরূপ নৃত্ন কৈবল্যের করানা করিলে — দেহাদি-শৃত্ত আয়ার নিত্য-স্থপ-সম্ভোগরূপ কয়িত কৈবল্যের অপেকায়—দেহাদিয়ুক্ত আয়ার নিত্য-স্থখ-সম্ভোগরূপ করিত কৈবল্যই সাধুতর হয়। কারণ, দেহাদিয়ুক্ত আয়ার নিত্য-স্থখ-সম্ভোগরূপ করিত কৈবল্যই সাধুতর হয়। কারণ, দেহাদিয়ুক্ত আয়ারতেই স্থখসম্ভোগ দৃষ্ট হইয়া থাকে। দৃষ্টামুসারেই কয়ানা করিতে হয়। দেহাদিয় নিত্রন্থ প্রমাণ-বিক্রন্ধ বলিতে পারি। দেহাদিয় ভায় স্থাও জন্ত ভাব-পদার্থ; স্থতরাং স্থখমাত্রই দেহাদির ভায় বিনামী, এইরূপ অম্মান করা বাইতে পারে।

বদি বল, মৃক্ত ব্যক্তির নিতা-শ্রুগদন্তোল শ্রুতিসিদ্ধ। "আনন্দং বন্ধণো রূপং ওচ্চ থোকে প্রতিষ্ঠিতম্"। "আনন্দং ব্রন্ধণো বিধানু ন বিভেতি কুতক্তন"। "রুসো বৈ সং রুদং ছেবারং গৰ স্বানন্ট তবতি ইত্যাদি ক্তিতে নিতানন-প্ৰাপ্তিই মোকের স্বৰূপ বলিয়া কথিত হইয়াছে।
ক্তি-প্ৰমাণকে অগ্ৰাহ্ম করিবে কিরপে । এতহনুরে ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, প্ৰতিতে আত্যন্তিক ছংখাভাব অর্পেই আনন্দ শব্দের প্ররেগ হইয়াছে। ছংখাভাব অর্পে আনন্দ ও মুখ প্রভৃতি শব্দের গৌণ প্রয়োগ তিরকালই হইয়া আসিতেছে। গৌকিক ভাষাতেও উহা দেখা নায়। গুরু ভার নামাইরা ভারবাহী "বাতিলাম," "স্থাইকাম" এইরপ কথা বলিয়া থাকে। সামন্ত্রিক অরবিরামে রোগী "স্থাইইয়াছি" এইরপ কথা বলিয়া থাকে। ফলতঃ উরপ বহু স্থলেই কেবল ছংখনিবৃত্তিতেই স্থাবাচক শব্দের প্রয়োগ হইয়া থাকে।

যদি বণ, শ্রুতির মুখার্থ বাধ না হইলে গৌণার্থ বাখ্যা অসন্থত। পরস্ত কেবল ঐ নিজ দিন্ধান্ত রক্ষার হল্প শ্রুতির অলান্ত বহু অংশেই লক্ষণার সাহাব্যে কোনরূপে নিজ মতানুসারে বাখ্যা করিতে হইবে, তাহা সমীতীন ব্যাখ্যা নহে,—এ জন্ত ভাষাকার শেষে একটি বিশেষ মুক্তির অবতারণা করিয়াছেন। ভাষাকার বলিয়াছেন যে, নিত্য প্রথের কামনা থাকিলে মুক্তিলাভ হইতে পারে না; কারণ, কামনা বা আসক্তি বন্ধন বলিয়াই স্ক্রিছিন। বন্ধন থাকিলে কি ভাহাকে মুক্ত বঁলা যার? পরস্ত কামনার অধীনতার কর্ম করিয়াই জীব পুনঃ পুনঃ সংসারে আসিতেছে।

নিতা স্থাপের কামনার নোকে প্রবৃত্ত হইলে, কামনা-পিশাচী উপস্থিত বিষয়-স্থাপেও মুমুল্পকে প্রেত্ত করাইরা মোক্ষ স্থাবুক-পরাহত করিবে। অনেক পরমধ্যোগী শেষে কৃত্র কামনার অধীন হইয়া যোগভাই হইরাছেন। তাঁহারাই "ভুচীনাং শ্রীনতাং গেহে যোগভাটোহভিলায়তে"। অভ এব মুমুকু কামনাকে কথন ও হাররে স্থান দিবেন না। রাগের ভাষ ছেবও বন্ধন, ছেবকেও পরিতাগে করিবেন। স্থের কামনা পরিত্যাগ করিলে স্থকে ছেম করা হর না। জ্বরপরিহারের ইচ্ছা হইলেও ছংখকে ছেব করা হয় না। বৈরাগাই মুমুক্তার মূল। মুমুক্ ছংখকে বিছেব করেন না। বৈরাগ্য এবং বিবেষ এক পদার্থ নহে। জন্মান্তরের নিকাম সাধনার কলে ত্যাগপ্রিয় হকতী মানব ইহা অবিলয়ে বুজিতে পারেন। অভের এখানে বড় গোল। মূলকথা, নিতা স্থপের কামনা মোকের প্রতিকূল; স্কতরাং শ্রুতিতে মোকে নিত্যস্থামূত্র হয়, এ কথা থাকিতে পারে না। যোগে নিত্য-স্থদভোগ হর, ইহা জানিয়া নোকে প্রবৃত্ত হইলে, সুমুক্ত স্থদভোগের কামনা কথনই ছাড়িতে গারেন না। স্কুতরাং মোকে নিত্য-সুখ-সজোগ শ্রতির প্রকৃতার্থ নহে। কলত: শাত্রীর বৃত্তি অনুসারে পূর্বোক্ত প্রতিত্ব "আনদা" শব্দের মুখ্যার্থ প্রহণ করা বার না। আতাত্তিক হংখ নিবৃত্তিরূপ লক্ষার্থই গ্রহণ করিতে ইইবে। লক্ষণা-স্বীকার উভয় পকেই আছে। কারণ, "অশ্রীরং বাবদন্তং প্রিয়াপ্রিয়ে ন স্পুণতঃ" এই শ্রতিতে মোকে স্থাতাৰ স্পষ্ট রহিশ্বাছে। *শোক্ষে স্থ্*ৰ-সম্ভোগৰাদিগণ ঐ শ্রতিতে স্থ্যমাত্র-বোধক "প্রিম্ন" শক্ষের অনিতা স্থাবে লকণা থীকার করিবেন। নচেৎ তাঁহাদিগের সিহ্ধান্ত শ্রতি-বাধিত হয়। "প্রিয়" শক্ষের ঐক্রপ লক্ষণার অপেকার "আনন্দ", "মুখ" প্রস্তুতি শক্ষের ত্থোভাবে লক্ষণা প্রসিদ্ধ। লৌকিক ভাষাতেও ঐরূপ প্রয়োগ বহু দেখা বার। তাই বলিয়াছেন —"বহুলং লোকে।"

यनि दन, ध्वरमञ् निञ ख्रायत कामना यांकिरण अरत मसं-दिवरण छेवक्षे देवतांशा

উপস্থিত হওরায় মৃনুক্ষ্ দর্শন বিবরে নিহাম হইয়া পড়েন। হতরাং নিতাহ্রথাভিনাষ পরিতাক্ত হওয়ায় তাহা নোক্ষণাতের প্রতিক্ল হয় না। সর্প্-বিষয়ে উৎকট বৈরাগাই মোক্ষে প্রবর্ত্তক, ইয়া উয়য় পকেই স্থাকার্য। এতহ্তরে ভাষ্যকার সর্প্রশ্বে বলিয়াছেন নে, বলি দর্শ-বিষয়ে উৎকট বৈরাগাই মোক্ষের প্রকৃত প্রবর্ত্তক, এই প্রকৃত সিয়ান্ত স্থাকার করিলে, তবে মৃক্ত ব্যক্তির নিতাহ্রপ্রশালার না ইলেও তাহাকে মৃক্ত বলিবে না কেন ? নিতা হ্রপ-সভাগে যথন তাহার কিছুয়াত্র কামনা নাই, তথন উয়া না হইলেই বা তাহার ক্ষতি কি ? হ্রথ ও ছয়ে বাহার নিকটে সমান, তাহার স্থাভোগ না হইলেও কোন ক্ষতি রুঝা বায় না। মুক্তিতে আতান্তিক ছয়েনিবৃত্তি সর্প্রশালার না। কোন সম্প্রদারই তাহা বলেন না। ঐ আতান্তিক ছয়েনিবৃত্তি হইলে তাহার নিতা হ্রথমভোগ হউক বা না হউক, উভয় পক্ষেই মুক্তিলাভের কোন সংশ্ব নাই। নিতা স্থাপ-সভোগের বর্থন কোন কামনা নাই, তথন ছয়েরে মৃক্তিলাভের কোন সংশ্ব নাই। নিতা স্থাপ-সভোগের বর্থন কোন কামনা নাই, তথন ছয়েরে মৃন্তিলাভের বাকী থাকিল কি ? মোক্ষে নিতা হ্রথম্বতাগ না হইলেও যদি তাহাকে মৃক্ত বলিয়া স্থীকার কর, তবে আর মোক্ষে নিতা হ্রথ-সভোগ হয়, উয়াই মৃক্তি, এই সিয়ান্ত রকা হয় না।।

পরস্ত নিতা-স্থণ-সভোগ যথন জন্ত ও ভাবপদার্থ, তথন তাহা অবশ্ব বিনাশী। হতরাং উহা চিরহায়ী হইতে পারে না এবং স্থপদভোগ "মৃচ" ধাতৃর অর্থ নহে; ছংখ-নিবৃতিই উহার অর্থ। স্কুতরাং উহার দারা আতান্তিক ছংখনিবৃত্তি পর্যান্ত বুঝা যাইতে পারে। উহা জন্ত হইগেও ভাবপদার্থ নহে। স্কুতরাং বিনাশের আশকা নাই। "ছংখেনাতান্তং বিমৃত্তশুক্তি" এই শুতিতে উহাই মৃত্তিকরপে অভিহিত হইয়ছে। অন্তান্ত শুতিত্ব "আনন্দ" প্রভৃতি শক্ষেও উহাই অর্থ। শাস্ত্র কথনও মৃথ্য মোলকে হুর্গাদির ন্তান্ত একটা অপূর্ব স্থখ-সভোগ বলিতে পারেন না।

নোক্ষে নিত্য-স্থেদপ্রোগবাদী কেহ কেহ বলেন বে, উৎপন্ন ভাবপদার্থ দাত্রই বিনাশী, এই

নিন্নম স্বীকার করি না। নৈন্নান্ত্রিক মতে ধ্বংস বেমন উৎপন্ন হইরাও চিরম্বারী, সেইরপ

মুক্ত ব্যক্তির বিজ্ঞাতীর স্থানপ্রোগ উৎপন্ন হইরাও চিরম্বারী হইতে পারে। সাংসারিক স্থান্তরাগের দৃষ্টান্তে ঐ বিজ্ঞাতীয় নিত্য স্থানপ্রোগকে বিনাশী বলিয়া ছিন্ন করা যার না। কারণ, উহা শ্রুতি-সিদ্ধ চিরম্বার্থী পদার্থ। আত্যন্তিক হুংগের অভাব প্রস্তরাদিতেও আছে, তাহা কথনও
পরম প্রস্বার্থ হইতে পারে না এবং নিতা স্থান্সভাগের কামনা না থাকিলেও নিত্যস্থানসভাগে

হইতে পারে। যেমন হুংথভাগের কামনা না থাকিলেও জ্বান্তি পীড়া উপস্থিত হুইলে ছুংথভোগ হয়, তজ্ঞপ নিত্য-স্থানপ্রোগের কামনা না থাকিলেও ভারার কারণ ঘটলে অবশ্র ভারা

হইবেই। গোপী-প্রেমের ব্যাখ্যাকার বলিয়াছেন দে, গোপীদিগের আত্মন্তথের কিছুমাত্র কামনা

না থাকিলেও প্রীক্তরণ-ন্যাগ্রমে ভাহাদিগের প্রীক্তম্ব-স্থগ্রপেকার কোটি গুল স্থাও হৃত্ত।

"গোপীগণ করে যবে ক্লঞ্চ দরশন। স্থাবাঞ্চা নাতি, স্থাধ হর কোটগুণ ।"

— হৈতভ্য-চরিতামৃত, আদিলীলা, sপঃ।

এ অথ-সভোগ কিন্নপ, তাহা তাহারাই ব্ঝিতেন। সকলে ইহা ব্রিতে পারে না। তাই বলিরা ইহা কবিকরিত নহে, ইহা অবস্তব নহে।

বহুতঃ মহরি গোত্য-কথিত মুক্তি-লকণ কোন মতেরই বিরুদ্ধ নহে। আতান্তিক ছঃখনির্ত্তিনা ইইলে কোন মতেই মুক্তি হর না। স্কুতরাং মহর্ষি ঐ সর্কাগ্যত অবস্থাকেই মুক্তির
লক্ষণ বলিরা গিরাছেন। এ অবস্থার আনন্দান্ত্তি থাকে কি না, তাহা বর্তমান গ্রাম্বরে স্পষ্ট
কিছু গাওরা বার না। অন্ততঃ পরম প্রাচীন ভার্যকার প্রভৃতি গোন স্থারাচার্যাই তাহা স্বীকার
করেন নাই। সকলেই তাহার বিরুদ্ধনানী। মাধবাচার্যার "সংক্রেপ শহরুদ্ধর" প্রস্তের শেবভাগে পাওরা বায়, কোন নৈরাধিক গর্কের সহিত ভগবান্ শহরাচার্যাকে কণানের মুক্তি হইতে
গোত্যের মুক্তির বিশেষ কি, এই ছ্রুন্তর প্রশ্ন করিয়াছিলেন। তত্ত্তরে ভগবান্ শহরাচার্য্য
বলিয়াছিলেন লে, কণানের মতে আত্মার গুল-সহস্কের অত্যন্ত বিনাশে আকাশের গ্রাম্ব হিতিই
মুক্তি। গোত্যের মতে উক্ত অবস্থার "আনন্দ সংবিৎ" থাকে?। মনে হয়, অতি প্রাচীন কালে
গোত্যের মুক্তির উক্তর্নগই রাখ্যা ছিল; ভাব কার উক্ত প্রাচীন ব্যাখ্যার প্রতিবাদের জন্তই
এখানে উক্ত মতের সমধিক সমালোচনা করিয়াছেন। এ সকল অতি গুরুত্বর কথা। মুক্তিপরীক্ষা-প্রকরণে এ সকল কথার আলোচনা ত্রপ্রয়।

ভাষ্য। স্থানবত এব তর্হি সংশয়স্ত লক্ষণং বাচ্যমিতি ততুচাতে। অনুবাদ। তৎকালে অর্থাৎ প্রথম সূত্রে পদার্থের উদ্দেশ-সময়ে ক্রম-প্রাপ্ত সংশয়েরই লক্ষণ (এখন) বক্তব্য, এ জন্ম তাহা (সংশয়ের লক্ষণ) বলিতেছেন।

#### সূত্ৰ। সমানানেকধৰ্মোপপতের্বিপ্রতিপতেরুপ-লব্ধারুপলব্ধাব্যবস্থাতশ্চ বিশেষাপেক্ষো বিমর্শঃ সংশয়ঃ॥২৩॥

অমুবাদ। (১) সাধারণ ধর্ম-বিশিষ্ট ধর্মীর জ্ঞান জন্ম, (২) অসাধারণ ধর্ম-বিশিষ্ট ধর্মীর জ্ঞান জন্ম, (৩) বিপ্রতিপত্তি জন্ম অর্থাৎ বিরুদ্ধার্থ-প্রতিপাদক বাক্য জন্ম, (৪) উপলব্ধির অব্যবস্থা জন্ম এবং (৫) অনুপলব্ধির অব্যবস্থা জন্ম,—বিশেষাপেক ( বাহাতে বিশেষজ্ঞানের ইচ্ছা থাকে অর্থাৎ বিশেষ ধর্মের উপলব্ধি থাকে না, কিন্তু বিশেষ ধর্মের শৃতি থাকে) "বিমর্শ" অর্থাৎ একই পদার্থে নানা বিরুদ্ধ পদার্থের জ্ঞান—"সংশয়"।

<sup>&</sup>gt;। ভাৰক্ষ-প্ৰীত "ভাহসার" প্ৰেছে এই মত পাত্ৰা বাব। "ভাহসংবে জু প্ৰৱেখ নিতাসংবেশানানেন ক্ষেন বিশিষ্টাভাৱিকী ছংগ্নিয়ুভিং প্ৰথক ৰোকঃ"।—হড়ুদুৰ্ননসমূহেবেঃ ভ্ৰঃভুটুকা।

টিগ্ননী। প্রথম হতে "প্রমের" পদার্গের পরেই "সংশর" পদার্গ উদ্ভিষ্ট ইইরাছে। স্থতরাং প্রমের লক্ষণের পরে এখন সংশরই ক্রমপ্রাপ্ত। এ জন্ত প্রমের-লক্ষণের পরে এখন সংশরেই লক্ষণ বলিতেছেন। ভাষ্যে "তর্হি" ইহার ব্যাখ্যা—"তদানীং" (উদ্দেশসময়ে)। "হান" শব্দের অর্থ ক্রম। "স্থানবতঃ" ইহার ব্যাখ্যা "ক্রম-প্রাপ্তিক"।

হতে "সংশয়" এই অংশ লক্ষ্যনির্দেশ। "বিমর্না" এই অংশের দারা সংশরের সামান্ত লক্ষ্য হচিত। "বি" শব্দের অর্থ বিরোধ। "মূশ" ধাতৃর অর্থ জ্ঞান। তাৎপর্য্যাহসারে এখানে "বিমর্শ" শব্দের দারা বৃথিতে হইবে, একই পদার্থে নানা বিক্রছ পদার্থের জ্ঞান। উহাই সংশরের সামান্ত লক্ষণ। হতে "বিশেষপেক্ষঃ" এই কথার দারা সংশর্মাতেই তৎকালে বিশেষপর্যের উপলব্ধি থাকিবে না, কিন্ত পূর্বা-দৃষ্ট সেই বিশেষ ধর্মের স্বৃতি থাকা চাই, ইহাই হচিত হইরাছে। হতের অক্তাৎশের দারা পাড়টি বিশেষ কারণের উল্লেখে পঞ্চবিধ বিশেষ সংশরের পাচটি বিশেষলক্ষণ হচিত হইয়াছে। এ পাড়টি বিশেষ লক্ষণে হতেরাক্ত "বিমর্শ" শব্দের অনুকৃতি করিতে হইবে এবং এ 'বিমর্শ' শব্দেই পাঁচটি বিশেষ লক্ষণে সন্মোর লক্ষ্য পদ। সে পক্ষে উহার অর্থ বিশিষ্ট সংশ্র।

বিবৃতি। সংশ্ব এক প্রকার জ্ঞানবিশেষ। নিশ্চয়ের জ্ঞাবই সংশ্ব নছে। বে বিষয়ে কোনরূপ জ্ঞান নাই, দে বিষয়েও নিশ্চয়ের জ্ঞাব আছে, কিন্তু সংশ্ব নাই। সহর্ষি "বিমর্শ" শক্রের দারা এই দংশর জ্ঞানের স্বরূপ বলিয়ছেন। "বিমর্শ" বলিতে বিরুদ্ধজ্ঞান অর্থাৎ বিরুদ্ধ পরার্থের জ্ঞান। একই কালে একই পরার্থে বে সকল ধর্মা থাকে না, থাকিতেই পারে না, সেই সকল ধর্মাকে মেই পরার্থে পরক্ষার বিরুদ্ধ পরার্থ বলে। বেমন একই সমরে একই মহুযো পরিণীতত্ব, অপরিণীতত্ব, প্রুবের, প্রুহীনতা, এইরূপ ধর্মাগুলি থাকে না, থাকিতেই পারে না; স্কুলাং ঐ ধর্মাগুলি একই সময়ে একই মহুযো পরক্ষার বিরুদ্ধ, একই সময়ে একই মহুযো ইনি পরিণীত, অথবা অপরিণীত, ইনি প্রেবান্ অথবা অপ্রেক, এই প্রকার কোন জ্ঞান জ্মিলে ঐ জ্ঞান সংশ্ব। ফলতঃ একই ধর্মাতে একই সমরে পরক্ষার বিরুদ্ধ একারিক ধর্মের জ্ঞানকেই সংশ্বর বলে। এই সংশ্বর সর্বাহে বংশর হয় । সংশ্বের বিরুদ্ধ কারণ থাকিরা বেখানে সংশ্বের কোন বিশেষ কারণ আছে, সেখানেই সংশ্বর হয় । সংশ্বের বিশেষ কারণের তেদেই সংশ্বের কেন । ভার্যকার পঞ্চবির বিশেষ কারণিয়া ক্রিয়াছেন। তল্মধ্যে মধ্যারণ ধর্মা জ্ঞান জ্ঞা একপ্রকার সংশ্বর হয় । অধিকাংশ সংশ্বের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তল্মধ্য সাধারণ ধর্ম্ব জ্ঞান জ্ঞা একপ্রকার সংশ্বর হয় । অধিকাংশ সংশ্বের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তল্মধ্যের মার্বাহে বলা ইইয়াছে।

(>) পথের ধারে একটি শাখাণরবশ্ত বৃক্ষ (স্থাগ্) নিশ্চলভাবে দণ্ডায়মান বহিরাছে।
সন্ধাকালে জতবেগে গৃহাভিমুখে ধাবমান পথিক উহাতে স্থাগ্ ও পুক্ষের কোন বিশেষ ধর্মা
দেখিতে পাইল না, কিন্তু স্থাগ্ ও পুক্ষের সমান ধর্মা বা সাধারণ ধর্মা দৈর্ঘা ও বিস্তৃতি এবং
সেইরপ দণ্ডায়মান ভাব প্রভৃতি দেখিয়া পথিকের সংশয় হইল, এইটি কি স্থাগৃ প্রথাথ
মুক্রো গাছ ? অথবা পুক্র, অর্থাথ কোন মনুষ্য, এই সংশয় সাধারণ ধর্মাক্রান জন্ত। প্রথিক

নেই সন্মুখবর্ত্তী পদার্থকৈ স্থাণু ও পুরুবের সাধারণ ধর্মাবিশিষ্ট বলিয়া ব্ঝিয়াছে। তাই তাহার জন্ম সংশয় হইয়াছে।

- (২) এইরূপ কোন স্থলে অনাধারণ ধর্মজ্ঞান-জন্তও সংশব জনো। যে ধর্মীতে সংশব হয়, কেবল দেই ধর্মীতেই বে ধর্মীট থাকে, তাহার সজাতীর এবং বিজ্ঞাতীর আর কোন পদার্থে থাকে না, দেই ধর্মীটিকে দেই ধর্মীর অসাধারণ ধর্ম বলে। যেমন শক্ষের ধর্ম শক্ষ্য, উহা শক্ষ তিরা আর কোন পদার্থে থাকে না, স্তরাং উহা শক্ষের অসাধারণ ধর্মা। শক্ষে যদি নিতা পদার্থের কোন বিশেষ ধর্ম এবং অনিতা পদার্থের কোন বিশেষ ধর্ম এবং অনিতা পদার্থের কোন বিশেষ ধর্ম নিশ্চর না থাকে, তাহা হইলে দেখানে ঐ শক্ষ্যক্ষপ অসাধারণ ধর্মজ্ঞানজন্তও "শক্ষ নিতা অথবা অনিতা প্" এইরূপে জারমান অর্থাৎ কোন নিতা পদার্থেও শক্ষ্য নাই, এইরূপে জারমান শক্ষ্য ধর্মটির শক্ষে জান ইইলে তাহাতে ঐরূপ সংশব্ধ জব্ম।
- (৩) এইরপ বালী ও প্রতিবাদীর বিরুদ্ধার্থপ্রতিপাদক বাক্যায়য়-প্রযুক্তও সংশ্ব জব্ম। একজন বলিলেন — "জগৎ মিখ্যা।" একজন বলিলেন— "জগৎ সত্য"। এই ছুইটি বাক্য শুনিয়া মধ্যস্থ ব্যক্তির সংশব্ধ হয়। এই প্রকার সংশ্বকে বিপ্রতিপত্রিপ্রযুক্ত সংশ্ব বলা ছইয়াছে।
- (\$) এইরপ উপলব্ধির অনিয়ম প্রযুক্তও সংশয় জন্মে। পদার্থ থাকিলেও উপলব্ধি হয় এবং না থাকিলেও অনেক হলে আছে বলিয়া ত্রম উপলব্ধি হয়, স্মৃতরাং উপলব্ধির নিয়ম নাই। এ জন্ম কোন পদার্থ উপলব্ধি করিলে "ইহা বিদামান, কি অবিদ্যমান" এইরূপ সংশয়ও অনেক স্থলে হয়। এইরূপ সংশয়কে উপলব্ধির অব্যবস্থা প্রযুক্ত সংশয় বলা হইয়াছে।
- (c) এইরপ অন্থপলির অব্যবস্থা প্রযুক্তও এক প্রকার সংশয় জন্মে। ভূগর্ডে কত পদার্থ থাকিলেও উপলব্ধি ইইতেছে না, আবার যাহার উৎপত্তি হয় নাই, অথবা যাহা বিনাই ইইয়া গিয়াছে, তাহারও উপলব্ধি হয় না, ফুতরাং অমুপলব্ধিরও নিয়ম নাই, তজ্জ্জ্ঞ কোন পদার্থ উপলব্ধি না করিলে তাহা বিল্যমান, অথবা অবিল্যমান, এইরপ সংশয় জন্মিতে পারে। তবে বিশেব ধর্মের নিশ্চম থাকিলে এবং বিশেষ ধর্মের স্কৃতি না থাকিলে কোন স্থলেই কোন প্রকার সংশয় জন্মে না। তাই মহর্ষি সংশয় মাত্রকেই বলিয়াছেন—"বিশেবাপেক্ষ"।

ভাষা। সমানধর্মোপপত্তের্বিশেষাপেকো বিমর্শঃ সংশয় ইতি। স্থাপুরুষয়োঃ সমানং ধর্মমারোহপরিণাহে পশুন্ পূর্বদৃষ্ঠঞ তয়ো-বিশেষং বুভূৎসমানঃ কিং স্বিদিতান্মতরং নাবধারয়তি, তদনবধারণং জ্ঞানং সংশয়ঃ। সমানমনয়োর্দ্ধয়্পলভে, বিশেষমন্মতরক্ষ নোপলভে ইত্যেয়া বুজিরপেকা সংশয়ক্ষ প্রবর্তিক। বর্ততে, তেন বিশেষাপেকো বিমর্শঃ সংশয়ঃ।

অনুবাদ। (১) সাধারণ ধর্ম্মবিশিষ্ট ধর্মীর জ্ঞান জন্ম বিশেষাপেক অর্থাৎ

বেধানে বিশেষ ধর্মের উপলব্ধি থাকিবে না, কিন্তু বিশেষ ধর্মের স্মৃতি থাকিবেই, এমন "বিমর্শ" অর্থাৎ এতাদৃশ যে একই ধর্মীতে অনেক বিরুদ্ধ ধর্মের জ্ঞান, তাহা সংশয়, অর্থাৎ তাহাই প্রথম প্রকার সংশয়বিশেষ।

[ উদাহরণ প্রদর্শনের সহিত পূর্বেবাক্ত ভাষ্যের বিশ্বদার্থ বর্ণন করিতেছেন ]

স্থান্ ও পুরুষের অর্থাৎ শাখা-পরবহীন রক্ষ এবং মনুযোর সমান ধর্মা আরোহ এবং পরিণাহকে অর্থাৎ তুলারূপ দৈর্ঘ্য ও বিস্তৃতিকে দর্শন করতঃ এবং সেই স্থান্ পুরুষের পূর্ববৃদ্ধী বিশেষ ধর্মা ব্বিতে ইচ্ছা করতঃ অর্থাৎ স্থান্ ও পুরুষের যে বিশেষ ধর্মা পূর্বের দেখিয়াছে, তাহার উপলব্ধি না করিয়া কেবল তাহার স্মরণ করতঃ ইহা কি ? অর্থাৎ ইহা স্থান্ ? অথবা পুরুষ ? এইরূপে একতরকে অর্থাৎ স্থান্ ও পুরুষ অথবা স্থান্ ও পুরুষ অথবা স্থান্ ইহার মধ্যে কোন একটিকে অবধারণ করে না অর্থাৎ ঐ উভয় বিষয়েই অনবধারণ করে, সেই অনবধারণরূপ জ্ঞান ( ঐ স্থলে ) সংশয়।

[ সূত্রোক্ত 'বিশেষাপেক্ষ' এই কথার এই স্থলে ব্যাখ্যা করিতেছেন ]

এই পদার্থবিয়ের অর্থাৎ বুদ্ধিন্থ বা স্মৃতিবিষয়ীভূত এই ছুইটি পদার্থের সমান ধর্ম উপলব্ধি করিতেছি না, এই বুদ্ধি সংশয়ের সম্বন্ধে অপেকা কি না জনিকা আছে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত হলে সংশয়ের পূর্বেব ঐব্ধপি জ্ঞান হয়, ঐব্ধপি জ্ঞান ঐ প্রকার সংশয়ের পূর্বেব আবশ্যক, স্কুতরাং "বিশেষাপেক্ষ" হইয়া বিমশটি অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত স্থলে অনবধারণ জ্ঞানটি "সংশয়" ইইয়াছে।

টিয়নী। স্ত্রে "সমানানেকখর্মোপপতেঃ" এই অংশের বারা বিবিধ সংশ্যের ছুইট বিশেব লক্ষণ স্থাচিত হুইয়াছে। তর্মধ্যে প্রথমটি সমান ধর্মের উপপত্তিমন্তা, বিতীমটি অনেক ধর্মের উপপত্তিমন্তা, বিতীমটি অনেক ধর্মের উপপত্তিমন্তা, স্থাম প্রথম একপ অর্থ বৃথিতে হুইবে। তর্মধ্যে "সমান ধর্মা" বলিতে বৃথিতে হুইবে—সাধারণ ধর্মা। "উপপত্তি" শব্দের বারা বৃথিতে হুইবে জ্ঞান। সমান ধর্মের উপপত্তি কি না—সাধারণ ধর্মের জ্ঞান। যে কোন হানে সাধারণ ধর্মের জ্ঞান হুইলে যে কোন হানে সংশব জয়ে না। যে ধর্মাতে সংশব হুইবে, সেই ধর্ম্মাকেই সাধারণ ধর্মাবিশিষ্ট বিলিয়া বৃথিতে হুইবে। এইরূপে জ্ঞানই ভার্যকারোক্ত সমান ধর্ম্মজ্ঞান। উদ্যোত্তকর পেরে বলিয়াছেন বে, 'সমান হুইয়াছে ধর্মা বাহার", এইরূপে বছরীহি সমাসই স্ব্রেক্ত অভিপ্রেত, কর্ম্মগ্রের সমাস অভিপ্রেত নহে। তাহা হুইলে সমান ধর্ম্মবিশিষ্ট বর্ম্মার জ্ঞানই স্ব্রোক্ত "সমানধর্মোপপত্তি"। এইরূপ ব্যাধ্যাম কোন আপত্তি না থাকিলেও ভাষ্যকার এখানে বছরীহি সমান সঙ্গত বোধ করেন নাই। কারণ, স্বর্ম্ম একই শব্দার শব্দের উভয়র সম্বন্ধ

নহর্ষির অভিপ্রেত রহিরাছে। ভাষ্যকার স্ত্রকারোক্ত "অনেকধর্মোপপত্তি"র দেরণ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ভাষাতে এখানে বছত্রীহি সমাস সঙ্গত হয় না । পরে ইহা ব্যক্ত ইইনে।

সংশর জানে যে সকল বিকল্প ধর্মা মুখ্য বিশেষণ হয়, তাহাকে সংশ্রের "কোট" বলে। বেমন "ইহা কি স্থাপু স্বধনা প্ৰায় p" এইরূপ সংখ্যে স্থাপু অথবা স্থাপুত্ব একটি কোটি এবং পুক্ষ অথবা প্রুষত্ব একটি কোটি। নহা নৈয়াহিকদিখের মতে ঐ ভ্লে ইহা ছাবু কি না ? ( ভাগ্ন বা ) ইত্যাদি প্রকারে সংশয় হয়, ওাঁহারা ভাব ও অভাবরূপ বিৰুদ্ধকোট ভিন্ন কেবল বিৰুদ্ধ ভাব পদার্থ বিষয়ে সংশ্র স্বীকার করেন নাই। কিন্তু প্রাচীন নৈয়ারিকগণ বিরুদ্ধ ভাব পদার্থমাত্র গইয়াও সংশয় স্বীকার করিয়াছেন এবং প্রাচীন মতে একই সংশয় ছুইটি বিজ্ঞ্ব কোটির স্তায় বহু বিহুদ্ধ কোটি লইয়াও হুইতে পারে। ভাষ্যকার বাৎস্তায়ন শব্দে দ্রব্য, গুণ ও কর্মা—এই তিন কোটি লইয়া সংশব্ধ দেখাইরাছেন এবং কেবল বিকল্ক ভাব পদার্থ লইয়া সংশব্ধ দেখাইরাছেন। ইহার ছারাই পুর্বোক্ত মত তাঁহার সমত, ইহা নিঃসংশতে বুঝা যায়। বস্ততঃ "ছাণুব্রা প্রদো বা" ইত্যাদি প্রকার বাক্ষের দারাও বধন সংশয়কারী তাহার সংশয়কে প্রকাশ করে, ইহা অস্থীকার করিবার উপায় নাই, দর্কত্র "নঞ্" শব্দের প্রয়োগ করিয়াই দকলে দংশর প্রকাশ করিবে, এইরূপ রাজাজাও নাই, তথন কেবল বিরুদ্ধভাব পদার্থ বিষয়েও যে সংশয় জ্বের, ইহা অবশ্র স্থীকার্যা। "স্থাপুৰ্কা, পুৰুৰে। বা" ইত্যাদি স্থলে নব। নৈয়ায়িকগণ "বা" শক্ষের অভাব অৰ্থ বলিতে পারেন না, কারণ, তাহা হইলে তাহাদিগের "প্রতো ব্লিমান ন বা" এইরপ বাকো "নঞ্" শক্টি নির্থক হইরা পড়ে। তাঁহারা "পর্বতো বহিমানু বা" এইরুপ বাকোর দারাই দংশ্য প্রকাশ করেন নাই কেন ? এইরূপ বহু কোট বইবাও একটি সংশব হইতে পারে। ঐরূপ সংশবের কারণ উপস্থিত इंदेल दक्त छेहा इंदेर ना १३

তাৎপর্য্যাটীকাকার বলিরাছেন যে, ভাষো "বিশেষং বৃত্ৎসমানঃ" এই কথার ছারা ভাষ্যকার হজোক্ত "বিশেষণেক্ষঃ" এই কথার বিবরণ করিয়াছেন। "অপেকা" শব্দের ইজা অর্থ গ্রহণ করিয়া তাৎপর্যাবল উহার মারা জ্ঞানের ইজা পর্যান্ত বৃদ্ধিতে হইবে। কিন্ত বিশেষ জ্ঞানের ইজা সংশব্দের পরেই জন্মে, উহা সংশব্দের কারণ হইতে পারে না, এ জ্ঞা ভাষ্যকার বলিয়াছেন, "সমানমনরোর্ধর্মমূপলডে" ইত্যাদি। ভাষ্যকারের গুড় তাৎপর্যা এই বে, স্থ্রে "বিশেষণেক্ষ" এই কথার মারা সংশব্দের পূর্ব্দে বিশেষ ধর্মের উপলব্ধি থাকিবে না, কিন্ত পূর্ব্দেই সেই বিশেষ

বিজ্ঞানিতার নিকটে কালিবাসের কবিতা কবিতা বলিছা বৃদ্ধ পভিত্যনামে এই কবিতাটি অসিক ছিল। ইবার চারি চাবে চারিট সংশ্ব অকটিত। এই চারিটি সংশব্ধের অভ্যেকটি চতুংখাটিক এবং কেবল ভাবকোটিক। ইকার মধ্যে অভাব বুলিলে কবিতার ভাব বুলা হইবে না।

১। কিনিকুঃ কিং পলাং কিনু মূত্যবিশ্বং কিনু মূবং কিনক্তে কিং নীনৌ কিনু বহনবালৌ কিনু মূলৌ। নকৌ বা ভজেই বা কনককলৌ বা কিনু কুটেই তড়িখা তাল বা কনকলভিকা বা কিন্বলা।

ধর্মের শ্বৃতি থাকা চাই, ইহাই স্ত্রকার মহর্ষির অভিপ্রেত। "অপেকা" শক্ষের লকণার দারা ইরূপ অগই এথানে গ্রহণ করিতে হইবে এবং ইহাই ম্পন্ত করিয়া বলিরা বাইবার জন্ম ভাষ্যকার সর্জনেবে "বিশেষপ্রত্যপেক্ষং" এই কথার দারা উহার ফলিতার্থ বর্ণন করিয়া গিয়াছেন। ফলতঃ সংশ্বমাত্রেই পূর্বে বিশেষ ধর্মের উপলব্ধি থাকিবে না। কিন্তু তাহার স্থান হওয়া চাই। বিশেষ জ্ঞান থাকিবে না, ইহা বলাতে সামান্ত জ্ঞান থাকা আবঞ্চক, ইহা বলা হইবাছে।

বস্তুতঃ স্থাণ্ড অথবা পুরুষের বিশেষ ধর্মের উপলব্ধি হইলে পুরেরাক্ত প্রকার সংশয় হয় না এবং স্থাপু ও পুরুষ এবং তাহার বিশেষ ধর্মের কোন জান না থাকিলেও ঐরূপ সংশয় হয় না।

ভাষ্য। অনেকধর্মোপপত্তেরিতি। সমানজাতীয়মসমানজাতীয়ঞানেকম্। তস্তানেকস্থ ধর্মোপপত্তেঃ। বিশেষস্থ উভয়থা দৃষ্টবাং। সমানজাতীয়েভ্যাংসমানজাতীয়েভ্যাংচার্য। বিশিষ্যন্তে। গন্ধবন্ধাং পৃথিব্যবাদিভ্যো বিশিষ্যতে গুণকর্মভ্যান্ড। অন্তি চ শব্দে বিভাগজন্বং বিশেষঃ, তত্মিন্ দ্রব্যং গুণঃ কর্মা বেতি সন্দেহঃ। বিশেষস্থ উভয়থাদ্যীয়াং কিং দ্রব্যুক্ত সতো গুণকর্মভ্যো বিশেষঃ গুলাহোম্বিং গুণস্থ সত ইতি অথ কর্ম্মণঃ সত ইতি। বিশেষাপেকা—অক্সতমস্থ ব্যবস্থাপকং ধর্মাং নোপলভে ইতি বৃদ্ধিরিতি।

সমানজাতীয় এবং অসমানজাতীয় "অনেক"। সেই অনেকের ধর্ম জ্ঞান জন্ম, অর্থাৎ অনেক ইতে বিশেষক যে ধর্ম (বাবর্ত্তক অসাধারণ ধর্ম), তাহার জ্ঞান জন্ম। বেহেতু, উভয় প্রকারে বিশেষের দর্শন আছে, অর্থাৎ সজাতীয় ও বিজাতীয় হইতে পদার্থের বিশেষ বা বাার্ন্তি দেখা বায়। (উদাহরণ প্রদর্শনের সহিত এক কথার বিশাপ বর্ণন করিতেছেন)—সমানজাতীয় পদার্থবর্গ হইতে এবং বিজাতীয় পদার্থবর্গ হইতে পদার্থসমূহ বিশিষ্ট হইয়া থাকে। (ইহার উদাহরণ) গন্ধবন্ধ-হেতুক পৃথিবী (দেরাকর্মপে সজাতীয়) জলাদি হইতে এবং (বিজাতীয়) গুণ ও কর্ম্মসমূহ হইতে বিশিষ্ট হইতেছে। (অসাধারণ ধর্মাজ্ঞান জন্ম বিত্তীয় প্রকার সংশরের উদাহরণ প্রদর্শন করিতেছেন) শব্দে বিত্তাগজন্ম অর্থাৎ বিত্তাগজন্মকর্মপ বিশেষ (ব্যাবর্ত্তক বা অসাধারণ ধর্ম্ম) আছে। তাহাতে অর্থাৎ শব্দে (ঐ বিত্তাগজন্মকর্মপ অসাধারণ ধর্ম্মের জ্ঞান জন্ম গুণ অর্থনা কর্ম্ম হয়। ধেহেতু, উভয় প্রকারে বিশেষের দর্শন আছে। (প্রকৃত স্থলে ইহার

প্রকার দেখাইতেছেন) কি দ্রব্য হইয়া শব্দের গুণ ও কর্ম্ম হইতে বিশেষ ? অথবা গুণ হইয়া দ্রব্য ও কর্ম্ম হইতে বিশেষ ? অথবা কর্ম্ম হইয়া দ্রব্য ও গুণ হইতে বিশেষ ? অথবা কর্ম্মছের ব্যবস্থাপক (নিশ্চারক) ধর্ম্ম উপলব্ধি করিতেছি না, এই বুদ্ধি ( এখানে ) বিশেষাপেক্ষা, অর্থাৎ এক্সপ বুদ্ধি এখানে থাকাতে এ সংশয় বিশেষাপেক্ষ হইয়াছে।

টিয়নী। স্তে "অনেক্ষণ্ম" বলিতে অসাধারণ ধর্ম। সজাতীর ও বিজাতীর পদার্থই এখানে "অনেক" শব্দের অর্থ। তাহার বিশেষক অর্থাৎ বে ধর্মের হারা ঐ নজাতীর ও বিজাতীর পদার্থগুলি হইতে ধর্মার ভেল বুরা বার, তাহাই "অনেক্ষণ্ম"। তাহা হইলে উহার হারা বুরা বার—অসাধারণ ধর্ম। তাৎপর্যাচীকাকার বিলিরাছেন যে, স্থ্যোক্ত "অনেক" শব্দের লক্ষণার হারা অনেক পদার্থ ইইতে বিশেষক, এই পর্যান্ত অর্থ বুরিতে হইবে এবং ভালো "আনেকক্ত" এই স্থলে সম্বর্ধার্থ ইউতে বিশেষক বা ভেলক ধর্মই শেখানে বুরিতে হইবে। তাহা হইলে বুরা বারা, অসাধারণ ধর্মই "অনেক ধর্মা"। কারণ, অসাধারণ ধর্মই পনার্থকে তাহার সজাতীয় ও বিজাতীর পদার্থবর্গ হইতে বিশিষ্ট করে অর্থাৎ ভিন্ন বলিয়া প্রতিপদ্ধ করে। যেনন গর্ম পৃথিবী ভিন্ন আর কোন পদার্থে থাকে না, এ জন্ত উহা পৃথিবীর অসাধারণ ধর্মা। ঐ গর্ম পৃথিবীর অসাধারণ ধর্মা, ইহা নিশ্চিত থাকায় অর্থাৎ বে পদার্থে গদ্ধ আছে, তাহা স্থিবী ভিন্ন আর কিছুই নহে, ইহা নিশ্চিত থাকায় এইলে অসাধারণ ধর্ম্মজান সংশ্বর জন্মান্ত না।। কারণ, বিশেষ ধর্মের নিশ্চর হইলে সেখানে সংশ্বর জন্মিতে পারে না। বিশেষ ধর্মের অস্থলিনি সংশব্দমাতেই আবন্ডক, ইহা মহর্ণি "বিশেষাপেক" এই কথার বারাই স্থচনা ক্রিরাছেন।

অসাবারণ বর্ণজ্ঞানজন্ত বিতীর প্রকার সংশর কোথার কিরণে ইইরা থাকে ? তাব্যকার তাহার উনাহরণ বলিরাছেন দে, শব্দে বিভাগজন্তজ্জরল অসাবারণ বর্ণ-জ্ঞান ইইলে জন্তান্ত কারণ সত্তে "শব্দ কি তাবা ? অথবা ওপ ? অথবা কর্ম ?" এইরস একটি সংশর জন্মে। তাহ্যকারের গুড় তাংপর্যা এই বে, কোন বংশখণ্ডের অগ্রভাগ বিদীর্ণ করিরা যখন উহার ছইটি অংশকে ছই হত্তের ঘারা জোরে আকর্ষণ করা যায়, তখন বে শব্দ হয়, তাহা ঐ বংশথণ্ডের ছই ভাগের বিভাগজন্ত এবং ঐ ছই অংশের সহিত আকাশের যে বিভাগ হয়, তজ্জন্ত। ঐ হলে বে শব্দ জন্মে, তাহার প্রতি আকাশের সহিত প্রকাতি বিভাগ অসমবার্দ্দি কারণ। এইরূপ কোন বস্ত্রথণ্ডকে ছই হত্তের ঘারা ছিড়িরা ফেলিবার সমরে বে শব্দ হয়, তাহাও প্রকাতি প্রকার বিভাগজন্ত। কলতঃ বিভাগ খাহার অসমবান্দি কারণ, তাহাই ভাষ্যোক্ত বিভাগজন্ত পদার্থ। এইরূপ বিভাগজন্ত। শব্দ কির আর কোন পদার্থে নাই, স্নতরাং উহা শব্দের অনাবারণ ধর্ম। আপত্তি হইতে পারে বে, এক বিভাগ হইতে অগর বিভাগ উৎপন্ন হইরা থাকে, সেই দ্বিতীর বিভাগের প্রতিও

প্রথম বিভাগ অসমবামি কারণ, স্বতরাং পূর্কোক্ত বিভাগজন্তর বখন বিভাগেও থাকে, তখন উহা শব্দের অসাধাংশ ধর্মা হইবে বি রূপে ও এতছতরে উদ্যোতকর প্রাভৃতি বলিয়াছেন বে, এক বিভাগ হইতে অপর বিভাগ জন্মে, ইহা স্বীকার করি না। কোন বিভাগের প্রতি ভাহার পূর্বাজাত বিভাগ কারণ নহে, পূর্বাজাত ক্রিয়াই বিভাগের কারণ। আর যদি বৈশেষিক মতান্ত্রদারে তাহা স্বীকারও করা যায়, অর্গাৎ বিভাগজন্ত বিভাগ স্বীকারও করা যায়, তাহা হইলেও সেই বিভাগজন্ম যে দিতীয় বিভাগ, তাহা আর কোন বিভাগের অসমবারি কারণ নয় বলিয়া উহা কেবল শক্তেরই অসমবারি কারণ। অর্থাৎ বিভাগজন্ত যে বিভাগ, তজ্জন্তর ধর্মাট শব্দ ভিন্ন জার কোন প্রদার্থে না থাকার উহা শব্দের অসাধারণ ধর্ম। তাহা হইলে ভাষাকার যে "বিভাগজন্তম্ব"কে শব্দের অসাধারণ ধর্ম বলিয়াছেন, উহার অর্থ বিভাগজন্ত যে বিভীয় বিভাগ, সেই বিভাগজন্তব বুকিতে ইইবে। স্বভরাং বৈশেষিক মতেও ভাষাকারের কথা সংগত হইয়াছে। মহর্ষি কণাদোক্ত "দ্রবা", "ওগ" ও "কর্ম্মের" "সভা" প্রভৃতি সাধর্মা। শব্দে নিশ্চিত থাকায় শব্দ "দ্রব্য", "ওন" ও "কর্ম্ম" হুইতে কোন অতিবিক্ত পদার্থ নহে, ইহা নিশ্চিত আছে। কিন্তু শঙ্গে "দ্রবা", "গুণ" অথবা "কর্মের" কোন বিশেষ ধর্ম নিশ্চয় না হওয়া পর্য্যন্ত তাহাতে পূর্ণ্ণোক্ত বিভাগজন্তকরূপ অসাধারণ ৰৰ্ম্মের জ্ঞানজন্ম "শব্দ কি ভব্য ? অথবা তণ ? অথবা কর্মা ?" এইরাগ নংশন জব্ম । শক্ ম্রব্য হইরাও বিভাগজন্ত হইতে পারে, গুণ হইরা অথবা কর্মা হইরাও বিভাগজন্ত হইতে পারে। বিদ্ধান্তে বেমন গুণের মধ্যে আর কোন গুণ বিভাগজন্ত না হইরাও শক্ত্রপ গুণবিশেষ বিভাগজন্ত ছইয়াছে, তক্রপ দ্রব্যের মধ্যে আর কোন দ্রব্য অথবা কর্মের মধ্যে আর কোন কর্ম বিভাগভন্ত না হইলেও শব্দরপ দ্রব্য অথবা কর্মাও বিভাগজ্ঞ হইতে পারে, তাহাতেও বিভাগজ্ঞজ্জন অদাবারণ ধর্মটি শব্দকে সজাতীয় ও বিজাতীয় পদার্থবর্গ হইতে বিশিষ্ট করিতে পারে। স্থতরাং পর্বেলক হলে বিভাগজন্তত্বরূপ অসাধারণ ধর্ম্বের জ্ঞান, শব্দবিষয়ে পূর্নেন্তি প্রকার সংশ্র জ্বায়। পরিশেষাত্রমানের হারা শব্দের গুণ্ড নিশ্চর হইলে ঐ সংশ্ব নিবৃত হয় ( পঞ্ম স্থত-ভাষ্যাট্রামী ক্টবা)। পূর্বোক্ত "বিভাগজন্তব" ত্রবা, তণ ও কর্মের সাধারণ ধর্ম নহে, এ হন্ত পূর্বোক্ত সংশার সাধারণ ধর্মজ্ঞানজন্ত নহে। মহর্ষি এই জন্তই অসাধারণ ধর্মজ্ঞানজন্ত দিতীর প্রকার সংশার বলিয়াছেন। ক্ত্ৰে "অনেক ধৰ্ম" বলিতে "অসাধারণ ধর্ম"। প্রথমে "সমান ধর্ম" বলাতেও ''অনেক বর্ণা' শক্তের দারা অসাধারণ ধর্মই মৃহ্যির অভিপ্রেত ব্রা। বার।

ভাষ্য। বিপ্রতিপত্তেরিতি। ব্যাহতমেকার্থদর্শনং বিপ্রতিপত্তিঃ। ব্যাঘাতো বিরোধোহসহভাব ইতি। অন্ত্যাক্ষেত্যেকং দর্শনম্, নান্ত্যাক্ষেত্যপরম্। ন চ সদ্ভাবাসম্ভাবে সহৈকত্র সম্ভবতঃ। ন চান্ততরসাধকো হেতুরুপলভ্যতে তত্র তত্ত্বানবধারণং সংশয় ইতি।

অমুবাদ। (৩) "বিপ্রতিপত্তে:" এই কথাটি ( ব্যাখ্যা করিতেছি )। ব্যাঘাতযুক্ত "একার্থদর্শন" অর্থাৎ এক পদার্থে পরস্পর-বিরুদ্ধার্থ-প্রতিপাদক বাক্যন্ত্রয় "বিপ্রতি- পত্তি"। ব্যাঘাত বলিতে বিরোধ কি না অসহভাব (একাধারে না থাকা)। ('বিপ্রতি-পত্তি' জন্ম সংশয়ের উদাহরণ) আত্মা অর্থাৎ দেহাদি ভিন্ন নিতা আত্মা আছে, ইহা এক দর্শন (বাক্য)। আত্মা নাই, ইহা অপর দর্শন (বাক্য)। অন্তিত্ব ও নাত্তিক মিলিতভাবে একাধারে সম্ভব হয় না। অন্যতর সাধক অর্থাৎ নিতা আত্মার অন্তিত্ব বা নাত্তিকের নিশ্চায়ক হেতুও উপলব্ধ হইতেছে না। সেই স্থলে তক্কের অর্থাৎ নিতা আত্মার অন্তিত্ব বা নাত্তিকের আন্বাধারণক্রপ সংশায় হয়।

তিমনী। "বিপ্রতিপত্তি" শব্দের মৃথ্যার্থ বিশ্বন্ধকান। কিন্ত উহা বাদী ও প্রতিবদীর জান; মতেরাং অন্তের সংশবের কারণ হইতে পারে না। এ জন্ত এখানে "বিপ্রতিপত্তি" শব্দের ছারা বুলিতে হইবে, বাদী ও প্রতিবাদীর বিপ্রতিপত্তিজন্ত বাক্যছন। তাৎপর্যা-টাফাকারও পূর্বোক্ত মুক্তির উপন্তান করিয়াছেন। "ব্যাহত-বেকার্থনন্দিনং" এবং "অন্ত্যান্দেত্যেকং দর্শনং" এই ভাব্যেও "দর্শন" শব্দের বাক্য-অর্থ প্রহণ করিতে হইবে। কারণ, পূর্বোক্ত মুক্তিতে এখানে বাক্যবিশেষকেই "বিপ্রতিপত্তি" শব্দের ছারা বুলিতে হইবাছে। পরস্ক ভাষাকার সংশ্রপন্তীকাছলে (২ জ্বঃ, ১ জাঃ, ৬ ক্ত্রে) এই স্থত্যের "বিপ্রতিপত্তি" শব্দের অর্থ শক্ষের অর্থ শক্ষের জর্থ করিয়া বিল্লা গিল্লাছেন,—"দর্মানেহ্মিকরণে ব্যাহতার্থে। প্রবাদেশী বিপ্রতিপত্তি শব্দের অর্থ। তাহা হইবে এখানেও "দর্শন" শব্দ —তিনি বাক্য অর্থই প্রয়োগ করিয়াছেন, ইহা নিঃসংশ্বের বুবা বার। "স্কৃত্তে ক্রাল্লতেংনেন" এইরূপ বুংপত্তি-শিদ্ধ "দর্শন" শব্দের ছারা তাৎপর্যান্ম্নারে বাক্যেও বুবা বাইতে পারে। ভারাক-সংশ্রন্ধকাক দার্শনিক বিপ্রতিপত্তি এখানে স্ক্রকারের বিব্নিক্ত, ইহা স্ক্রনা করিবার জন্তই ভাষাকার বাক্য শব্দের প্রযোগ না করিবার গ্রন্থ ভাষাকার বাক্য শব্দের প্রযোগ না করিবার ক্রিকিটিত, ইহা স্ক্রনা করিবার জন্তেই ভাষাকার বাক্য শব্দের প্রযোগ না করিবার নাক্য প্রযান্ত্র বাক্য শব্দের, ইহা মনে হয়।

সাংখ্যাদি শান্তরূপ বাকাবিশেষ অর্থে এবং তজ্জন্ত জ্ঞানবিশের অর্থেও বছ কাল হইতে "দর্শন" শব্দের প্রস্তুক হইয়া আদিতেছে। মহাভারতের শান্তিপর্বেও ঐরপ অর্থে "দর্শন" শব্দের প্ররোগ দেবা বার। "সাংখ্যদর্শন," "বোগদর্শন" প্রভৃতি শব্দও সেধানেং প্রবৃক্ত হইয়াছে। ভাবাকার পরমপ্রাচীন বাংজারনও চতুর্গায়ায়ের শেষে বলিয়াছেন,—"অন্তোক্তপ্রতানীকানি প্রবাহ্বনাহ দর্শনানি"। এবং "দর্শন" শব্দের প্রকৃতি দুশ ষাতৃকে প্রহণ করিয়া তৃতীয়াধ্যারের দ্বিতীয়াহ্বিক প্রথম স্ক্রান্থ্য সাংখ্যদর্শন তাংপর্বের "দৃষ্টে" শব্দেরও প্ররোগ করিয়াছেন। আমার মনে হয়, "আত্মা বাহরে দ্রেউবার" এই ক্রতিই পূর্বেরাক্ত অর্থে "দর্শন" শব্দপ্রাহ্রের মূল। মোকের চরন করেশ আত্মদর্শন বা আত্মদাকাংকারই বাংখ্যাদি শান্তের মূল গজ্য। বিচার হারা উহা প্রতিপর করিবার জন্তই এবং উহার উপার বর্ণনের জন্তই সাংখ্যাদি শান্তের স্তি। ফল কথা, যে শান্ত আত্মধিচারের হারা পরম্পরার আত্মদর্শনের সহায়তা করে, তাহাকে "দর্শনশার"

<sup>ा</sup> नाविनक, कालाबाकाकारकाकाना अहेवा।

বলা বাইতে পারে। "দৃশ" ধাতৃর বারা প্র্রোক্ত শ্রুতিপ্রতিপাদিত আগ্রদর্শনরূপ বিশেব অ গ্রহণ করিয়াই পূর্কোক্ত অর্থে "দর্শন" শব্দ প্রযুক্ত হইয়াছে। বাহাতে আগ্রদর্শনের কোন কথা নাই, তাহাতেও "দর্শনে"র মাদৃগ্র-প্রযুক্ত পরে "দর্শন" শব্দের গৌণ প্রয়োগ হইয়াছে। বাহাতে আগ্রবিচার করিয়া, আগ্রদর্শনের উপায় বর্ণিত হইয়াছে, পরম্পরাম্ন বাহা পূর্কোক্ত শ্রুতিপাদিত আগ্রদর্শনের সহায়তা করে, তাহাই মুখ্য "দর্শন"।

দেবাহা হউক, মূলকথা এই বে, বাদী ও প্রতিবাদীর বিপ্রতিপতিবাকা প্রবণ করিয়া মহাছের দংশর হইয়া থাকে। আতিক বলিলেন,—"আত্মা অন্তি"; নাতিক বলিলেন,—"আত্মা নাতি"। তাহাদিগের উভরেরই একতর নিশ্চর আছে। কিন্তু যে মহাত্ম শ্রোতা আত্মার অতিব বা নাতিছের দায়ক হৈতু পাইলেন না, তাহার দংশর ইংগ – আত্মা অর্থাৎ নিত্য আত্মা আছে কি না ৮ এই সংশর বিপ্রতিপত্তিজ্ঞ । জের তবে এইরূপ অনেক বিপ্রতিপত্তি থাকার তথ্যনিনীযুদিগের দংশর হইতেছে। সংশরের পরে জিপ্রামা জন্মিতেছে। জিপ্রামার কলে বিচারপ্রতি ইইতেছে। বিচারগারা অনেক খলে তর্জনির্থার হইতেছে। জিপ্রামা মানবের জানের মূল। জিপ্রামার মূল আবার সংশর। যে মানবের সংশর হয় না, তিনি জ্ঞানমনিরের প্রথম দোপান। সংশর না হইলে নির্গরের আশা থাকে না। গীতার অর্জুনের সংশর জ্ঞাইরা এক প্রে মঞ্জাই করিতেছে। সংশর মত স্থল্ড ইইবে, তেই নির্গরের প্রথম জ্ঞাইরা এক প্রে মঞ্জাত তত্ত্বপালাৎকার হইলেই সকল সংশর ছির হইবে। ("ছিলাতে সর্ব্সংশ্রাহা")।

পক্ষাস্তবে, শাস্ত্রে নানাবিশ বিপ্রতিপত্তি আছে বলিদাই শাস্ত্র ও তাহার চর্চা এত দিন টিকিয়া আছে। বিপ্রতিপত্তিমূলক সাম্প্রদায়িকতার দোষ থাকিলেও উহার একটি দহাত্তণ আছে—যাহার ফলে এ পর্যান্ত অনেক তত্ত্বই একেবারে বিলীন হইয়া বার নাই।

ভাষা। উপলব্ধাব্যবন্থাতঃ থল্পপি, সচ্চোদকমুপলভাতে তড়াগাদির্
মরীচির্ চাবিদ্যমানমূদকমিতি। অতঃ কচিত্রপলভামানে তত্ত্ববন্থাপকস্থ প্রমাণস্থানুপলব্ধেঃ কিং সত্রপলভাতে, অধাসদিতি সংশ্রো ভবতি।

অমুবাদ। (৪) উপলব্ধির অব্যবস্থাজন্য সংশয়ের উদাহরণ প্রদর্শন করিতেছি।
তড়াগাদিতে বিদ্যমান জল উপলব্ধ হয় এবং মরীচিকার অবিদ্যমান জল উপলব্ধ হয়;
অতএব উপলভ্যমান কোনও বিষয়ে তত্ত্ব-ব্যবস্থাপক (প্রকৃত-তত্ত্ব-নিশ্চায়ক)
প্রমাণের অনুপলব্ধিবশতঃ কি বিদ্যমান বস্তু উপলব্ধ হইতেছে ? অথবা অবিদ্যমান বস্তু
উপলব্ধ হইতেছে ? এইরূপ সংশয় হয়।

টিগ্ননী। উপলব্ধির অবাবস্থা বলিতে উপলব্ধির অনিয়ম। বিদ্যমান প্রাথেরও উপলব্ধি হয়,
আবার অবিদ্যমান প্রাথেরির অম উপলব্ধি হয়। সর্ব্বের বিদ্যমান প্রাথেরিই উপলব্ধি হয় অথবা
অবিদ্যমান পর্নার্থেরই উপলব্ধি হয়, এমন নিরম নাই। স্কুডরাং কোন স্থানে কোন প্রশার্থ
উপলব্ধি করিলে তাহার বিদ্যমানত্ব বা অবিদ্যমানত্বরূপ বিশেষ ধর্মের নিশ্চয় না হওয়া পর্যাত্ত
তাহাতে ভাবোাক্ত প্রকার সংশ্র হয়। ইয়াকেই মহর্ষি উপলব্ধির অধ্যবস্থাক্তর চতুর্ব প্রকার সংশ্র
বিলিয়াহেন। ভাবো "ধ্রপি" এই শ্রুটিণ নিপাত। উহার অর্থ উদাহর্ব-প্রকর্ণন।

ভাষা। অনুপলব্যবস্থাতঃ—সচ্চ নোপলভাতে মূলকীলকোদ-কাদি, অসচ্চানুৎপন্নং নিরুদ্ধং বা, ততঃ কচিদনুপলভামানে সংশয়ং, কিং সন্মোপলভাতে ? উতাসনিতি সংশয়ো ভবতি। বিশেষাপেকা পুর্ববং।

অনুবাদ। (৫) অনুপলর্কির অব্যবস্থা জন্ম সংশরের উদাহরণ প্রদর্শন করিতেছি। বিদ্যমান মূল, কীলক, জল প্রভৃতি (ভূগর্ভাদিস্থ) উপলব্ধ হয় না এবং অবিদ্যমান, অনুপ্রের বা বিনষ্ট বস্ত উপলব্ধ হয় না; তজ্জন্ম অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত অনুপলর্কির অব্যবস্থাজন্ম অনুপলভামান কোন পদার্থে সংশয় হয়। (সে কিরপ সংশয়, তাহা বলিতেছেন) কি, বিদ্যমান পদার্থ উপলব্ধ হইতেছে না ? অথবা অবিদ্যমান পদার্থ উপলব্ধ হইতেছে না ? এইরূপ সংশয় হয়। বিশেষাপেকা পূর্ববং অর্থাৎ বিদ্যমানত্ব বা অবিদ্যমানহরূপ বিশেষ ধর্ম্মনিশ্চায়ক হেতুর অথবা ঐ বিশেষ ধর্মের অনুপলব্ধি পূর্বেরাক্ত সংশয়গুলির হায় এই সংশয়েও আবশ্যক।

টিখনী। উপলব্ধির জায় অনুপলবিরও নিয়ম নাই। ভূগর্ভ প্রভৃতিত্ব বিদামান পদার্থেরও উপলব্ধি হয় না এবং সর্বাজ অবিদামান পদার্থেরও উপলব্ধি হয় না। স্কুতরাং কোন পদার্থ উপলব্ধি হয় না। স্কুতরাং কোন পদার্থ উপলব্ধি হয় না। হুতরাং কোন পদার্থ উপলব্ধি না ইইলে, তখন তাহাতে বিদামানত্ব বা অবিদামানত্বের নিশ্চর না হুল্যে পর্যান্ত ভারোক্ত প্রকার সংশ্ব হয়। সহর্ষি ইহাকেই অনুপলব্ধির অব্যবহাত্ত্ব পঞ্চম প্রকার সংশ্ব ব্যবিদ্যাহন। ভাষো "অনুপলব্যবহাত্ত্ব" এই কথার পরে পূর্বোক্ত "ধ্বপি" এই শব্দের যোগ করিত্বে হুইবে। না করিলেও ব্যাখ্যা হয়।

ভাষ্য। পূর্বঃ সমানোহনেকশ্চ ধর্মো জ্যেক্ষঃ, উপলক্ষানুপলক্ষা পুনজ্জাত্গতে, এতাবতা বিশেষেণ পুনর্বচনম্। সমানধর্মাধিগমাৎ সমানধর্মোপপত্তেবিশেষস্থৃত্যপেকো বিমর্শ ইতি।

অনুবাদ। পূর্ব অর্থাৎ সূত্রে পূর্বেরাক্ত সমান-ধর্ম এবং অনেকধর্ম জ্যেরগত

১। টকলনের নাঙ্কুক্রাঞ্জির প্রুম তবকে "আরোধনাং গ্যাণি" এই ক্রার বাংগার অধাবিকাকার বর্ত্ত্বানা উলাবাার লিখিরাছেন,—"গ্যাণীতি নিপাতসমুদার: উলাত্তিতে ইতার্থে বর্ত্ততে ন সমুক্তরার্থ্য"।

অর্থাৎ জ্ঞের বিষয়ের ধর্ম্ম, উপলব্ধি ও অনুপলব্ধি কিন্তু জ্ঞাতৃগত অর্থাৎ জ্ঞানকর্ত্তা আত্মার ধর্ম্ম, এইটুকু বিশেষবর্শতঃ পুনরুক্তি হইয়াছে। সমান ধর্ম্মের উপপত্তি-বশতঃ কি না—সমান-ধর্মের জ্ঞানবশতঃ বিশেষ-স্মৃত্যপেক্ষ অর্থাৎ যাহাতে বিশেষ ধর্মের উপলব্ধি না থাকিয়া বিশেষ ধর্মের ত্মারণ আবশ্যক, এমন "বিমর্শ" (সংশয়) হয়।

টিগ্লনী। উপলব্ধির অবাবহা ও অরপলবির অবাবহাহলে যে সংশর, তাহা সাধারণ ধর্মাদি জ্ঞানবশতাই হইতে পারে, আবার তাহার জন্ম পুথক্ কারণ বলা কেন । পরবর্তী উদ্যোতকর প্রভৃতি তাহা বলেন নাই। ভাষ্যকার এই প্রণ্থ দনে করিয়া তহতরে বলিয়া দিয়ছেন যে, সাধারণ ধর্মা ও অসাধারণ ধর্মা জ্ঞেরগত। অবাবহিত উপলব্ধি ও অরপলব্ধি জ্ঞাতৃগত। এই বিশেষটুকু ধরিয়াই মহর্ষি উপলব্ধির অবাবহা ও অরপলব্ধির অবাবহাকে পৃথক্তাবে সংশয়ের বিশেষ কারণ বলিয়ছেন। অর্থাৎ সাধারণ ধর্মাদি জ্ঞান প্রযুক্ত সেখানে সংশয় হইতে পারিলেও, উপলব্ধির অবাবহা ও অরপলব্ধির অবাবহা ও অরপলব্ধির অবাবহা প্রকৃত সেখানে বিশিষ্ট সংশয় হইয়া থাকে, ইহাই মহর্ষির মনের কথা। তজ্জ্ঞ তিনি পঞ্চবিধ বিশেষ সংশয়ই পঞ্চবিধ বিশেষ কারণের উল্লেখ পূর্কক প্রকাশ করিয়ছেন।

স্ত্রত্ব "উপপত্তি" শব্দের অর্থভ্রমে অনেক পূর্ব্বপক্ষ হইতে পারে। পরীকান্থলে দেওলি দেখাইয়াছেন এবং "বিশেষাপেক্ষ" এই কথাটির তাৎপর্য্যার্থ স্পষ্ট করিরা বলা আবগ্রক। এ জন্ত ভাষ্যকার উপসংহারে আবার স্থ্রোক্ত প্রথম প্রকার সংশব্দের ব্যাথ্যা ক্রিয়া মহর্ষির তাৎপর্য্যার্থ প্রকাশ করিয়াছেন এবং এইজপেই জন্ত চতুর্কিব সংশব্দকণের ব্যাথ্যা করিতে হইবে, ইহাও উহার দ্বারা দেখাইয়া গিয়াছেন।

উদ্যোতকর ক্লায়বার্তিকে ভাষাকারের ব্যাখ্যার প্রতিবাদ পূর্বক স্বাধীনভাবে স্থ্যের ব্যাখ্যা করিরা বলিরাছেন বে, সংশর ত্রিবিধ; পঞ্চবিধ নহে। উপলব্ধির অব্যবস্থা ও অর্থপান্ধির অব্যবস্থা কোন বিশেষ সংশ্যের বিশেষ কারণ নহে; উহা সংশ্যমাত্রেরই কারণ। যে চুইটি পদার্থ-বিষয়ে সংশ্ব হয়, তাহার যে কোন একটির নিশ্চয়ের হেতু না থাকাই উপলব্ধির অব্যবস্থা এবং যে কোন একটির অভাবনিশ্চয়ের হেতু না থাকাই অন্থপান্ধির অব্যবস্থা। সংশ্রমাত্রেই ঐ ছুইটি আবঞ্চক। নচেৎ স্থাপুত্র বা পুরুষছের নিশ্চয় হইলে অথবা উহার কোন একটির অভাবনিশ্চয় হইলে পূর্বেজিক সাধারণ ধর্মাদি-জ্ঞান-জন্ম তথনও পূর্বেজিক প্রকার সংশ্ব হর না কেন পূ
স্থতরাং ত্রিবিধ সংশ্বয়েরই বিশেষ লক্ষণে উপলব্ধির অব্যবস্থা ও অন্থপদন্ধির অব্যবস্থা এই ছুইটি সামান্ত কারণকেও নিবিষ্ট করিতে হইবে। তাহাই স্থতকারের অভিপ্রেত। আর বেখানে কিছু বুঝিবার ইন্ডাই নাই, দেখানে সংশ্বের অন্তান্ধ কারণ থাকিলেও সংশ্ব হর না; এ জন্ম বিশ্বমান্তেন —"বিশেষাপেক্তঃ" অর্গাৎ বিশেষ জ্ঞানের ইন্ডা থাকা চাই, তাহাও সংশ্বমাত্রের কারণ। উহাও ত্রিবিধ সংশ্বয়ল্পত। নিবিষ্ট করিতে হইবে। বার্তিকব্যাখ্যার বাচন্পতি মিশ্রও

উন্যোতকরের ব্যাখ্যা সমর্থন করিরাছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ বলিয়াছেন,—বিপ্রতিপত্তি প্রভৃতি সংশরের প্রনোজক নাত্র। ঐ সব ছলে পূর্কোক্ত সাধারণ ধর্মানিজ্ঞানজন্তই সংশয় হয়। তাঁহার মতে সংশর খিবিধ। মহবি কণাদ কেবল সাধারণ-ধর্মজ্ঞানজন্ত একবিধ সংশ্বই বলিরাছেন। কণান-স্ত্তের উপস্থারকার শহর মিশ্র বলিরাছেন বে, সমান-তর গোতমদর্শনে অসাধারণ ধর্মজ্ঞানজন্ত বে সংশরের কথা আছে, মহবি কণাদ তাহা বলেন নাই। কারণ, কণান সংশরের নায় "অনধ্যবসায়" নামক এক প্রকার জান বীকার করিয়াছেন। তাহার মতে অসাবারণ ধর্মজ্ঞান তাহার প্রতিই কারণ। কণাদ-সম্মত ঐ জ্ঞানকে মহবি গোতম সংশর্ই বলেন; এ জন্তু তিনি অসাধারণ-ধর্মজ্ঞানকে সংশরের কারণের মধ্যেই উল্লেখ করিয়াছেন।

পরবর্তী উদ্যোতকর প্রভৃতি কেইই ভাষাকারের পঞ্চবিধ সংশর্যাখ্যা প্রহণ না করিলেও সরণভাবে মহর্ষির স্ত্র পাঠ করিয়া এবং স্ত্রস্থ "চ"-কারের প্রতি মনোবোগ করিয়া এবং সংশয়-পরীকাস্থলে এই স্ত্রোক্ত পাঁচটি হেতৃকেই আশ্রয়পূর্বক মহর্ষিক্কত ভিন্ন ভিন্ন পূর্ববপক্ষ স্ত্রগুলির পর্যালোচনা করিরা ভাষ্যকার গঞ্বিধ বিশেষ কারণজন্ম পঞ্চবিধ সংশ্রই মহর্ষি গোতমের সিদ্ধান্ত বলিয়া বুঝিয়াছিলেন, ভাই সেইরূপই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। মহর্ষি উপলব্ধির অব্যবস্থা ও অমুপ-লব্বির অব্যবস্থাকে সংশ্রের পৃথক্ কারণ কেন বলিয়াছেন, ভাষাকার ভাষারও একটু কারণ বলিয়া গিন্নাছেন। ফল কথা, তিনি মহর্ষি-স্ত্তের সহজ-বোধ্য অর্থ ত্যাগ করিয়া উন্যোতকর প্রভৃতির ভার এখানে অভ্যন্ত ব্যাণ্যা করা সঙ্গত মনে করেন নাই। সংশব্দের একতর কোটির নিশ্চর হইলে অথবা তাহার অভাব নিশ্চর হইলে তথনও নাধারণ-ধর্মাদি-ক্রানজন্ত সংশ্য হয় না কেন গ এ আপত্তি ভাষ্যকারের কাখ্যাতেও নাই। কারণ, ভাষ্যকারের মতে স্থ্যে "বিশেষাপেক্ষঃ" এই কথার দারাই ঐ আপত্তি নিরায়ত হইয়াছে। ভাষ্যকারের মতে হুত্রোক্ত ঐ কথার ফলিতার্থ এই বে, বাহাতে বিশেষ ধর্মের উপলব্ধি নাই, কিন্তু পুর্ব্বোপলব্ধ বিশেষ ধর্মের স্মৃতিমাত্র আছে, তাহাই "বিশেষাপেক"। ফলতঃ ঐ "বিশেষাপেকা" সংশয়মাত্রেই আবশুক। তাহা হইলে বেখানে বিশেষ ধর্মের উপলব্ধি হইয়া গিয়াছে, দেখানে ঐ "বিশেষাপেক্ষা" না থাকার সংশ্রের আপত্তি হইতে পারে না। স্তরাং ভাষ্যকারের ব্যাখ্যায় বার্ত্তিককারের প্রদত্ত দোষ থাকিবে কেন १३ বেখানে কিছু বুবিবার ইচ্ছাই নাই, সেখানেও সংশ্যের সামগ্রী থাকিলে অব্ঞা সংশয় হইয়া থাকে। ইজার অভাবে জ্ঞানের অহুৎপত্তি ঘটে না। যদি কোন হলে ঐরূপ ঘটে, ইচ্ছা না থাকার সংশার না হয়, তাহা হইলে সেখানে সংশ্রের কোন কারণের অভাব হইয়াছে অথবা কোন প্রতিবদ্ধক আছে, ইহা বুঝিতে হইবে। ফল কথা, "বিশেষাপেক্ষঃ" এই কথার দারাই স্মাকার সংশবের আপত্তিগুলির নিরাস করিয়া গিরাছেন। পরীক্ষাপ্রকরণে এ বিবরে

১। কণাদপুত্রে এ কথা পাই না খাকিলেও কণাং-শতবাাখাতো গ্রহ প্রাচীন প্রশক্তপার "প্রার্থ-প্রবৃৎপ্রহে" সংশহতির অনবাবসায় নামক সংশংসভূপ জানাজ্বের ব্যাখ্যা ভরিছাছেন।

২। ভাষাকারের বাখ্যাবক্তনে উলোভকরের বিশেষ কথা এবং ভাষাকারের পকে বক্তব্য বিভীহাখ্যাছের বঠ পুরকাথাবাখ্যাছ জুইবা।

সকল কথা বিশদ ব্যক্ত হইবে। প্রীক্ষা না পাইবো সকল তথা ঠিক বুঝা ধাঁল না। সংশ্বের কারণেও সংশ্যু হয়।

ভাষ্য। স্থানবতাং লক্ষণমিতি সমানম্।

অমুবাদ। ক্রম-প্রাপ্ত পদার্থ-বর্গের লক্ষণ বক্তব্য, ইহা সমান—( অর্থাৎ বেমন প্রমেয়-লক্ষণের পরে সংশয়-লক্ষণ বলা হইয়াছে, তক্রপ সংশয়-লক্ষণের পরে এখন ক্রম-প্রাপ্ত প্রয়োজন-লক্ষণ এবং তাহার পরে বধাক্রমেই দৃষ্টাস্ত প্রভৃতি পদার্থ-বর্গের লক্ষণ বলা হইবে )।

### স্তুত্র। যমর্থমধিকৃত্য প্রবর্ত্ততে তৎ প্রয়ো-জনম্ ॥২৪॥

অনুবাদ। যে পদার্থকে গ্রাহ্ম বা ত্যাজ্যরূপে নিশ্চয় করিয়া (জীব) প্রবৃত্ত হয়, তাহা প্রয়োজন।

ভাষ্য। যমর্থমাপ্তব্যং হাতব্যং বা ব্যবসায় তদাপ্তি-হানোপায়মনু-তিষ্ঠতি প্রয়োজনং তদ্বেদিতব্যম্। প্রবৃত্তি-হেতুত্বাদিমমর্থনাপ্স্থামি হাস্থামি বেতি ব্যবসায়োহর্পস্থাধিকারঃ। এবং ব্যবসীয়মানোহর্থোহধিক্রিয়ত ইতি।

অনুবাদ। যে পদার্থকে প্রাপ্য বা ত্যাজ্য বলিয়া নিশ্চয় করিয়া তাহার প্রাপ্তি বা ত্যাগের উপায় অনুষ্ঠান করে অর্থাৎ তাহার উপারে প্রস্তুত্ত হয়, তাহা (সেই পদার্থ) প্রয়োজন জানিবে। প্রবৃত্তিহেতুহ আছে বলিয়া অর্থাৎ প্রার্ত্তির কারণ বলিয়া এই পদার্থ পাইব অথবা ত্যাগ করিব, এইরূপ ব্যবসায় (নিশ্চয়) পদার্থের "অধিকার"। এইরূপে (পূর্বোক্তরূপে) নিশ্চীয়মান পদার্থ অধিকৃত হইয়া ধাকে।

টিয়নী। প্রব্যোজন দিবিধ,—মৃথ্য ও সৌণ। দিবিধ প্রব্যোজন প্রতিপাদনের জন্তই হতে "অর্ব" শক্ষ প্রযুক্ত হইরাছে। নচেৎ উহা না বলিলেও চলিত। স্থাধের প্রাপ্তি এবং ক্যাধের নিবৃত্তিতে জীবের হতঃই ইন্ডা হর, এ জন্ত ও চুইটিই মুখ্য প্রব্যোজন। তাহার সাধনগুলি গৌণ প্রয়োজন। হত্তের "অবিকৃত্য" এই কথার ব্যাধ্যা তাব্যে "ব্যবসার"। "বমর্থমবিকৃত্য" এই কথার ব্যাধ্যা তাব্যে "ব্যবসার"। "বমর্থমবিকৃত্য" এই কথার দারা হত্তে পদার্থের বে অবিকার বলা হইরাছে, ভাষ্যকার তাহার ব্যাধ্যার বলিয়াছেন, এই পদার্থ পাইব বা ত্যাগ করিব, এইরূপ নিশ্চরই প্রবৃত্তির করেশ। করেশ, প্রোপ্য বা ত্যান্ত্য বলিয়া নিশ্চর করিয়াই জীব প্রাপ্তি বা পরিত্যাগে প্রবৃত্ত হয়। প্রয়োজন-পদার্থের অন্তান্য কথা প্রাপ্তি বলা হইরাছে। ২৪।

### সূত্র। লৌকিকপরীক্ষকাণাং যদ্মির্গে বুদ্ধিসাম্যং স দৃষ্টান্তঃ॥২৫॥

অনুবাদ। লোকিকদিগের এবং পরীক্ষকদিগের যে পদার্থে বুদ্ধির সাম্য (অবি-রোধ) হয়, তাহা দৃষ্টাস্ত।

ভাষা। লোকসামান্তমনতীতা লোকিবাং, নৈস্গিকিং বৈন্য্রিকং ব্রুতিশয়মপ্রাপ্তাঃ। তদ্বিপরীতাঃ পরীক্ষকান্তর্কেণ প্রমাণেরর্জং পরীক্ষিত্তন্ত্রিত। যথা যমর্থং লোকিকা বুধান্তে তথা পরীক্ষকা অপি, সোহর্থো দৃষ্টীন্তঃ। দৃষ্টীন্তবিরোধেন হি প্রতিপক্ষাঃ প্রতিধেদ্ধব্যা ভবন্তীতি। দৃষ্টীন্তমমাধিনা চ স্বপক্ষাঃ স্থাপনীয়া ভবন্তীতি। অবয়বেষু চোদাহরণায় কল্পত ইতি।

অনুবাদ। লোক-সমানতাকে অনতিক্রান্ত (অর্থাৎ বাঁহার। সাধারণ লোকের তুলাতাকে অতিক্রম করিতে পারেন নাই, এমন ব্যক্তিগণ) 'লৌকিক'। বিশানার্থ এই যে, ( বাহারা ) স্বাভাবিক এবং বৈনয়িক অর্থাৎ শান্তামুশীলন-সম্ভূত বুদ্ধি-প্রকর্মক অপ্রাপ্ত। তির্বিগরীতগণ অর্থাৎ স্বাভাবিক এবং বৈনয়িক বুদ্ধি প্রকর্মপ্রাপ্ত ব্যক্তিগণ পরীক্ষক। (যেহেতু, তাঁহারা) তর্কের দ্বারা এবং প্রমাণ-সমূহের দ্বারা পদার্থকে পরীক্ষা করিতে পারেন। (লোকিক এবং পরীক্ষকের স্বরূপ ব্যাখ্যা করিয়ো এখন দৃষ্টান্তের স্থ্রোক্ত স্বরূপ ব্যাখ্যা করিতেছেন) যে পদার্থকে লোকিকগণ যে প্রকার বুরেন, পরীক্ষকগণও সেইরূপ বুরেন, সেই পদার্থ দৃষ্টান্ত। ( দৃষ্টান্ত লক্ষণের প্রয়োজন বর্ণন করিতেছেন) দৃষ্টান্ত-বিরোধের দ্বারা অর্থাৎ দৃষ্টান্তের সাধ্যশূতাতা প্রভৃতি দোমের হারা প্রতিপক্ষসমূহ অর্থাৎ প্রতিপক্ষ-সাধননমূহ বঙ্গনীয় হয় ( খণ্ডন করা যায়) এবং দৃষ্টান্ত-সমাধির দ্বারা অর্থাৎ দৃষ্টান্তের অনত্য-দোষরোপের প্রতিষ্কের দ্বারা স্বপক্ষ স্থাপনীয় হয় ( স্থাপন করা যায় ) এবং দৃষ্টান্ত-সমাধির দ্বারা অর্থাৎ দৃষ্টান্তের অবয়ব-সমূহের মধ্যে (প্রতিজ্ঞাদি পক্ষাব্যবের মধ্যে ) উদাহরণের নিমিত্ত অর্থাৎ উদাহরণ নামক তৃতীয় অবয়বের লক্ষণের নিমিত্ত ( দৃষ্টান্ত পদার্থ ) সমর্থ হয় ।

১। ভাষো "উলাহরণার বলতে" এই মনে সামর্থনোচী "কুণ" খাতুর হারোপ্রশত্ত চতুখী বিভক্তি আযুক্ত ইইরাছে। ভাষাকার অধন স্তেভাষোও "ওল্লানার করতে তর্বঃ" এইরূপ থারোপ করিবাছেন। তক তল্ব-

টিপ্রনী। বিনি বুরেন, তিনি লৌকিক। বিনি বুর্ঝান, তিনি পরীক্ষক। বে পদার্থে লৌকিক ও পরীক্ষক প্রকৃতার্থে একমত, তাহাই দুষ্টান্ত হয়। কোন পক্ষের ঐ পদার্থে প্রকৃতার্থের প্রতিকৃল বিবাদ থাকিলে তাহা দৃষ্টান্ত হয় না। এই তাৎপর্যোই ভাষ্যকার এথানে দৃষ্টান্তের ব্যাথাার বলিরাছেন-"ধ্যা বদর্গং ইত্যাদি"। বস্ততঃ বাহা গৌকিকবেদাই নহে, কেবল পরী-ক্ষকগণ-বেদ্য, এমন পদার্থও দৃষ্টান্ত হইয়া থাকে। এ সব কথা এবং তদমুসারে স্থ্রের ব্যাখ্যা প্রথম স্থান-বাগাতেই বলা হইরাছে। তাৎপর্যা-টাকাকার এথানে বলিরাছেন বে, "দৌকিক-পরীক্ষকাণাং" এই কথার দ্বারা বাদী ও প্রতিবাদীই স্থাত্রকারের অভিপ্রেত। বাদী ও প্রতিবাদীর বে পদার্থে বুদ্ধিসাম্য হর, তাহাই দুঠান্ত। বিচারের বছস্বাভিপ্রায়েই স্থান্ত ঐ বলে বছবচন প্রযুক্ত হইয়াছে। আর সুরোক্ত "অর্থ" শব্দের দারা "উদাহরণবাক্য" প্রতিপাদ্য পদার্থ-বিশেষই অভিপ্রেত। তত্তির পদার্থ দৃষ্টাক্ত নছে। উদাহরণ-স্থাের অর্থ-পর্য্যালােচনার দ্বারা এই বিশে-বার্থ বুঝা বার। তাৎপর্য্য-টাকাকার ভাহার "ভামতী" গ্রন্থে (ব্রন্ধস্থরের আরম্ভণাধিকরণে) উপনিষম্বক্ত মৃত্তিকার দৃষ্টাস্থতা সমর্থনের জন্য বলিয়াছেন বে, "লৌকিকপরীক্ষকাণাং" ইত্যাদি স্থ্ৰ স্বারা প্রমাণ-সিদ্ধ পদার্থ ই দৃষ্টান্ত, ইহাই মহর্ষি গোতমের বিবক্ষিত। দৃষ্টান্তে লোকসিদ্ধন্তও থাকা চাই, ইহা তাঁহার বিবন্দিত নহে। অন্যথা তাঁহাদিগের পরমাণু প্রভৃতি দুঠান্ত হইতে পারে না। কারণ, পরমাণ প্রভৃতি লোকসিদ্ধ নহে। পরমাণ প্রভৃতি লোকসিদ্ধ না হইয়াও তাঁহাদিগের মতে প্রমাণসিদ্ধ বলিয়াই দৃষ্টাস্তরূপে উনিধিত হইয়া থাকে।

দৃষ্টান্তের লক্ষণ বাতীত তাহার জ্ঞান অসম্ভব। দৃষ্টান্ত-জ্ঞানের প্রয়োজন, ভাষাকার পূর্বেও বলিরা আদিরাছেন। দৃষ্টান্ত না থাকিলে বা না জ্ঞানিলে জগতে অনেক তত্ত্ব কেছ সকলকে বুঝাইতে গারিতেন না। যদি রক্ষ্তে সর্পত্রম না হইত, উক্তিতে রজত-ত্রম না হইত, স্বশ্নে নানাবিধ অন্তৃত ত্রম না হইত, উক্তজালিকের মায়াক্রত অন্তৃত মিথা-স্থাই কেছ না দেখিত, তাহা ইইলে ভগবান্ শন্তরও তাহার মায়াবাদকে লৌকিকের মনে,—বিরুদ্ধ-সংস্থারীর মনে উপস্থিত করিতে পারিতেন না। কেবল উপনিবদের পূনঃ পূনঃ আবৃত্তি করিয়া তাহাকে থির হইতে হইত। আবার উপনিবংও যদি "বাচারভাগং বিকারো নামধেয়ং মৃত্তিকেত্যের সত্যং" ইতান্ত বাক্যে মৃত্তিকাকে সত্যের দৃষ্টান্তর্কাপে উল্লেখ না করিতেন, তাহা হইলে তিনি উপাদানকাল ক্রমের সত্যতা এবং তাহার কার্য্য জগতের মিথাান্তিদিদ্ধান্তই উপনিবদের প্রতিপাদ্য বলিয়া প্রতিপক্ষের নিকটে সহজে প্রতিপন্ন করিতে পারিতেন না। ফল কথা, দৃষ্টান্ত হাতীত প্রতিপক্ষের নিকটে মৃত্তিক দ্বারা কিছু প্রতিপন্ন করা সন্তিব নহে। স্বপক্ষ-সমর্থন ও পরপক্ষ-বর্তমে

আনের নিনিত্ত সমর্থ হয়, ইবাই দেখানে ঐ কখার অর্থ। এখানেও দুঠায় গৰার্থ উদাহং শ-বাকোর লক্ষণের জন্য আবহুক বলিয়া উহাকে উদাহরশ-বাকোর নিনিত্ত সমর্থ বলা ঘাইতে পারে। বেবলুতের—

"কলিবাতে ছিরগণপদপ্রাপ্তরে শ্রহণনাঃ" ।—পূর্বদেদ, e ।

এই লোকের টীকার বলিনাথ লিবিরাছেন,—"কুণে: গ্রাাধ্রিকন্ত অলমর্থবাং ভদ্যোগে নব: স্ভীজানিনা চতুর্থী, অলমিতি প্রাাধ্যবহণমিতি ভাষাকার:।" দৃষ্ঠীত একটি প্রধান উপকরণ। ননে রাখিতে হইবে, দৃষ্ঠান্ত কথনই সর্বাংশে সমান হর না। কোথায়, কোন্ কংশে, কি ভাবে দৃষ্টাত্তের উল্লেখ হইরাছে, তাহা প্রশিবান করিরা বৃত্তিতে হয়। কল্লান্ত কথা পূর্বেই বলা হইরাছে। ২৫।

ভাষা। অথ সিদ্ধান্তঃ, ইদমিঅস্তুতঞ্চেত্যভাসুজায়মানমর্থজাতং সিদ্ধং, সিদ্ধন্ত সংস্থিতিঃ সিদ্ধান্তঃ, সংস্থিতিরিঅস্তাবব্যবস্থা, ধর্মনিয়মঃ। স থক্ষম্।

# সূত্র। তন্ত্রাধিকরণাভ্যুপগমসংস্থিতিঃ সিদ্ধান্তঃ ॥২৬॥

অনুবান। অনস্তর (দৃষ্টান্ত-নিরপণের পরে) সিদ্ধান্ত (নিরপণায়)। "ইহা" এবং "এই প্রকার" এইরূপে স্বীক্রিয়মাণ পদার্থসমূহ "সিদ্ধ"। সিদ্ধের সংস্থিতি সিদ্ধান্ত'। "সংস্থিতি" বলিতে ইঅস্তাবের ব্যবস্থা কি না—ধর্ম্মনিয়ম। (অর্থাৎ এই পদার্থ এই ধর্মাবিশিষ্ট, অন্তথ্মবিশিষ্ট নহে, এইরূপ প্রমাণসিদ্ধ নিয়ম)। সেই-ই এই।

্ সূত্রানুবাদ ) "তন্ত্রাধিকরণে"র অর্থাৎ প্রমাণাশ্রিত বা প্রমাণবাধিত পদার্থের "অভ্যুপগমসংস্থিতি" অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত ইপস্থাবের ব্যবস্থা (পূর্বেবাক্ত ধর্মানিয়ম ) "সিদ্ধান্ত"।

টিগ্ননী। দুইান্তের পরে দিয়ান্তই ক্রমপ্রাপ্ত বলিয়া নিরূপণীয়। মহর্ষি এই স্ক্রের হারা বিছাত্তের সামান্ত লক্ষণ বলিয়াছেন। ভাষ্ট্রকার স্ক্রেপাঠের পূর্বেই স্ক্রুপ্রতিপাদ্য দিয়ান্ত সমান্ত লক্ষণের বাাথ্যা করিয়া "দ থবছং" এই কথার হারা স্ক্রের অবভারণা করিয়াছেন। ফল কথা, "অথ দিছান্তঃ" ইত্যাদি ভাষ্য এই স্ক্রেরই ভাষ্য। শ্রীমদ্রাচস্পতি মিন্ত্রও ইহাই বলিয়া গিয়াছেন। স্ক্রেরাং ঐ হাষ্য দেখিরা নবীনগণের এখানে বিলুপ্ত স্ক্রেন্ডরের অস্থান অমূলক। ভাষ্ট্রকার "দ থবরং" এই কথার হারা প্রকাশ করিয়াছেন যে, দিয়ান্ত বাহ্য বাাথ্যা করিলাম, তাহাই এই স্ক্র-প্রতিপাদা। অর্থাং মহহি-স্ক্রেরও ইহাই তাংপর্যার্থ। ভাষ্ট্রকারের ঐ কথার দহিত স্ক্রের বোজনা করিতে হইবে। পদার্থমাত্রেরই দামান্ত বর্ষ্ম এবং বিশেষ ধর্ম আছে। "ইনং" বলিয়া দামান্ততঃ এবং "ইঅন্ত্রতং" বলিয়া বিশেষতঃ পদার্থনির্দার হর। ঐ দামান্ত হর্ম এবং বিশেষ বর্ম্মকপে স্থাক্তিরমাণ পদার্থকে "দিয়া" বলে। ঐ দিয়েরর অন্তর্কে দিয়ান্ত বলে। "অর্থা বিশেষতঃ নিশ্চর হইবে। "অর্থা বিশেষতঃ নিশ্চর হইবেই উহার স্বানারের সমাপ্তি হয়। উহারই নাম "মংস্থিতি"। এই পদার্থ এই প্রকারই হইবে, অন্তর্কার হইবে না, এইরপ ব্যবহা বা নিরমাই "নংস্থিতি"। এই পদার্থ এই আরারই হইবে, অন্তর্কার হইবে না, এইরপ ব্যবহা বা নিরমাই "নংস্থিতি"। এই স্ক্রেটি জববা ইহার পরবর্তী। "উহারই বিধরণ করিয়াছেন—"ধর্ম্মনিরমঃ"। এই স্ক্রেটি জববা ইহার পরবর্তী।

স্থাটি মহর্ষি গোতমের উক্ত নহে। কারণ, এখানে তুইটি ত্তা নিপ্রাজন এবং অর্থ-সন্থতিও হয় না – এই পূর্বপকাবলম্বন করিয়া উদ্যোভকর সমাধান করিয়াছেন বে, ছইটিই ঋষিত্তা। প্রথমটি – দিছাত্তের সামান্তলকণস্ত্ত। বিভাগতি – দিছাত্তের বিভাগ-স্তা। দিছাত্তের সামান্ত লক্ষণ এবং বিভাগ উভন্নই আবশ্রক। তাৎপর্যাটীকাকারও এই স্বাটিকে সিদ্ধান্তের সামান্ত লক্ষণসূত্র বলিয়া ব্যাথ্যা করিয়াছেন বেই, সূত্রে "তন্ন" শব্দের অর্থ এখানে প্রমাণ। "তহ্ব", কি না প্রমাণ যাহার "অবিকরণ" অর্গাৎ আত্রায়, অর্থাৎ বে পদার্থ কোন মতে প্রামাণিক বলিয়া স্বীক্লত, তাহাই "তম্মাবিকরণ"। বিভিন্ন বিকন্ধ সিদ্ধান্তগুলির সমস্তই বস্ততঃ প্রমাণসিদ্ধ হুইতে পারে না. এ জন্ম বিনি যে প্রার্থ প্রামাণিক বলিরা মানেন. তাহার পকে দেইটিই "তদ্মাধিকরণ" বা প্রামাণিক পদার্থ। বাদী ও প্রতিবাদীর মতানুদারেই এখানে প্রামাণিক পদার্গের করা বলা হইরাছে। ভাষ্যে ধারাকে "সংখিতি" বলা হইরাছে. ফুলে তাহাকেই "অভ্যুপগ্ৰসংখিতি" বলা হট্যাছে। মূলকথা, এইটি শিল্লাক্তের সামান্ত লক্ষণপ্রতা। এই সিভারতে মহর্ষি গোতম চারি প্রকারে বিভাগ করিখাছেন। বে প্লার্থ কোন শাল্পেরই বিরুদ্ধ নহে এবং অন্ততঃ কোন এক শাল্পে কথিত, তাহার নাম। ১) "দর্কতিপ্রসিদ্ধান্ত"। বে পদার্থ দক্তন শাস্ত্রের সমত নহে, কোন শাস্ত্রকারবিশেষেরই সমত, তাহার নাম (২) °প্রতি-তম্বদিদ্ধান্ত"। যে পদার্থটি প্রমাণসিম্ধ করিতে হইলে তাহার আনুযঞ্জিক অন্ত পদার্থেরও সিদ্ধি আবশুক হয়, দেখানে দেই প্রকৃত প্রার্থিটিই আর্থন্সিক দিলান্তের অধিকরণ বা আশ্রয় ব্রিয়া দেইরূপে (৩) "অধিকরণসিদ্ধান্ত"। যেমন ঈশরকে জগৎকর্তা বলিয়া সিদ্ধ করিতে হইলে সেখানে দৈশবের সর্বাঞ্চত। প্রভৃতি আত্বিদ্ধিক পদার্থও সিদ্ধ করিতে হয়, স্বতরাং সেখানে এ সর্বাঞ্চত। প্রভৃতি গুণবিশিষ্ট জগংকর্তাই "অধিকরণসিদ্ধান্ত"। ইহা ভাষ্যকারের মত। পরবর্ত্তী মব্য-দিগের মতে পূর্মোক্ত হলে আত্মদিক পদার্থগুলিই "অধিকরণদিদ্ধান্ত"। বিচারহলে অন্যের সিঙাক মানিয়া লইয়াই যদি তাহার বিশেষ ধর্ম গইয়া বিচার করা হয়, তাহা হইলে সেখানে ঐ ভাবে স্বীকৃত পর্সিদ্ধান্তের নাম (৪) "অভাপগমসিদ্ধান্ত"। ইবাও ভাষ্যকারের মত। পরবর্ত্তী নৈয়াম্বিকদিগের মতে যাহা গবি স্পষ্ট বলেন নাই, কিন্তু খবির অন্ত কথার মারা তাহা গুবির মত বলিয়াই বুঝা বাম, তাহার নাম "অভ্যপন্যদিদ্ধান্ত"। পূর্বেনিক প্রকার দিছাস্তের তেন ও লক্ষণ এবং উদাহরণাদি ইহার পরেই পাওয়া যাইবে। মহর্ষি গোতমোক্ত চতুর্বিধ সিদ্ধান্তের জ্ঞানই বিচারে আবশ্রক। তাই অবয়বের পূর্বেই মহর্ষি বিচারাল সিভান্ত পরার্গের সবিশেব নিরপণ করিরাছেন। ২৬।

ভাষা। তন্ত্রার্থ-সংস্থিতিঃ তন্ত্রসংস্থিতিঃ। তন্ত্রমিতরেতরাভি-সম্বন্ধস্থার্থসমূহস্রোপদেশঃ শাস্ত্রমৃ। অধিকরণামুমঙ্গার্থা সংস্থিতিরধি-

<sup>&</sup>gt;। তল্পান্তে ব্ৰেণাণ্ডে প্ৰনেধাণ্ডনেটি তল্প প্ৰনাণ্ড ওলের ক্ষিণ্ডণনাপ্রায়া আপকরেন বেবাধর্ণানাং।—
ভাষনাত্তি কতাংশগালিক।।

করণসংস্থিতিঃ। অভূপেগমসংস্থিতিরনবধারিতার্থপরিগ্রহঃ। তরিশেষ-পরীক্ষণায়াভূ্যপগমসিদ্ধান্তঃ। তন্ত্রভেদান্ত, খলু—

### সূত্ৰ। স চতুৰিধিঃ সৰ্বতন্ত্ৰপ্ৰতিতন্ত্ৰাধি-করণাভ্যুপগমসংস্থিত্যথান্তরভাবাৎ॥ ২৭॥

ঁ ভাষ্য। তত্রৈতাশ্চতশ্রঃ সংস্থিতয়োহর্ধান্তরভূতাঃ। অসুবাদ। "তন্ত্রার্থসংশ্বিতি" (অর্থাৎ সাক্ষাৎশান্ত্রপ্রতিপাদিত সিদ্ধান্ত)। "তন্ত্রসংশ্বিতি"। (১) সর্ববিতন্ত্রসিদ্ধান্ত (২) এবং (প্রতিতন্ত্রসিদ্ধান্ত)।

তন্ত্র বলিতে (এখানে) পরস্পর-সম্বন্ধযুক্ত পদার্থ-সমূহের উপদেশ শাস্ত্র।
অধিকরণের অর্থাৎ আশ্রায়ের সহিত সম্বন্ধযুক্ত পদার্থের সংস্থিতি "অধিকরণসংস্থিতি"
((৩) অধিকরণসিদ্ধান্ত)। অনবধারিত পদার্থের স্বীকার অর্থাৎ বিচারস্থলে অসিদ্ধার্থানিকও মানিয়া লওয়া "অভ্যুপগমসংস্থিতি" (৪) অভ্যুপগমসিদ্ধান্ত)। তাহার অর্থাৎ বিচার্য্য পদার্থের বিশেষ পরীক্ষার জন্ম অভ্যুপগমসিদ্ধান্ত হয়। তন্ত্রভেদ প্রযুক্তই অর্থাৎ শাস্ত্রের বিভিন্নতা আছে বলিয়াই (স্ত্রামুবাদ) তাহা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সিদ্ধান্ত চতুর্বিবদ। কারণ, "সর্ববতন্ত্রসিদ্ধান্ত," "প্রতিতন্ত্রসিদ্ধান্ত," "অধিকরণসিদ্ধান্ত" এবং "অভ্যুপগমসিদ্ধান্তে"র অর্থান্তরভাব অর্থাৎ পরস্পর ভেদ বা বৈলক্ষণ্য আছে। (ভাষ্যান্মুবাদ) তন্মধ্যে এই চারিটি সিদ্ধান্ত অর্থান্তরভূত অর্থাৎ পরস্পর বিলক্ষণ। (অর্থাৎ সিদ্ধান্তব্যক্তি অসংখ্য হইলেও তাহাকে এই চারি প্রকারে বিভাগ করা হইয়াছে। কারণ, এই চারিটি পরস্পর বিলক্ষণ এবং ইহার মধ্যেই সকল সিদ্ধান্ত আছে)।

টিখনী। ভাষ্যকার পূর্বাহ্ দেবর জার দিন্ধান্তের এই বিভাগ-স্থাটরও পূর্বের বাধ্যা করিরা পরে স্থানের অবভারণা করিরাছেন। "তর্রার্থসংস্থিতিঃ" ইত্যাদি ভাষ্য পূর্ব্ব-স্থানের ভাষ্য বলিয়া প্রমান্তের অবভারণা করিরাছেন। "তর্রার্থসংস্থিতিঃ" ইত্যাদি ভাষ্য পূর্ব্ব-স্থানের ভাষ্য বলিয়া প্রমান্ত অবভার বাধ্যে। করে জ্বাহ্যানের পরবর্তী "দংখিতি" শব্দের দহিত প্রত্যানের সম্বন্ধবন্ধতঃ পূর্বেনিজ চত্র্বির্ধ সংস্থিতি বা দিন্ধান্ত ব্রানার। ভাষ্যকার চত্র্বির্ধ দিন্ধান্তের ব্যাধ্যা করিতে "তর্মসংখিতি", "অবিকরণবৃংস্থিতি" এবং "অভ্যাপন্যমংখিতি" এই তিনটিকেই বলিয়াছেন, তবে দিন্ধান্ত চত্রির্ধ হর কিরণে ? এ জল্প ভাষ্যকার কেবে বলিয়াছেন,— "তরভেনাত্র বল্মী ভাষ্যকারের ঐ কথার সহিত "স চত্র্বির্ধঃ" এই স্থাৎশের বাোজনা ব্রিতে হইবে। তাৎপর্যা এই বে, পূর্বেনিজ "তর্মংখিতি" শব্দের নারাই "সর্ব্বতম্বদিন্ধান্ত" ও "প্রতিক্রমদিন্ধান্ত" ও ভার্যকারে এই ত্রাই দিন্ধান্ত বলা হইয়াছে। কারণ, তরের ভেদ আছে। প্রতিভ্রম্ব-

গুলিও "তন্ত্ব"। স্থতরাং "তন্ত্বনংখিতি" বলিলে "দর্জতন্ত্রদিদ্ধান্তে"র ন্থায় "প্রতিতন্ত্রদিদ্ধান্ত"ও বলা হইল। ফলতঃ ভাষ্যকার ঐরপে চতুর্জিধ দিদ্ধান্তই বলিয়াছেন। দিদ্ধান্ত চতুর্জিধই বলা হয় কেন ? খিবিধ বা ত্রিবিধও বলা ধাইতে পারে ? স্থাকার এতছত্ত্রে দিদ্ধান্তর চতুর্জিধন্তর হেতু বলিয়াছেন। ভাষ্যকার স্থান্তপ্রিক পরে "তাইত্রভাশ্চতশ্রঃ" ইত্যাদি দলতের ধারা স্থান্তর হৈতু বলিয়াছেন। অর্থাৎ কথিত চারিটি দিদ্ধান্তের পরস্পর ভেদ থাকার দিদ্ধান্ত ই হতুর্জিধ এবং দকল দিদ্ধান্তই এই চতুর্জিধ দিদ্ধান্তের অন্তর্গত। দিদ্ধান্ত এই চারিটির বেশীও নহে, কমও নহে, এই নিয়নের জন্যই স্থাক্তরার দিদ্ধান্তের চতুর্জিধ বিভাগ করিয়াছেন। "স চতুর্জিধ।" এই অংশ ভাষ্য বলিয়াই আনেকে বলিয়াছেন। বস্তুতঃ উহা স্থাংশ। শুমন্বাচন্পতি দিশ্রও তাঁহার "ন্থায়স্থানিবন্ধ" গ্রাছে ঐ অংশকে মহর্বিব্রচন বলিয়া বুঝা বায়।

ভাষা। তাসাম্।

অনুবাদ। তাহাদিগের মধ্যে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত চতুর্বিবধ "সংস্থিতি"র (সিন্ধান্তের) মধ্যে—

## সূত্ৰ। সৰ্বতন্ত্ৰাবিক্লন্তন্তেইধিক্তেইৰ্থঃ সৰ্বতন্ত্ৰসিদ্ধান্তঃ ॥২৮॥

অমুবাদ। সর্ববশান্ত্রে অবিরুদ্ধ, শাত্রে কথিত পদার্থ "সর্ববজ্ঞসিস্কাস্ত।"
ভাষ্য। যথা ভ্রাণাদীনীন্দ্রিয়াণি, গন্ধাদয় ইন্দ্রিয়ার্থাঃ, পৃথিব্যাদীনি
ভূতানি, প্রমাণেরর্থস্থ গ্রহণমিতি।

অনুবাদ। বেমন জ্রাণাদি ইন্দ্রিয়, গন্ধ প্রভৃতি ইন্দ্রিয়ার্থ, ক্ষিতি প্রভৃতি ভূত, প্রমাণের দ্বারা পদার্থের যথার্থ জ্ঞান হয়, ইত্যাদি (সর্ববতন্ত্রসিদ্ধান্ত )।

টিপ্পনী। ভাষাকার "তার্নাং" এই কথার দারা প্র্রোক্ত সংখিতির অর্থাৎ সিদ্ধান্তের বিশেষ লকণ-চতুষ্টরের অবতারণা করিরাছেন। তমধ্যে বে পদার্থ সর্বস্বদ্ধ এবং শারে কথিত, তাহা "সর্বত্যসিদ্ধান্ত"। ভাষাকার প্রাণাদির ইন্দ্রিয়ত্ব প্রভৃতিকে ইহার উদাহরণরূপে উরেথ করিরাছেন। স্রাণাদির ভৌতিকর বিষয়ে মতভেদ থাকিলেও ইন্দ্রিয়ত্ব বিষয়ে কোন মতভেদ নাই। ভাষ্যের শেবোক্ত "ইতি" শক্ষাট আদি অর্থে প্রযুক্তও বলা বায়। "ইতি" শক্ষের "আদি" অর্থ কোনে কথিত আছে । "সর্বাশারে অবিস্কৃত্ধ" এই কথা না বলিয়া "সর্ব্বশারে কথিত" এই কথা বলিলে গোতমোক্ত "ছল"ও "জাতির" অমহত্তরত্ব সর্ব্বত্রসিদ্ধান্ত হইতে পারে না। কারণ, উহা সর্ব্বশারে কথিত নহে; কেবল ভাষশারেই কথিত। তবে উহা সর্ব্বশারে অবিকৃত্ধ, এই জন্ত সর্ব্বতন্ত্রসিদ্ধান্ত হইতেছে। কেবল সর্ব্বশারে অবিকৃত্ধ হইলেই তাহা মহর্ষি সর্ব্বতন্ত্রসিদ্ধান্ত

<sup>&</sup>gt;। ইতি हर्ज्यकार्थकर्शिकाराखित्।--कमश्रकाव, क्वाधवर्व, २०।

বলেন না, কোন শান্তেও কথিত হওয়া চাই। তাই আবার বলিয়াছেন—"তরেহধিক্বতঃ"। উদ্যোতকর, বিশ্বনাথ প্রভৃতির মতে মনের ইক্রিয়র অভ্যাপগমদিদ্ধান্ত। উহা সর্বাভয়্রদিদ্ধান্ত হইয়া পড়ে, এ জল্ল বলিয়াছেন—"তরেহধিক্বতঃ"। অর্গাৎ উাহাদিগের মতে লায়তরে মনের ইক্রিয়র দালাথ কবিত হয় নাই, এ জল্ল উহা সর্বাতরে অবিকল্প হইলেও "দর্বতয়সিদ্ধান্ত" হইবে না। কিন্তু ভায়কারের মতে অভ্যাপগমদিদ্ধান্তের লক্ষণ অল্পবিধ। তাহার মতে মনের ইক্রিয়র "অভ্যাপগমদিদ্ধান্ত" নহে। এ দব কথা পরে ব্যক্ত হইবে। পূর্বেলক "দৃষ্টান্ত" এবং এই "দর্বতয়দিদ্ধান্ত" একই পরার্থ, ইহার পৃথক্ উল্লেখ কেন গু এতয়্বন্তরে উদ্যোতকর বলিয়ান্তেন—"দৃষ্টান্ত" কেবল বাদী ও প্রতিবাদীরই নিশ্চিত থাকে। দর্বতয়দিদ্ধান্ত তল্প নহে। উহা সকলেরই নিশ্চিত। দৃষ্টান্ত অন্থমান ও আগদের আশ্রয়, সর্বাতয়িদ্ধান্ত তল্প নহে; স্কতরাং ছইটির তেল আছে। উহারা এক পদার্থ নহে।

### সূত্র। সমানতন্ত্রসিদ্ধঃ পরতন্ত্রাসিদ্ধঃ প্রতিতন্ত্র-সিদ্ধান্তঃ॥২৯॥

অনুবাদ। একশান্ত্রসিদ্ধ অর্থাৎ স্বশান্ত্রসিদ্ধ, (কিন্তু) পরতন্ত্রে ( অন্য শাত্রে ) অসিদ্ধ ( পদার্থ ) "প্রতিতন্ত্রসিদ্ধান্ত"।

ভাষ্য। যথা নাসত আজ্বলাভঃ, ন সত আজ্বলাং, নিরতিশয়া-শেচতনাঃ, দেহেন্দ্রিয়ননঃস্থ বিষয়ের তত্তৎকারণে চ বিশেষ ইতি সাংখ্যানাম্। পুরুষকর্মাদিনিমিতো ভ্তসর্গঃ, কর্মহেতবো দোষাঃ প্রতিশ্চ, স্বপ্তণ-বিশিক্টাশ্চেতনাঃ, অসত্ৎপদ্যতে উৎপন্নং নিরুষ্যত ইতি যোগানাম্।

অনুবাদ। যেমন অসতের উৎপত্তি নাই, সতের অত্যন্ত বিনাশ নাই, (তিরোজাবমাত্র আছে)। চেতনগণ অর্থাৎ আত্মাগুলি নিরতিশয় (অপরিণামী নিগুর্গ)। দেই, ইন্দ্রিয় ও মনে, বিষয়-সমূহে এবং তত্তৎকারণে অর্থাৎ "মহৎ", "অহরার" এবং "পঞ্চতমাত্র"রূপ সূক্রন ভূতে "বিশেষ" (পরিণামবিশেষ) আছে, ইহা সাংখ্যদিগেরই (প্রতিভন্ত্রসিন্ধান্ত)। ভূতস্প্তি (ছাণুকাদিত্রজাণ্ডের উৎপত্তি) পুরুষের কর্ম্মাদিজন্য (জীবের অনুষ্ট এবং পরমাণুদ্রয় সংযোগাদি কারণজন্য)। দোষগুলি রোগ, দ্বেষ ও মোহ) এবং প্রের্গির (অনুষ্টের) হেতু। আত্মাগুলি অন্তগেরিশিক্ট অর্থাৎ জ্ঞানাদি-নিজগুণ-বিশিক্ট। অসৎই অর্থাৎ উৎপত্তির পূর্বের যাহার কোনরূপ সত্তা থাকে না, তাহাই উৎপন্ন হয়। উৎপন্ন কন্ত অর্থাৎ জন্ম সংপদার্থ নিরুদ্ধ হয়

( অত্যন্ত বিনষ্ট হয়), ইহা যোগদিগেরই অর্থাৎ সাংখ্যের পরিণামবাদের বিপরীতবাদী "আরম্ভবাদী"দিগেরই ( প্রতিতন্ত্রসিদ্ধান্ত )।

টিপ্লনী। তাৎপর্যাটীকাকার বনিয়াছেন, —ফুত্রে "সমান" শক্ত একার্থে প্রযুক্ত। বেমন, নৈয়ারিকদিগের ভারশাস্ত্র সমানতন্ত্র, সাংখ্যাদি-শান্ত পরতর ইত্যাদি। ফলতঃ বাহার বেটি নিজ-তত্ত, তাহাই এখানে "সমান-তথ্ৰ" শব্দের প্রতিপাদ্য এবং যে পদার্থ যাহার সমান তথ্রসিছ, কিন্ত পরতরে অসিদ্ধ, সেই পদার্থ তাহার "প্রতিতন্ত্র-সিদ্ধান্ত"। বেমন দীমাংসকদিগের শক্ত নিতাতা প্রভৃতি। কোন সিদ্ধান্তে একাবিক সম্প্রদারের একমত থাকিলে তাহাও তাহাদিগের বৃকলেরই প্রতিত্তপ্রদিদ্ধান্ত হইবে। বেমন ভাষ্যোক্ত সাংখ্য-সিদ্ধান্তগুলি পাতঞ্কলেরও দিদ্ধান্ত। পাতঞ্জনও সাংব্য, এই অভিপ্রায়ে ভাষ্যে "সাংখ্যানাং" এইরূপ কথাই বলা হইয়াছে। উহাতে পাতজ্বদিগকেও বুঝিতে হইবে। ভাষ্যকার পরে সাংখ্যের বিরুদ্ধ সিদ্ধান্তগুলির উরেথ করিলা বলিয়াছেন —'বোগানাম্'। ভাষবার্তিককার উদ্যোতকরও লিখিয়াছেন, —"ভৌতিকানীজিয়াণীতি যোগানামভৌতিকানীতি সাংখ্যানাম্"। বাৰ্ত্তিক ব্যাখ্যায় বাচস্পতি মিশ্ৰ লিখিয়াছেন,—"যোগানামেব সাংখ্যানামেবেতি নিরমঃ"। কিন্ত ভাষ্যকার ও বার্তিককার "যোগানাং" এই কথার দারা কাহা-দিগকে লক্ষ্য করিয়াছেন, তাহা কিছু বলেন নাই। "বোগানাং" এই কথা বলিলে বোগাচার্যা-সম্প্রদায়ের কথাই সকলে বুঝিয়া থাকেন। "এতেন যোগঃ প্রভাকঃ" এই ব্রহ্মফুত্রে বধন যোগ-শান্ত্র বা যোগশান্ত্রোক্ত দিন্ধান্তবিশেষ অর্থেই "বোগ" শলের প্রারোগ হইয়াছে, তথন ঐ "যোগ" শব্দের উত্তর তদ্বিত প্রত্যক্তে "বোগানাং" এই কথার দ্বারা খোগাচার্য্যসম্প্রদায়কে স্বব্ধা বুঝা ধাইতে পারে এবং ঐরপ প্রয়োগে ভাহাই সকলে বুঝিয়া থাকেন। যোগাচার্য্য-সম্প্রদারের মধ্যে প্রাচীন কোন সম্প্রদায় বলি ভাষ ও বৈশেষিকের "আরম্ভবাদ" অবলম্বন করিয়া বোগবর্ণন করিয়া থাকেন এবং ভাষ্যকারের সময়ে তাঁহাদিগের মতের প্রাদিদ্ধি থাকে, তাহা হইলে ভাষ্যকার "বোগানাং" এই কথার হারা তাঁহাদিগকে লক্ষ্য করিতে পারেন। কিন্তু কেবল "বোগানাং" এই কথা বলিলে সামান্ততঃ যোগাচাৰ্য্য সম্প্ৰদায়নাত্ৰই বুঝা যায়। পরস্ত কোন ঘোগাচাৰ্য্য ভাষ্কবৈশেষি-কের আরম্ভবাদ এছণ করিরা যোগশাস্ত্র বলিয়াছেন, ইহা পাওৱা বায় না। যোগাচার্য্য ভগৰান্ বার্ষগণা মারাবাদ এহণ করিয়াছিলেন, ইহা তাঁহার কথার পাওরা বাদ্ধ—( প্রেলিজ ব্রহ্মত্তের শারীরক ভাষ্য ভাষ্ঠী দ্রষ্টবা)। ফলকথা, ভাষ্যকার যে সকল সিদ্ধান্তের উরেপ করিয়া "দোগানাং" এই কথা বলিয়া গিয়াছেন, উহা যোগশান্তের সিদ্ধান্তরূপে কোনরূপেই প্রতিপর করা ধার না। উহা বৈশেষিক ও ফারের সিভাস্করণেই স্কুপ্রসিদ্ধ আছে। তবে ভাষ্যকার কেন ঐক্লপ বনিয়াছেন ? ইহা অতি গুরুতর প্রস্ন ।

বহু অনুসন্ধানের ফলে কোন দ্রাবিড় মহামনীধীর মূথে তনিতে পাই যে, এখানে "রোগানাং" এই কথার ব্যাথা। "বৈশেষিকানান্"। মহবি কণাদ খোগবিভৃতির ধারা মহেখারকে সম্ভষ্ট করিয়া বৈশেষিক শাস্ত্র প্রণান করার তাহার ঐ শাস্ত্র তংকালে যোগশাস্ত্র নামেও অভিহিত হইত। "যোগী" অর্থাৎ যোগবিভৃতিসম্পন্ন মহবি কণাদ কর্তৃক প্রোক্ত এই অর্থে ভদ্ধিত প্রত্যানের লোপে

"বোগ" শব্দের অর্থ বৈশেষিক শান্ত । তাহার পরে ঐ "বোগ" কি না—বৈশেষিক শান্তে বাহারা বিজ্ঞ অর্থাৎ ঐ শান্তমতের সম্প্রদার, এই অর্থে তদ্ধিত প্রতারের হারা "বোগ" শব্দের অর্থ এখানে বৈশেষিক সম্প্রদার বুঝা বাইতে পারে । বস্ততঃ বৈশেষিকের প্রধান আচার্য্য পরমপ্রাচীন প্রশন্তপানও তাহার "পদার্থন দ্বাহারে"র শেষে কণাদের বোগবিভৃতির পূর্ব্বোক্ত কথা বলিরা গিয়াছেন । অন্তান্ত টীকাকারগণও কণাদের বোগবিভৃতির কথা বলিরা গিয়াছেন এবং বায়ুপুরাণাদি শান্তগ্রহেও কণাদের বোগবিভৃতি বলিত আছে।

প্র্কোক্ত ব্যাখ্যার বক্তব্য এই যে, কেবল বৈশেষিক সম্প্রদায়কে বুঝাইবার জন্ম পূর্ব্বোক্ত প্রকার বৃৎপত্তি আশ্রন করিনা "বোগ" শব্দ প্রয়োগের কোন সার্থকতা নাই। উদ্যোতকর প্রভৃতি স্থায়াচার্য্যগর্ণ অক্ত কোন স্থানে ঐরপ প্রয়োগ করেনও নাই। উদ্যোতকর "ক্তায়বার্তিকে" বৈশেষিকের সিদ্ধান্ত বলিতে "বৈশেষিকানাং" এইরূপ কথাই লিখিয়াছেন। কিন্তু এখানে তিনিও "বোগানাং" এইরূপ কথা লিখিয়াছেন। ইহার কি কোন নিগৃত কারণ নাই ? আর যদি গতান্তর না থাকার এখানে "যোগ" শব্দের ঐরণ একটা অর্থ ব্যাখ্যা করিতেই হয় এবং করা যায়, তাহা হইলে এখানে "যোগানাং" এই কথার ব্যাথ্যা "আরম্ভবাদিনাং" ইহাও বলিতে পারি। কারণ, "বোগ" শব্দের সংযোগ অর্থ স্থপ্রসিদ্ধ আছে। "সর্বাদর্শনসংগ্রহে" যোগ ব্যাখ্যার মহামনীধী মাধবাচার্য্যও "যোগ" শব্দের সংযোগরূপ অর্থই প্রসিদ্ধ, ইহা বলিয়াছেন। এখন তাৎপর্য্যান্ত্সারে বদি "বোগিন্" শব্দের ছারা কণাদ মহর্ষিকেই বুরিয়া তাঁহার প্রোক্ত শাসকে "বোগ" শব্দের ছারা ব্ঝা বাছ, তাহা হইলে তাৎপর্যাত্মারে "বোগ" শব্দের ছারা ন্তায় ও বৈশেষিকের "আরম্ভবাদে"র মূল যে পরমাণ্ড্রের সংযোগ এবং ঐরপ অক্সান্ত সংযোগ, ভাষাও বুঝিতে পারি। ভাষা হইলে ঐরূপে "যোগ" বা সংযোগবিশেষবাদীকেও "যোগী" বলিতে পারি। যেমন হৈতবাদীকে "হৈতী" এবং অহৈতবাদীকে "অহৈতী" বলা হয়, ভক্রপ পরমাণুহয়ের "যোগ"বাদীকে "যোগী" বলা যাইতে পারে। তাহা হইলে "দোগিন্" শব্দের ছারা আরম্ভবানীনিগকেও বুঝা বাইতে পারে। "যোগী" অর্গাৎ আরম্ভবানীর প্রোক্ত শান্তকে "বোগ" বলা বাইতে পারে। সেই "যোগ"শাস্ত্রকে বাহারা জানেন, তাহাদিগকেও "বোগ" বলা যাইতে পারে<sup>9</sup>। ভাষ্যকার যে তাহাই বলেন নাই, তাহা কে বলিতে পারে ? তাৎপর্য্য করনা করিয়া ব্যাখ্যা করিতে হইলে মন্তরূপ তাৎপর্যাও কল্পনা করিবার অধিকার আছে। প্রমাণ্ড্রের সংবোগে স্বাণুকানিক্রমে ব্রহ্মাণ্ডের উৎপত্তি গাহানিগের সিদ্ধান্ত, তাঁহানিগকে "আরম্ভবাদী" বলে। প্রমাণুষ্কের সংযোগই আরম্ভবাদীদিগের অসিদ্ধান্তের মূল। উহা থণ্ডিত হইলেই "আরম্ভবাদ"

<sup>&</sup>gt;। তৰ্ণীতে ভদ্বেদ।—পাণিনিজ্ঞ, ১,২।৫২। প্রোভারুদ্—পাণিনিজ্ঞ, ১,২।৬১। প্রোভার্কিপ্রভারাৎ প্রভাবেত্বেভিত্রভারত লুক্ ভাব—সিভাত্তৌর্ণী।

বোগাচারবিভূত্যা বলোবরিবা বহেবরম্।
 চক্রে বৈশেবিকং শাল্লং তলৈ কণভূলে ননঃ।—প্রশৃত্যপারবাকা।

विशिष्ट काइक्वाहिना ध्यांकर नांक्षर तांका,—उन्दिश्वि त्व त्व तांकाः काइक्वाहिनः ।

খণ্ডিত হয়। এ জন্ত আরম্ভবাদ খণ্ডনে "ব্রদাস্ত্র" ও "শারীরক ভাষো" ঐ সংবোগই প্রধানতঃ এবং বিশেষতঃ খণ্ডিত হইরাছে। প্রমাণু বা অন্ত অবগ্ধবের সংযোগবিশেষজ্ঞ অবগ্ধবীর উৎপত্তি হয়, ইহা "আরম্ভবানী দিগেরই মৃত। অন্তবাদীরা উহা স্বীকার করেন নাই। স্তবাং "আরম্ভবাদে"র মূল সংযোগকে ধরিয়া ভাষ্যকার ও বার্তিককার এথানে "বোগানাং" এই কথার ছারা "আরম্ভবাদী" সম্প্রদায়কে প্রকাশ করিতে পারেন। তাহাতে ঐরুপ প্রব্যোগের সার্থকতাও হয়। কারণ, আরম্ভবাদী নৈয়ায়িক ও বৈশেষিক প্রভৃতি সকল সম্প্রাদায়কে এক কথায় প্রকাশ করিবার জন্ত ঐরপ প্রয়োগ আবশ্বক হইরা থাকে। ভাষ্যকার বধন "প্রতিতন্ত্রসিদ্ধান্তে"র উদাহরণ বলিতে "বোগানাং" এইরূপ কথা বলিয়াছেন, তথন উহা বোগস্প্রাদায়েরই সিন্ধান্ত, অন্ত স্প্রা-দায়ের সিন্ধান্ত নহে, ইহাই তাঁহার বক্তব্য। তাৎপর্যাটীকাকারও "যোগানা"মেব এইরূপ কথার ষারা তাহা ব্যাখ্যা করিরাছেন। অবশ্র ঐগুলি ভাষ্যকারের প্রথমোক্ত সাংখ্যদিগের সিদ্ধান্ত নছে, ইহাই ঐ ব্যাখ্যার তাৎপর্য্য বলিয়াই বুঝা যায়, কিন্তু শেষোক্ত দিদ্ধান্তগুলি যে কেবল বৈশেষিকের অথবা কেবল নৈয়ায়িকের সিদ্ধান্ত নহে, উহা আরম্ভবাদী সকল সম্প্রদায়েরই সিদ্ধান্ত, তদ্ভিয় সম্প্রদায়ের সিদ্ধান্ত নছে, ইহা বলিতে হইলে এথানে "বৈশেষিকাণামেব" অথবা "নৈয়ায়িকানামেব" এইরূপ কোন প্রয়োগের হারা তাহা বলা হর না। স্থতরাং ভাব্যকার এখানে "যোগানামেব" এই কথার হারা তাঁহার শেষোক্ত দিদ্ধান্তগুলি "আরগুবাদী" মাত্রেরই "প্রতিতল্পদ্ধান্ত," ইহা প্রকাশ করিতে পারেন।

মূলকথা, বে অর্থেই হউক, ভাষ্যকার যে এখানে "যোগ" শকের বারা আরম্ভবাদী বৈশেষিক সম্প্রদায় অথবা ঐ মতাবগরী সকল সম্প্রদায়কে লক্ষ্য করিয়াছেন, তদ্বিষয়ে সন্দেহ নাই। করিণ, ভাষ্যকারের শেষোক্ত সিদ্ধান্তগুলি "আরম্ভবাদী" ভিন্ন আর কোন সম্প্রদারের সিদ্ধান্ত নহে। বৈশেষিকের সিদ্ধান্ত বলিতে "নোগ" শব্দের প্রয়োগ জৈন ছাত্ত্বের গ্রন্থেও পাইয়াছি'। জৈন ভারের গ্রন্থে কোন কোন স্থলে "বৌগ" শব্দের ও প্ররোগ আছে<sup>২</sup>। আবার কোন স্থলে "বৌগ" শব্দের বারা প্রমাণ-চতুষ্ট্যবাদী নৈয়ারিক সম্প্রদারকেও গ্রহণ করা হইরাছে<sup>৩</sup>। ইহার বারা বুঝা

সংকারণবিদ্ধতামিতি বোগবড়ো বধা।—বিধানেক খানিকৃত "পত্রপরীক্ষা" (জৈন ভাছ)। "সদকারণবালিতাং" এইটি বৈশেষিক দর্শনের চতুর্বাধ্যাবের প্রথম পুত্র। এইটিকে উল্লেখ করিয়া ইং।কে "বোগ"-बांका वला क्वेद्राटक ।

১। বোশত সদকারপ্রতিতাবিতাাদিবং।

 <sup>।</sup> সৌরতসাংখ্যবৌলানাং তথাভূতপহিশাব-বিশেষাসিকে: — ( বিন্যানন্দ্র্থাবিত্ত প্রপরীকা )।

সৌগত-সাংখ্যবৌল-প্রাভাকর-জৈমিনীয়ানাং প্রত্যকালুয়ানাগ্রোপয়ানার্থাপয়ালাইবয়েইককায়িইকর্ব্যাপ্তিবং। —( "नहीकान्य", ७ मन्द्रन, ०१ एख )।

এই প্রোক্ত অত্যক্ষ অভৃতি অনাধন্তলির বধাক্তমে এক একটি অভিনিক্ত এইণ করিলে "বৌদ্ধ" গক্ষে প্রত্যক্ষাধি চারিট অনাণ পাওয়া বার। বৈশেদিক বধন অত্যক্ষারি অনাপ্তর্বাবী, তপন এই পুতর "বৌগ" পংকর বারা 'প্রতাকাদি অনাশ্চত্ট্রবাদী নৈরাহিককেই গ্রহণ করা হইরাছে, বলিতে হইবে। বড়্পশ্নসমূচেত্রের টাকাকার ওপরত্র लाहेरे निविद्याद्यनं-"स्वादित्रे देनद्यादिकानार व्योगानवाडियानानार"।

বায়, প্রাচীন কালে বৈশেষিক সম্প্রদায়কে "যোগ" বা "যোগ" শব্দের দ্বারাও প্রকাশ করা হইত এবং কোন হলে "যৌগ" শব্দের দ্বারা কেবল গোতিম সম্প্রদায়কেও প্রকাশ করা হইত। কেন হইত, কিরপ অর্থে ঐরপ প্ররোগ হইত, ইহা নিঃসংশরে বুঝা না গেলেও ঐরপ প্ররোগ বিষয়ে সংশ্য নাই। স্ববীগণের চিন্তা করিবার জন্ত জৈন ভ্যান্তের প্রস্থাংবাদও প্রদত্ত হইল। অনুসন্ধিৎস্থ অনুসন্ধান করিবা তথ্য নির্ণয় করুন।

#### সূত্র। যৎসিদ্ধাবন্যপ্রকরণসিদ্ধিঃ সোইধিকরণ-সিদ্ধান্তঃ ॥৩০॥

অনুবাদ। যে পদার্থের সিদ্ধিবিষয়ে অন্ত প্রকরণের অর্থাৎ অন্ত আনুমঙ্গিক পদার্থের সিদ্ধি হয়, তাহা ( সেই পদার্থ ) অধিকরণসিদ্ধান্ত।

ভাষা। যন্তার্যন্ত সিদ্ধাবন্তেহর্থা অনুষজ্যন্তে, ন তৈর্বিনা সোহর্থঃ সিধ্যতি তেহর্থা যদধিষ্ঠানাঃ সোহধিকরণসিদ্ধান্তঃ। যথেতিরের্যতিরিক্তো জ্ঞাতা দর্শন-স্পর্শনাভ্যামেকার্যগ্রহণাদিতি। অত্রানুষঙ্গিণোহর্থা ইন্দ্রিরনাম্বর্ম; নিরতবিষয়াণীজিরাণি, স্ববিষয়-গ্রহণলিঙ্গানি, জ্ঞাতুর্জ্ঞান-সাধনানি, গন্ধাদি গুণব্যতিরিক্তং দ্রব্যং গুণাধিকরণং, অনিয়তবিষয়া-শেচতনা ইতি, প্রবার্থসিদ্ধাবেতেহর্থাঃ সিধ্যন্তি ন তৈর্বিনা সোহর্থঃ সম্ভবতীতি।

অনুবাদ। যে পদার্থের (সাধ্যের অথবা হেতুর) সিদ্ধিবিষয়ে অন্য পদার্থগুলি অনুষক্ত (সংবন্ধ) হয়, বিশদার্থ এই যে—সেইগুলি অর্থাৎ সেই আনুষঙ্গিক পদার্থগুলি ব্যতীত সেই পদার্থ (পূর্বোক্ত পদার্থ) সিদ্ধ হয় না,—আরও বিশদার্থ এই যে, সেই পদার্থগুলি (সেই আনুষঙ্গিক পদার্থগুলি) 'বদম্বিতান' অর্থাৎ যে পদার্থের আত্রিত, তাহা অর্থাৎ সেই সাক্ষাৎ উল্লিখ্যমান আত্রয়-পদার্থটি 'অধিকরণ সিন্ধান্ত'। (উদাহরণ) যেমন দর্শন ও স্পর্শনের হারা অর্থাৎ চক্ষুঃ ও হুগিন্দ্রিয়ের হারা এক পদার্থের প্রতিসন্ধানবশতঃ আত্মা ইন্দ্রিয় হইতে ভিন্ন (ইহা মহর্ষি গোতম বলিয়াছেন)।

ইহাতে অর্থাৎ চক্ষ্ণ ও স্বগিল্রিয়ের দ্বারা আত্মার একার্থ-প্রতিসন্ধান-সিদ্ধিবিষয়ে আমুষজিক পদার্থ ইন্দ্রিয়নানার অর্থাৎ ইন্দ্রিয়ের বহুত্ব (এবং ) ইন্দ্রিয়গুলি ( বহি-রিন্দ্রিয়গুলি ) নিয়তবিষয়,—স্ববিষয়গ্রহণ-লক্ষণ (এবং ) আত্মার প্রত্যক্ষজানের সাধন অর্থাৎ বহিরিন্দ্রিয়বর্গের বিষয়নিয়ম এবং স্ব স্ব বিষয়গ্রহণলক্ষণত্ব এবং আত্মার

প্রতাক্ষদাধনত ( এবং ) দ্রব্য গদ্ধাদি গুণ হইতে ভিন্ন ( এবং ) গুণের আধার, অধীৎ দ্রব্যের গদ্ধাদিগুণভিন্নত্ব এবং গুণাপ্রয়ত্ব, ( এবং ) আত্মাগুলি অনিয়তবিষয় অর্থাৎ আত্মার গ্রাহ্ম বিষয়ের নিয়মের অভাব। ( অর্থাৎ মহন্বিকথিত পূর্বেরাক্ত একার্থপ্রতিসদ্ধানপ্রযুক্ত আত্মার ইন্দ্রিয়ভিন্নত্ব সিদ্ধিতে এইগুলি আনুষ্ক্রিক পদার্থ )। পূর্ববার্থের সিদ্ধিবিষয়ে অর্থাৎ মহন্বির সাক্ষাৎ কথিত পূর্বেরাক্ত একার্থপ্রতিসদ্ধানের সিদ্ধিতে অন্তর্গত এই পদার্থগুলি ( ইন্দ্রিয়বক্ত্বাদি ) সিদ্ধ হয়। ( কারণ ) সেইগুলি ব্যতীত অর্থাৎ ঐ আনুষ্ক্রিক পদার্থগুলি ব্যতীত সেই পদার্থ ( পূর্বেরাক্ত প্রতিসন্ধান ) সম্ভব হয় না।

টিপ্লনী। ক্রমান্তসারে এই বার অধিকরণসিদ্ধান্তের লক্ষণ বলিয়াছেন। সিদ্ধান্ততভূপ্তয়ের মধ্যে এইটিই ছর্মোধ। স্থতরাং ইহার ব্যাগ্যাও একরূপ হর নাই। অন্তবাদে তাৎপর্যাচীকাকারের বাাখাই গুৱীত হইবাছে। তিনি বলিবাছেন,—ভাষো "যতাৰ্গতা দিছোঁ" এই খলে বিষয়সপ্তমী, নিমিত্ত-সপ্তমী নছে। শেষে তাৎপৰ্য্যাৰ্থ বৰ্ণন করিয়াছেন যে, বে পদাৰ্থটি জানিতে হুইলে ভাছার আত্রয়ন্ত্রিক পদার্মগুলি ভাহার অন্তর্জাবেই জানিতে হয়, দাকাৎ উনিগ্যমান দেই পদার্থ ভাহার আমুষদ্দিক পদার্গগুলির আধার; কারণ, তাহাকে আশ্রম করিয়াই ঐ আরুম্বিক পদার্গগুলি সিদ্ধ হয়; সেই পদার্থ পক্ষর ( সাধাই ) হউক আর হেতুই হউক, সেইরূপে অনিকরণসিদ্ধান্ত হইবে। যেমন "জগৃং চেতনকর্ত্তকং উৎপত্তিমর্তাৎ বস্তবং" এইরূপে জগতের চেতনকর্ত্তকত্ব সাধন করিলে সর্বজ্ঞ-সর্বাশক্তিমত্তবিশিষ্ট-চেতনকর্তৃকরই সিদ্ধ হইরা পড়ে। কারণ, সর্বজ্ঞাদি ব্যতীত জগতের চেতনকর্ত্তকম্ব সম্ভব হয় না। এ হলে চেতনকর্তৃকত্বরূপ সাধ্যটি তাহার সিদ্ধির অন্তর্গত আনুবন্ধিক সর্ব্যজ্ঞাদি পদার্থযুক্ত হইয়াই সিদ্ধ হয়। স্কুতরাং সর্ব্যজ্ঞবাদি সহিত চেতনকর্তৃ-কত্বই ঐ ত্বলে অধিকরণসিদ্ধান্ত, এবং আত্মার ইন্দ্রিবভিন্নথদাধনে মহবি গোতম (তৃতীয়াব্যায়ের প্রথম হুত্রে ) "আমি বাহাকে চকুর দ্বারা দেখিরাছিলাম,ভাহাকে দ্বগিক্তিরের দ্বারা স্পর্শ করিতেছি" এই প্রকার একার্থপ্রতিসন্ধানকে হেতু ব্রিরাছেন। ঐ হেতুটি সিদ্ধ হইতে গেলে ভাষ্যোক্ত ইচ্দ্রিয়-বছত্ব প্রভৃতি আন্তর্যন্তিক পদার্থবর্গদহিত হইয়াই দিছ হয়। কারণ, ঐ ইচ্দ্রিবহুত্বাদি ব্যতীত এরূপ একার্থপ্রতিসদ্ধান সিদ্ধ হয় না (তৃতীরাধাায়ের প্রথম সূত্র দ্রাইবা)। তাহা হইলে ঐ প্রতিসন্ধানরপ হেতু ইন্দ্রিরবছরাদিনহিত হইরাই সিদ্ধ হইরা ঐরপে "অনিকরণ্সিদ্ধান্ত" হইরাছে। এই জন্মই উদ্যোতকর নিপিরাছেন -"বাক্যার্থনিন্ধৌ তদপুষদী যো বঃ সোহধিকরণ-সিদ্ধান্তঃ।" ইহাই বাচস্পতিমিশ্রের ব্যাখ্যা। উদয়নের "আত্মতস্ববিবেক" গ্রন্থের দীবিতিতে রবুরাথ শিরোমণি বার্ত্তিকের পাঠ ও তাৎপর্যাটীকাকারের কথার উলেথ করিয়া অন্যরূপ তাৎপর্যা বর্ণন করিয়াছেন। সেই সমস্ত পর্য্যালোচনা করিরা রবুনাথের পরবর্ত্তী বিশ্বনাথ কলিতার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, বে পদার্থ ব্যতীত বে পদার্থ কোন প্রমাণেই সিন্ধ হয় না, সেই পূর্বেক্সিন্ত পদার্থই অধিকরণদিকান্ত। অর্থাৎ নবীন রখুনাথ ও বিখনাথ প্রভৃতির মতে আনুষঞ্জিক পদার্থজনিই

অধিকরণসিদ্ধান্ত। কারণ, তাহাই প্রক্লত পদার্থসিদ্ধির আশ্রহ। উদ্যোতকরের কথার হারাও সরলভাবে ইহাই বুঝা যায়। কিন্ত ভাষাকারের কথার ছারা ইহা সরলভাবে বুঝা যায় না। তাঁহার মতে প্রস্তুত পদার্গটিই আত্মঙ্গিক পদার্থের আত্রয় বলিয়া তাহাই "অধিকরণসিদ্ধান্ত"। স্ব্যেও 'বং' শব্দের দারা প্রস্তুতপদার্থই মহর্ষির বৃদ্ধিত্ব। ' কারণ, পরে 'অন্ত' শব্দ আছে। এখন কথা এই নে, প্ৰস্তুত পদাৰ্থই হউক আর আতুব্দিক পদাৰ্থই হউক, তাহা "দৰ্কতন্ত্ৰসিদ্ধাম্ব" বা "প্ৰতিতন্ত্ৰ-দিকাস্ত<sup>\*</sup> হইলে তাহাকে পৃথক্ "অধিকরণ্সিভাস্ক" বলা নিপ্রয়োজন। ইব্রিয়নানাস্থাদি স্কৃতিস্থ-দিনাম্ব এবং প্রতিতন্ত্রদিনাম্বই আছে; তাহাকে আবার "অবিকরণদিনাম্ব" বলিবার প্রয়োজন কি ? ইহা দকলকেই ভাবিতে হইবে। বাচস্পতির ব্যাখ্যায় এ ভাবনা নাই। কারণ, তাঁহার মতে কেবল ইক্রিয়নানাত্ব প্রভৃতি বা কেবল পূর্কোক্ত স্তুকারীয় প্রতিসন্ধানরূপ হেতুই "অধিকরণ-সিদ্ধান্ত" নহে। ইক্রিয়নানাত্মদি আত্যঙ্গিক পদার্থ সহিত পূর্ব্বোক্ত প্রতিসন্ধানত্তপ প্রস্তুত হেতুই "অধিকরণদিদ্ধান্ত"। তিনি স্ত্রকার ও ভাষাকারের এইরূপ তাংগর্যা বর্ণন করিরাছেন। "পূর্কার্থীসন্ধাবেতেহ্যাঃ" এই ভাষাসন্দর্ভের ব্যাখ্যার তিনি বলিরাছেন —"পূর্কোহর্যো বঃ সাক্ষাদধিকুতঃ তম্ম সিদ্ধাবন্তৰ্গত ইতি ভাষ্যাৰ্থঃ"। ফলতঃ বাচম্পতি মিশ্ৰের ব্যাধ্যায় অধিকরণ্-সিদ্ধান্তটি সর্মতর্মিদ্ধান্ত ও প্রতিত্রনিদ্ধান্তের লক্ষণাক্রান্ত হইবার আশঙা নাই। কারণ, ইজ্যিনানাত্ব প্রভৃতি অথবা পূর্কোক প্রতিদ্ধান পৃথগ্ভাবে শাস্ত্রে কথিত হইলেও পূর্কোক প্রকারে প্রমাণসিদ্ধ ইন্দ্রিয়নানাত্মাদি সহিত প্রতিসন্ধান কোন শাস্ত্রে কথিত হয় নাই। এই জন্ম ঐরপ দিদ্ধান্তকে "অধিকরণদিদ্ধান্ত" নামে তৃতীর প্রকার দিদ্ধান্ত বলা হইরাছে। মনে হর, সর্বতন্ত্রসিদ্ধান্ত লক্ষণপুত্রে মহর্ষি এই জন্তই "তন্ত্রেহ্ধিক্লতঃ" এই কথাটে বলিয়াছেন। কেবল দর্মণাত্তে অবিক্ত পদার্থকেই দর্মতম্মদিভাত্ত বলিলে দর্মদম্মত অবিক্রণদিভাত্তও দর্মতক্র-শিক্ষান্তের লক্ষণাক্রান্ত হইরা পড়িত। বস্ততঃ ব্যাখ্যাত অধিকরণদিক্ষান্তটি সর্বতন্ত্রদিক্ষান্ত হইতে বিশিষ্ট। স্নতরাং মহবি তাহাকে সর্বাতন্ত্রসিদ্ধান্ত হইতে পৃথক্ করিয়াই বলিয়াছেন।

## সূত্র। অপরীক্ষিতাভ্যুপগমাৎ তদ্বিশেষপরীক্ষণ-মভ্যুপগমসিদ্ধান্তঃ॥৩১॥

অনুবাদ। অপবীক্ষিত অর্থাৎ প্রমাণাদির দ্বারা অনবধারিত পদার্থের স্বীকার করিয়া ( যে স্থলে ) তাহার বিশেষ পরীক্ষা হয়, ( সেই স্থলে সেই স্বীকৃত পদার্থটি ) "অভ্যুপগমসিদ্ধান্ত"।

ভাষ্য। যত্র কিঞ্চিদর্থজাতমপরীক্ষিতমভ্যুপগম্যতে—অন্ত দ্রব্যুং শব্দঃ, স তু নিত্যোহথানিত্য ইতি,—দ্রবস্থ সতো নিত্যতাহনিত্যতা বা তদ্বিশেষঃ পরীক্ষ্যতে সোহভ্যুপগম্মিজান্তঃ, স্ববৃদ্ধ্যতিশয়চিখ্যাপয়িবয়া পরবৃদ্ধাবজ্ঞানাচ্চ প্রবর্ত্ত ইতি। অনুবাদ। যে স্থলে অপরীক্ষিত অর্থাৎ প্রমাণাদির দারা অনবধারিত কোনও পদার্থ-সামান্ত স্বীকৃত হয়, (উদাহরণের উল্লেখের সহিত সূত্রার্থ বর্ণন করিতেছেন) হউক শব্দ দ্রব্য, কিন্তু তাহা নিত্য অথবা অনিত্য ? (এইরূপে) দ্রব্য হইলে তাহার অর্থাং দ্রব্য বলিয়া স্বীকৃত শব্দের নিত্যতা অথবা অনিত্যতারূপ "ত্তিশেষ" (শব্দগত বিশেষ ধর্ম) পরীক্ষিত হয়, তাহা অভ্যুপগ্যসিদ্ধান্ত, (ইহা) নিজবৃদ্ধির প্রকর্ষ-থ্যাপনেচ্ছা-প্রযুক্ত এবং পরবৃদ্ধির অবজ্ঞা প্রযুক্ত প্রবৃত্ত হয়।

টিপ্লনী। "অভাপগ্যাতে পরীকাং বিনাপি স্বীক্রিরতে" এইরূপ ব্যুৎপত্তিতে বিনা বিচারে স্বীকৃত প্রশিক্ষান্তই "অভ্যাপগ্যসিক্ষান্ত"। ভাষ্যকার নিজের মতানুসারে উদাহরণ-প্রধর্শনের সহিত ইহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ভাব্যোক্ত উদাহরণের মূল কথা এই নে, মীমাংসক সম্প্রদার-বিশেষের মতে শব্দ দ্রবাপদার্থ এবং নিতা। নৈরায়িক মতে শব্দ গুণ-পদার্থ এবং অনিতা। মীমাংসক শলের দ্রবান্ধনাধন করিতেছেন—নৈয়ায়িক তাহার বওন করিতে গিয়া মধ্যে বলিলেন, — আছো, হউক শব্দ দ্রবাপদার্থ, কিন্তু শব্দ নিতা, কি অনিতা, তাহা বিচার কর।" এইরূপে নৈয়ায়িক শব্দের দ্রব্যন্থ মানিয়া দইয়া তাহার বিশেষধর্মা নিতাত্ব ও অনিতাত্বের পরীকা করিয়া নিতাত্ব থণ্ডন করিলেন। প্রকারান্তরে শীমাংসক পরাস্ত হুইলেন। ঐ ভলে শব্দের জবাৰ শীমাংশকের "প্রতিভন্তমিদ্ধান্ত" ইইলেও তংকালে নৈয়ায়িকের পক্ষে উহা "অভ্যুপগদ-শিকান্ত"। নৈয়ান্ত্ৰিক দেখিলেন, নীমাংসক শক্তক জব্য ও নিত্য পদাৰ্থ বলিতেছেন; তাঁহার দশত শব্দের দ্রব্যক্ত মানিয়া কইয়াও শব্দের নিতাক থঙন করিতে পারি। শব্দনিতাতাই দীনাংশকের স্থৃদৃঢ় প্রধান সিদ্ধান্ত, স্তরাং স্ববৃদ্ধির প্রকর্মধ্যাপন ও প্রতিবাদীর বৃদ্ধির অবজ্ঞার জন্ত তাহাই করিব। তাই বিনা বিচারেই মীমাংসকদন্মত শব্দের দ্রবাহ মানিয়া লইলেন। বিচারত্বলে তীব্র প্রতিভাসম্পর মনীধী নিজ বুদ্ধির প্রকর্ষথ্যাপনাদির ইচ্ছায় অনেক স্থলেই এইরূপ করিয়া থাকেন এবং এই ভাবেই "অভ্যাপগদবাদ," "এপ্রীচিবাদ" প্রভৃতি কথার সৃষ্টি হইয়াছে।

ভার-বার্তিককার প্রভৃতি কেইই ভাষ্যকারের এই ব্যাণ্যা গ্রহণ করেন নাই। তাঁহারা বলিয়াছেন সে, স্ত্রে "অপরীক্ষিত" বলিতে হাল ঋষিস্ত্রে সাক্ষাং উপনিবদ্ধ হয় নাই, অরচ তাহার বিশেষ ধর্মের এমন ভাবে পরীক্ষা করা হইয়াছে, যদ্বারা বুঝা যায়, উহা ঋষির স্বীকৃত সিদ্ধান্ত। যেমন মনের ইক্রিয়ত্ব ভারস্ত্রে সাক্ষাং উপবর্ণিত না হইলেও ভারস্ত্রে মনের যে বিশেষ ধর্মের পরীক্ষা আছে, তদ্বারা বুঝা যায়, মনের ইক্রিয়ত্ব ভারস্ত্রেকার মহর্ষির স্বীকৃত। স্কৃতরাং মনের ইক্রিয়ত্ব মহর্ষি গোতমের "অভ্যুপগমসিদ্ধান্ত"। দল কথা, যেটি স্ত্রে সাক্ষাং ক্ষিত্রত হয় নাই, কিন্তু তাহার বিশেষ পরীক্ষার দ্বারা তাহাকে স্ক্রকারের স্বীকৃত সিদ্ধান্ত বলিয়া বুঝা যায়, উদ্যোতকর প্রভৃতির মতে তাহারই নাম "অভ্যুপগমসিদ্ধান্ত" এবং ক্রমণই স্ক্রার্থ। উদ্যোতকর ভাষ্যকারের ব্যাখ্যার দোষ প্রদর্শন করিতে অনেক কথা বলিয়াছেন। ভাষ্যকারের পক্রে বলিতে পারি যে

স্ত্র পাঠ করিনা ভাষাকারের ব্যাখাই সহজবুদ্ধিগম্য হর। "অপরীক্ষিত" শব্দের ছারা বাহা পরীকা করিয়া অর্থাৎ প্রমাণাদির দারা ব্রিয়া লওয়া হয় নাই, এই অর্থ সহজে বুলা যায়। বাহা ঋষিত্তে সাঞ্চাং কৰিত হয় নাই, এই অৰ্থ উহার দ্বারা সহজে বুঝা বার না। উহা বুঝিতে কষ্টকলনা করিতে হয়। পরস্ত বিশেষ পরীক্ষাপ্রযুক্ত অপরীক্ষিতের স্বীকার, ইহাই মহর্ষির ৰক্তবা হইলে "তদিশে মণরীক্ষণাদণরীক্ষিতাভাপগমঃ" এইরূপ ভাষাই মহর্ষি প্রয়োগ করিতেন। দল কথা, শ্বি-স্তোর সহজবোধ্য অর্থ পরিত্যাগ করা ভাষ্যকার সম্বত মনে করেন নাই। পুর্ব্বেই বলিয়াছি, মনের ইন্তিয়ত্ব ভাষ্যকারের মতে অভ্যাপগমসিদ্ধান্ত মহে। ভাষ্যকার প্রত্যক্ষলক্ষণ-স্তভাবো মনের ইন্দ্রিয়ত্ব সহল্পে বাহা বলিরাছেন, তাহাতে বুঝা ধার, মনের ইন্দ্রিয়ত্ব তাঁহার মতে "দর্পত ছদিলান্ত"। মতু স্থতি প্রভৃতি শাল্পে এবং "ইন্দ্রিয়াণাং নন-চাস্থি" এই ভগ্রদগীতাবাক্যে মনের ইত্রিয়হ স্পষ্ট প্রকটিত থাকার উহা সর্জনাজে অবিরুদ্ধ বলিয়াই ভাষ্যকার মনে করেন। "বেদান্ত-পরিভাষা" কারের পক্ষ হইয়া ঐ সমস্ত শান্তবাক্যের অন্তরূপ ব্যাখ্যা করিলে ভাষ্যকার তাহা নিতান্ত অপব্যাখ্যা মনে করেন। বন্ধতঃ মন্নাদিশাল্রে মনের ইক্রিয়ব্বাদ স্পষ্ট আছে। তবে ঋষিস্থতে ইন্দ্রির হইতে মনের বে পৃথক্ উল্লেখ আছে, ভাষ্যকার তাহার কারণ পূর্বেই বলিয়া আসিরাছেন। গবিসূত্রে বহিরিজিয়-তাৎপর্যোই ইজিয় শব্দের প্রয়োগ ইইরাছে। তাহার ছারা মন ইক্রিয়ই নহে, ইহা বুঝিতে হইবে না। "ইক্রিয়েভা: পরা অর্থা অর্থেভাশ্চ পরং মন:" ইত্যাদি উপনিষদেও বহিরিন্দ্রিশ-তাৎপর্য্যেই ইক্রিয় শব্দের প্রয়োগ হইয়াছে। বহিরিন্দ্রিরবর্গ হুইতে অভ্রিক্রির মনের বিশেব-প্রদর্শনের জন্তই উপনিবদে ঐরপে বৃথিরিক্রির হুইতে মনের পুথক উল্লেখ হইরাছে। মন ইব্রিবাই নহে, ইহা ঐ উপনিবদবাকোর প্রতিপাদ্য নহে। তাহা হইলে মনের ইক্রিয়প্পতিপাদক মবাদি শান্তবাকোর অপ্রামাণা হইয়া পড়ে। মনের ইক্রিয়ত্ব "দর্কতন্ত্রদিভাস্ক" হইলে তাহা কোনমতে "অভ্যুপগ্যদিদাস্ত" হইতেও পারে না। কারণ, দর্কদত্মত পদার্থে কোন পক্ষেরই বিবাদ হয় না; এবং ভাষ্যকারের মতে গখন সম্প্রদায়বিশেষের প্রতিতন্ত্র-সিদ্ধান্তই বিচারস্থলে অন্তের "অভাপগমসিদ্ধান্ত" হইবে, তথন তাইতে সিদ্ধান্তের সামান্ত লক্ষণ্ড অবশ্ৰ থাকিবে।

ভাষাকারের মতে স্বীকৃত পদার্থ ই সিদ্ধান্ত। কারণ, তিনি পূর্কে বলিরা আসিরাছেন—
"অন্তজ্ঞায়দানোহর্থা সিদ্ধান্তঃ।" স্বতরাং ভাষার মতে সিদ্ধান্তের সামান্ত ভাষাণ-স্বরেরও সেইরপ
তাৎপর্যা বুঝিতে হইবে। সিদ্ধান্তের বিশেষ লক্ষণস্থ্রের মধ্যেও প্রথম তিনটিতে পদার্থেরই
সিদ্ধান্তর স্পষ্ট আছে। উদ্যোতকর প্রভৃতি পদার্থের অভ্যুগগমকেই সিদ্ধান্ত বলিরাছেন। উদ্যানা
চার্য্য "তাৎপর্যাগরিক্তিক" টাকার ইহার মীমাংসা করিয়াছেন বে, "অর্থাভ্যুগগমরোগুণপ্রধানভারস্ত
বিবক্ষাত্তর্থাৎ।" অর্থাথ কেছ পদার্থের প্রাধান্ত, কেছ তাহার অভ্যুগগমের প্রাধান্ত বিবন্ধা করিয়া
ঐরপ বলিয়াছেন, কলে উহা একই কথা। উহাতে কোন বিরোধ হয় নাই। সিদ্ধান্তের ভেদ
থাকিলে অথবা সর্ক্বিবরে সকলের ঐকমতা সন্তব হইলে বিচারপ্রবৃত্তি অসন্তব, এ কথা ভাষাকার
পূর্কেই বলিয়া আসিরাছেন।

ভাষ্য। অথাবয়বাঃ।

অমুবাদ। অনস্তর অর্থাৎ সিদ্ধান্তনিরূপণের পরে (ক্রমপ্রাপ্ত) অবয়বগুলি (নিরূপণ করিয়াছেন)।

### সূত্র। প্রতিজ্ঞাহেতৃদাহরণোপনয়-নিগমনাস্যবয়বাঃ॥৩২॥

অমুবাদ। (১) প্রতিজ্ঞা, (২) হেতু, (৩) উদাহরণ, (৪) উপনয়, (৫) নিগমন, ইহারা অর্থাৎ এই পাঁচ নামে পাঁচটি বাক্য "অবয়ব"।

বির্তি। অনুমান প্রমাণ সামান্ততঃ দ্বিবিধ। স্বার্থ এবং পরার্থ। নিজের তত্ব নিশ্চমের জন্ত বে অনুমানকে আপ্রম করা হয়, তাহাকে বলে স্বার্থান্থমান। মেধানে নিজের এক পকের নিশ্চমই আছে, কিন্তু প্রতিবাদী তাহার বিরুদ্ধ পক্ষ প্রকাশ করিয়া মধ্যন্থ ব্যক্তিগণের সংশ্ম জন্মাইরাছে, মেধানে মধ্যন্থদিগের নির্ণয়ের জন্ত অথবা প্রতিবাদীকে পরাজিত করিবার জন্ত যে অনুমান-প্রমাণ আপ্রম করা হয়, তাহাকে পরার্গিগ্নান বলে। এই "পরার্গ" শব্দের ছই প্রকার অর্পের ব্যাথ্যা আছে। "পরার্থ" বলিলে বুঝা যায়, পরের জন্ত। পরের জন্ত অর্থাৎ মধ্যন্থের জন্ত, মধ্যন্থের নির্ণয়ের জন্ত। অথবা (২) পরের জন্য কি না প্রতিবাদীর জন্ত, অর্থাৎ প্রতিবাদীর পরাজ্যরের জন্ত। কিন্তু বে বিচারে মধ্যন্থ নাই, কেবল তত্ত্বনির্ণয় উদ্দেশ্ত করিয়া গুল-শিষ্য প্রস্তৃতি যে বিচার করেন, মেই "বাদ" বিচারে প্রতিবাদীর পরাজ্য উদ্দেশ্ত না থাকার এবং মধ্যন্থ না থাকায় দেই স্থলীয় অনুমান পূর্কোক্ত দ্বিবি ব্যাখ্যান্থমারে "পরার্থ" হইতে পারে না। যদি বলা যায় বে, যে অনুমান প্রতিবাদী অথবা মধ্যন্ত্রকে বুঝাইবার জন্ত, তাহাই "পরার্থান্থমান", তাহা হইলে "বাদ" বিচারের পরার্থান্থমানও ঐ কথার দ্বারা পাওয়া যায়। "বাদ" বিচারের মধ্যন্থ না থাকিলেও প্রতিবাদী অবন্ধ থাকিবে। প্রতিবাদী না থাকিলে কোন বিচারই হয় না। তবে "বাদ" বিচারের বাদী ও প্রতিবাদীর জিনীয়া না থাকায় মধ্যন্থের আবন্ধকতা নাই।

কিন্তু দে বিচারে বাদী ও প্রতিবাদী জিনীর, যে কোনরপে নিজের বিপক্ষকে পরাজিত করার জ্য়া বেখানে বাদী ও প্রতিবাদীর প্রবদ আকাজ্ঞা, দেখানে বিচার্যা বিষয়ে বিজ্ঞান নিরপেক এবং উল্লেখ্য প্রকাশ আবিশ্রত । সভাপতি দেই মধ্যস্থ নিরোগ করিবেন । উপযুক্ত মধ্যস্থ না থাকিলে এবং কোন বিশিষ্ট নির্মের অধীন না থাকিলা বিচার করিবেন দে বিচারে অনেক প্রকার গোলবোগ এবং উক্তেখ্য দিছির ব্যাঘাত ঘটিতে পারে এবং ঘটিয়াই থাকে । এ জ্য়া মহর্ষি গোতম দেই বিচারের একটি বিশিষ্ট নির্মবন্ধনের জয়্য "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি পাঁচটি বাক্যবিশেষের উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন । ব্যাক্রমে ঐ "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি পাঁচটি বাক্যবিশেষের উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন । ব্যাক্রমে ঐ "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি পাঁচটি বাক্যবিশ্বকের করিয়া গ্রামারার্যাগণ "ভ্যাম" নামে উল্লেখ করিয়াছেন । "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি পাঁচটি বাক্য ঐ "ভ্যাম" নামক বাক্যব্যাহির পাঁচটি অংশ, তাই উহানিগ্রকে "অব্যব্যাইতে এবং তর্মিরে প্রমাণ লাবে অব্যব্য বিচারে নিজের পঞ্চাট বুঝাইতে এবং তর্মিরে প্রমাণ

উপস্থিত করিতে যে দকল বাকোর প্ররোগ করিতে ইইবে, দেই বাকাগুলিই "অবয়ব" নামে কথিত ইইনাছে। কিন্তু যে বাকোর দারা পরের হেতুর দোবের উরোধ করা ইইবে, অথবা প্রতিবাদীর উলিখিত দোবের নিরাকরণ করা ইইবে, দে দকল বাক্য "অবয়ব" নামে কথিত হয় নাই। নহরির পঞ্চাবয়বের লক্ষণগুলি দেখিলেই ইহা বুঝা বায়। মহর্বি এই স্বজ্রের দারা তাঁহার "অবয়ব" পদার্থের বিভাগ অর্গং বিশেষ নামগুলির উলেথ করিলেও এই স্বজ্রের দারা "অবয়বের" সামাল্ল লক্ষণেরও স্থচনা করিয়াছেন। কারণ, পদার্থের সামাল্ল লক্ষণ ব্যতীত তাহার বিভাগ ইইতে গারে না। পরবর্তী নবা নৈরায়িকগণ এই "অবয়ব" পদার্থের লক্ষণ ব্যাখার প্রচুর বৃদ্ধিমন্তা ও বাক্তুশলতার পরিছম দিলেও মহর্বির এই স্বজ্রের দারা বুঝা বায় বে, "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি পঞ্চ বাকোর অল্পতমন্থই "অবয়বের" সামাল্ল লক্ষণ এবং মধাক্রমে উচ্চারিত "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি গঞ্চ বাকোর সমূহত্বই বাকারপ স্থায়ের সামাল্ল লক্ষণ। মহর্বি-স্থ্রে ইহাই যেন স্থাচিত ইইয়াছে'। মুলকথা, পরার্থায়মানকে বেমন "প্রার্থে বাল ইইয়াছে, তক্রপ ঐ পরার্থায়মাননে "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি বে পাচটি বাকোর প্রয়োগ করিতে হয়, ঐ পঞ্চ বাকোর সমন্তিকেও "নাায়" বলা ইইয়াছে। বর্ধাক্রমে উচ্চারিত ঐ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চ বাকোর সমন্তিতেই এই "নাায়" শব্দের ব্যবহার ইইয়াছে। উহাদিগের এক একটি বাক্য "নাায়" নামে ব্যবহৃত হয় না। প্রতিজ্ঞাদি এক একটি বাক্য ন্যায়ের "অবয়বর" নামে ব্যবহৃত ইইয়া ধাকে।

পরার্থায়মানে প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চ বাক্যের যে ভাবে প্রয়োগ হয়, তাহার একটা উদাহরণ বেখাইতেছি। নৈরায়িক শব্দকে অনিত্য বলেন, মীমাংসক শব্দকে নিত্য বলেন। উভর পক্ষ জিগীয়াবশতঃ স্থাপ পক্ষ স্থাপন করিয়া বিচার করিবেন। সভার আহ্বান হইল, উপযুক্ত মধ্যত্বের নিরোগ হইল। বাদী নৈরায়িক, মীমাংসক তাহার প্রতিবাদী। মধ্যক্ষ প্রথমে বাদী নৈরায়িককে জিল্ঞাসা করিবেন,—"তোমার সাধনীয় কি ?" অর্থাৎ তুমি কি প্রতিপন্ন করিতে চাও। তথন বাদী নৈয়ায়িক প্রথমেই বলিবেন—(১) "শব্দ অনিত্য"। এথানে "শব্দ অনিত্য"

১। প্রতিক্রা প্রভৃতি পাঁচটি বাকা বিলিত হইরা একবাকাতা লাভ করতঃ একটি বিশিষ্ট অর্থের প্রতিপাদন করে।

এই বিশিষ্টার্থ প্রতিপাদক নহাবাকাকেই "গুল্পে বলো। প্রতিক্রাহি পাঁচটি বাকা প্রত্যাকে ন নহাবাকোর আক বা
আবরব গ এই প্রাচীন কত উদ্যোভকরের কথাতে পাওৱা বার । তর্ভিজানপিকার গলেপ এই প্রাচীন করকেই
আত্রর করিরা "ভার" ও "ল্বের্বের" লক্ষ্ণ বাগো করিয়েছেন। কিন্তু প্রবৃত্তি নবা নৈরারিক প্রধান রল্পাথ
দিখাবি গলেপের "গ্রাহ" ও "প্রের্বের" কক্ষণের বাগো করিতে গলেপের অবলম্বিত চিরপ্রচলিত নতের
প্রতিবাকই কহিছাছেন। তিনি বলিয়াছেন,—"উচিতারপুর্নীক্রান্তিলাদিককসন্বাহত্ব ভারত্বন্ধ"। অর্থাৎ
ব্যাহ্রের্বের প্রভৃতি "নিস্বন্ধ" পর্বান্ত ব্যাহ্রাছেন। উত্তার বিলিত বইরা কোন একটি বিশিষ্টার্ব
প্রতিপাদন করিতে পারে না, ইরা রল্পাথ ব্রাইরাছেন। রব্নায় "অবর্বনের" প্রথম লক্ষণ বলিয়াছেন—
"ন্যাহার্তান্তরে সতি প্রতিজ্ঞান্নাত্সভূন্"। অর্থাৎ ন্যাহ্রাক্রের অন্তর্গতি প্রতিজ্ঞাধিনাক্রের আন্তর্গত বল্লাহার্বিক রম্বনাথ প্রভৃতিও নহর্বি-ক্রের
বিন্ধপ্র তিপোর্ব প্রতি হালিয়াছেন। স্করোধে বলা বাইতে পারে, নবা নৈয়ারিক রম্বনাথ প্রভৃতিও নহর্বি-ক্রের
বিন্ধপ্রতাপ্রত্তি প্রতিলাহান্তন।

এই বাকাটির নাম "প্রতিজ্ঞা"। ঐ বাকাটি নৈয়ারিকের সাধ্যনির্দেশ; স্থতরাং উহা তাঁহার প্রতিজ্ঞা। তাহার পরে মধ্যস্থ পুনর্বার বাদীকে জিজ্ঞাদা করিবেন বে, তুমি কি হেতুর দারা তোমার মত সংস্থাপন করিবে ? অর্থাৎ শব্ধ যে অনিতা, ইহার হেতু কি ? কোন্ পদার্থ শব্ধে অনিতাত্ত্বের সাধক বা জ্ঞাপক ? তথন বাদী নৈয়ায়িক বলিবেন নে, (২) "উৎপত্তিধর্মকত্ব ক্ষাপক"। নৈবাবিকের এই বাক্যাটর নাম "হেতু" অর্থাৎ "হেতু" নামক বিতীর অবরব। পরে মব্যস্থ পুনর্কার বাদীকে জিজাসা করিবেন বে, উৎপত্তিধর্মকত্ব থাকিলেই বে সেখানে অনিতাত্ব থাকিবে অর্গাৎ যে সকল পদার্গের উৎপত্তিরূপ ধর্ম আছে, তাহারা যে অনিতাই হইবে, ইহা কিন্ধপে বুঝিব ? এতছভুৱে তথন বাদী নৈয়ায়িক বলিবেন,—(৩) "উৎপত্তিধৰ্মক ঘটাদি স্তব্যকে অনিতা দেখা যার" অর্থৎ যে দকল প্রার্থের উৎপত্তিরূপ ধর্ম আছে, দে দকল প্রার্থ অনিতাই হইবে, ইহা উৎপত্তিদৰ্শ্বক বছ পদাৰ্থ দেখিৱা নিশ্চম করা গিয়াছে। নৈগায়িকের পূর্ব্বোক্ত তৃতীয় বাকোর নাম "উদাহরণবাকা"। পরে মধ্যত্থ বাদীকে পুনর্ববে জিজ্ঞালা করিবেন বে, আচ্ছা, উৎপত্তিধৰ্মক বস্তমাত্ৰই অনিতা, ইহা বুঝিলাম, তাহাতে শব্দ অনিতা হইবে কেন ৫ এতছভৱে বাদী নৈয়ায়িক তথন বলিবেন —(৪) "শব্দ দেই প্রকার উৎপত্তিদর্মক"। অর্থাৎ বটাদি পদার্থ বেমন উৎপত্তিবৰ্শ্বক, তক্ৰপ শব্দও তাদৃশ উৎপত্তিবৰ্শ্বক। নৈয়ায়িকের এই চতুৰ্থ বাক্যাট্য নাম "উপনয়"। তাহার পরে মধ্যস্থ বলিবেন যে, তুমি এ পর্যান্ত যাহা বলিলে, তাহা এক কথায উপসংহার করিরা বল। তথন বাদী নৈরায়িক বলিবেন—(c) "সেই উৎপত্তিধর্মকত্বহতুক শব্দ অনিত্য"। নৈরায়িকের এই পঞ্ম বাকাটির নাম "নিগমন"। এই প্রণাণীতে শেষে মীমাং-দকও আত্মপক স্থাপন করিবেন।

এইরপ বিচারে মধ্যস্থের সংশয়বশতঃ জিজ্ঞাসা জন্ম। ঐ সংশয় নিরাস করিতে তর্ক আবস্তক হয়। প্রমাণই তব্দিশ্চর জন্মার। প্রমাণের তিষ্বিয়ে সামর্থ্য আছে। তব্দ দিশ্চরই প্রমাণের কল। পূর্ব্বোক্ত সংশয় প্রভৃতি গাঁচটিকেও কোন নৈরারিক সম্প্রদায় অবয়বের মধ্যে গণ্য করিরা অবয়ব দশটি বলিতেন। কিন্ত "সংশয়", "জিজ্ঞাসা", "তর্ক", "প্রমাণের তব্দিশ্চয়ণ দামর্থ্য" এবং "তত্ত্দিশ্চয়"—এই পাঁচটি বাক্য নহে, স্কৃতরাং উহারা জারবাক্যের অবয়ব হইতে পারে না। বাক্যই বাক্যের অবয়ব হইতে পারে, এ জন্ত মহর্ষি প্রতিজ্ঞাদি পাঁচটি বাক্যকেই "অবয়ব" বিশ্বাছেন।

ভাষ্য। দশাবয়বানেকে নৈয়ায়িকা বাক্যে সঞ্চলতে। জিজাসা, সংশয়ঃ, শক্যপ্রাপ্তিঃ, প্রয়োজনং, সংশয়ব্যদাস ইতি। তে কয়ায়োচ্যস্ত ইতি। তত্রাপ্রতীয়মানেহর্ষে প্রত্যয়ার্যক্ত প্রবর্ত্তিকা জিজাসা। অপ্র-তীয়মানমর্থং কয়াজ্জিজাসতে ? তং তত্ত্তো জ্ঞাতং হাস্তামি বা উপাদাকে, উপেক্ষিয়ে বেতি। তা এতা হানোপাদানোপেকাব্রয়ত্ত্জান-

স্থার্থন্তদর্থময়ং জিজ্ঞাদতে। দা ধবিয়মদাধনমর্থস্থেতি। জিজ্ঞাদাধিষ্ঠানং দংশয়শ্চ ব্যাহতধর্মোপদংঘাতাৎ তব্জ্ঞানে প্রত্যাদয়ঃ। ব্যাহতয়োহি ধর্ময়োরত্যতরৎ তবং ভবিতৃমহতীতি। দ পৃথগুপদিকৌহপ্যদাধনমর্থ-স্থেতি। প্রমাতৃঃ প্রমাণানি প্রমেয়াধিগমার্থানি, দা শক্যপ্রাপ্তিন দাধকস্থ বাক্যস্থ ভাগেন মুজাতে প্রতিজ্ঞাদিবদিতি। প্রয়োজনং তত্ত্বাবধারণমর্থ-সাধকস্থ বাক্যস্থ ফলং নৈকদেশ ইতি। দংশয়ব্যদাদঃ প্রতিপক্ষোপবর্ণনং, তৎ প্রতিষেধে তত্ত্বাভ্যমুজ্ঞানার্থং, ন ত্বয়ং সাধকবাক্যকদেশ ইতি। প্রকরণে ত্ জিজ্ঞাদাদয়ঃ সমর্থা অবধারণীয়ার্থোপকারাং। তত্ত্বদাধকভাবাত্ত্ব প্রতিজ্ঞাদয়ঃ সাধকবাক্যস্থ ভাগা একদেশা অবয়বা ইতি।

) হাত, চক্ত।

অমুবাদ। অন্ত নৈয়ায়িক-সম্প্রদায় বাক্যে ( স্তায় নামক বাক্যে ) দশটি অবয়ব বলেন। (তন্মধ্যে গোতমোক্ত পাঁচটি হইতে অতিরিক্ত পাঁচটি ভাষ্যকার বলিতেছেন) (১) জিজিনা, (২) সংশয়, (৩) শক্যপ্রাপ্তি, (৪) প্রয়োজন, (৫) সংশয়ব্রদাস। (প্রশ্ন) সেগুলি অর্থাৎ অন্য নিয়ায়িক-সন্মত জিজ্ঞাসা প্রভৃতি পাঁচটি অবয়ব (মহযি গোতম) কেন বলেন নাই ? – (জিজ্ঞাসা প্রভৃতির ব্যাখ্যান পূর্ববক ইহার কারণ প্রকাশ করিতেছেন) তন্মধ্যে (জিজ্ঞাসা প্রভৃতি পাঁচটির মধ্যে ) অপ্রভীয়মান (সামান্ততঃ জ্ঞায়মান, কিন্তু বিশেষতঃ অজ্ঞায়মান) পদার্থ বিষয়ে প্রত্যয়ার্থের অর্থাৎ ঐ পদার্থের বিশেষ তত্ত্বাবধারণের প্রয়োজন হানাদিবৃদ্ধির প্রবর্ত্তিকা (উৎপাদিকা ) জিজাসা। (প্রশ্নোত্তরমূখে এই কথার বিশদার্থ ব্যাখ্যা করিতেছেন) অজ্ঞায়মান পদার্থকে কেন জিজ্ঞাসা করে ? (উত্তর) বথার্থরূপে জ্ঞাত সেই পদার্থকে—অর্থাৎ ঐ অজ্ঞায়মান পদার্থকে বিশেষ-রূপে জানিয়া ত্যাগ করিব অথবা গ্রহণ করিব অথবা উপেক্ষা করিব, এই জন্য। সেই এই হানবৃদ্ধি, গ্ৰহণবৃদ্ধি এবং উপেক্ষাবৃদ্ধি ( যে বৃদ্ধির দ্বারা ত্যাগাদি করে, সেই বুদ্ধি ) তত্ত্বজ্ঞানের অর্থাৎ পদার্থের বিশেষ নিশ্চয়ের প্রয়োজন। সেই নিমিত্ত জ্ঞাতা ব্যক্তি (বিশেষতঃ অজ্ঞায়মান পদার্থকে ) জিজ্ঞাসা করে। সেই এই "জিজ্ঞাসা" অর্ধের সাধক (প্রতিজ্ঞাদি বাক্যের হ্যায় পরপ্রতিপাদক) নহে। (অর্থাৎ এই জন্মই জিজাসা ন্যায়ের অবয়ব হইতে পারে না।) জিজাসার মূল সংশয়ও বিরুদ্ধ ধর্মান্তরের সম্বন্ধ প্রাধুক্ত তত্বজ্ঞানে প্রত্যাসল (নিকটবর্ত্তী)। বেহেতু, বিরুদ্ধ ধর্ম্মন্বরের একটিই তব্ব হইতে পারে। সেই "সংশয়" (মহাঘ কর্ম্বক) পৃথক্

উপদিষ্ট হইলেও অর্থের সাধক ( প্রতিজ্ঞাদি বাক্যের ন্যায় পরপ্রতিপাদক ) নহে। ( অর্থাৎ এই জন্মই সংশয় ন্যায়ের অবয়ব হইতে পারে না )।

প্রমাণগুলি প্রমাতার প্রনেয়-বোধার্থ। সেই "শক্যপ্রাপ্তি" অর্থাৎ প্রমাতা ও প্রমাণগুলির প্রমেয়-বোধ-জনন-শক্তি প্রতিজ্ঞাদি বাক্যের হ্যায় সাধক অর্থাৎ পর-প্রতিপাদক বাক্যের অংশের সহিত যুক্ত হয় না ( অর্থাৎ এই জয়ই "শক্যপ্রাপ্তি" য়ায়ের অবয়ব হইতে পারে না )। তম্ব-নিশ্চয়রূপ প্রয়োজন অর্থ-সাধক বাক্যের (পরপ্রতিপাদক য়ায়-বাক্যের ) কল, একদেশ নহে। ( অর্থাৎ এই জয়ই প্রয়োজন য়ায়ের অবয়ব হইতে পারে না )। "সংশয়রুয়দাস" বলিতে প্রতিপক্ষোপর্বণন, মর্থাৎ প্রতিপক্ষে হেতুর অভাবের কথন, প্রতিষেধ হইলে অর্থাৎ প্রতিপক্ষের নিষেধ হইলে, তাহা (প্রতিপক্ষোপর্বণন) তম্বজ্ঞানের মর্থাৎ প্রমাণের অভ্যনুজ্ঞার নিমিত্ত। ইহা ( সংয়শবুয়দাস ) কিন্তু সাধকবাক্যের ( পরপ্রতিপাদক য়ায়-বাক্যের ) একদেশ ( মংশ ) নহে। ( অর্থাৎ এই জয়ৢই "সংশয়বুয়দাস" য়ায়ের অবয়ব হইতে পারে না )। প্রকরণে অর্থাৎ বিচার-প্রবৃত্তিতে কিন্তু অবধারণীয় পদার্থের উপকারির প্রযুক্ত জিজ্ঞাসা প্রভৃতি ( পূর্বেরাক্ত পাঁচটি ) সমর্থ অর্থাৎ আবশ্যক। পদার্থ-সাধকর অর্থাৎ পরপ্রতিপাদকর প্রযুক্ত কিন্তু প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি ( গোতমোক্ত পাঁচটি ) সাধক-বাক্যের অর্থাৎ লায়্রবাক্যের ভাগ, একদেশ, অবয়ব।

টিপ্ননী। উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, অবয়বের সংখ্যাবিষরে অন্তান্ত মতগুলি ভ্রান্ত, ইহা স্থচনা করিবার জন্তই অর্থাং অবয়বের সংখ্যা-নিয়মের জন্তই ন্তারাচার্য্য মহর্ষি গোতম এই বিভাগ-স্থাটি বলিয়াছেন। ভাষাকার কিন্তু ইহা কিছু বলেন নাই। তিনি কেবল দশাব্যববাদেরই এখানে উল্লেখ করিয়া তাহার অনুপশস্তি দেখাইয়াছেন।

ভাষ্যকারোক দশাব্যব্বাদী নৈয়ারিকনিগের প্রকৃত পরিচয় এখন নিতান্ত হুর্গত হইয়াছে।
উদ্যোতকর প্রভৃতি প্রাচীনগণ তাহাদিগের বিশেষ বার্ত্তা কিছু বলিয়া যান নাই। "তার্কিকরক্ষা"কার বর্দরাজ্ব এবং তাহার টীকাকার মনিনাথ এবং "ভাষ্যমার" গ্রন্থকার প্রভৃতি দশাব্যব্বাদীদিগকে প্রাচীন নৈয়ায়িক বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন। কিন্তু ঐ প্রাচীন নৈয়ায়িক কাহারা, ইছা
কেহু বলেন নাই। পৃষ্ট-পূর্জবর্ত্তা "ভাস" কবির "প্রতিমা" নাটকে মেধাতিবির ভারশান্তের
সংবাদ পাওয়া যায়; কিন্তু তাহার হ্লার কোন সংবাদ পাওয়া বায় না। "চরকসংহিতা"র গোতমের
উক্ত ও অনুক্ত ভারাল অনেক পদার্থের উল্লেখ দেখা বায়। কিন্তু দশাব্যব্বাদ তাহাতেও
নাই।

অবশ্য কেছ কল্পনা করিতে পারেন বে, মহযি গোতমের পূর্ববর্তী জালাচার্যাগণ অথবা তল্পথা কোন জালাচার্যা "দশাবরববাদী" ছিলেন। সহবি গোতম ঐ মতের অসঙ্গতি ব্বিলা "পঞ্চাবরব- স্থায়বিদ্যা°র প্রবর্তন করিয়াছেন। তথন হইতে গোতদের বিশুদ্ধ ও সুপ্রশালীবন্ধ স্বত্তলিই স্থায়বিদ্যার মুগগ্রন্থরে প্রচলিত ও সমাদৃত হইরাছে।

ইহাতে বক্তব্য এই বে. দর্শবিদ্যার প্রদীপ "ভাষবিদ্যা" অতি প্রাচীন, এ বিষয়ে কোন সংশব্ধ নাই। বিদ্যার গণনার শ্রুতিও বলিয়াছেন,—"ভারো মীমাংদা ধর্মশাস্ত্রাবিশ । ছান্দোগ্যোপনিবদে "বাকো বাকা" অর্গাৎ ভর্মশাস্ত্রের উল্লেখ পাওয়া যার এবং বৃহদারণাকে "প্রত্র" প্রস্থের উল্লেখ দেখা যার। অনেকে অন্থান করেন যে, বৈদিক মুগের ঐ সকল প্রত্রই সংকলিত ও পরিবর্দ্ধিত হইরা পরে পাণিনিপ্রত্র ও গৃহাদিপ্র এবং ভারাদি দর্শনপ্রত্রপে পরিপত হইরাছে। দে বাহা হউক, এখন প্রকৃত কথা এই যে, মহর্ষি গোতমের পূর্বে ভারবিদ্যার সম্প্রদায়-প্রবর্ত্তক কোন আচার্য্য থাকিলে, মহর্ষি গোতম অবশ্রুই তাহার নামাদির উল্লেখ করিতেন। বেদান্তপ্রত্র প্রভৃতির ভার ভারস্থ্যে বিভিন্নদতবাদী কোন আচার্য্যের নামাদির উল্লেখ করিতেন। বেদান্তপ্রত্র প্রভৃতির ভার ভারস্থ্যে বিভিন্নদতবাদী কোন আচার্য্যের নামাদির উল্লেখ দেখা বার না। ইহাতে বুঝা যার, মহর্ষি গোতমই সর্ব্যপ্রথম প্রস্থাহের বারা ইতন্ততঃ বিক্তিপ্ত ভার-তত্ত্বস্থ্রের গ্রন্থন করেন। তাহার পূর্বে হইতে ভারবিদ্যা থাকিলেও, তিনিই ভারবিদ্যার প্রতিষ্ঠাতা, দর্শনকার ঝিনি—ইহাই চিব্র-প্রচণিত দিন্তান্ত আছে। তাহার পূর্বে বা সমকালে দশাব্যববাদী ভারচার্য্য কেই ছিলেন, এ বিষয়ে কোনও প্রমাণ পাওয়া যার না। তবে যদি কল্পনার আপ্ররেই একটা দিন্তান্ত করিতে হয়, তাহা হইলে অন্তর্গপ কল্পনাও সক্ষত কি না, তাহাও চিন্তা করা উচিত।

আমার মনে হয়, বাংস্থায়নের পূর্বে বাহারা বিক্লত, কল্লিত ও অদম্পূর্ণ ভারস্থ্রের সাহায্যে এবং করনার আগ্ররে ক্লারনিবক রচনা করিয়া গৌতনীয় ক্লায়মতের প্রচার করতঃ কোন মতে সম্পাদায় রক্ষা করিয়াছিলেন, তাহারাই দশাবয়ববাদের উদ্ধাবক। ঐ প্রাচীন নৈয়ারিকগণ সর্কাংশে প্রকৃত গোতম মত জানিতেন না। অনেক নৃতন স্ত্র ও নৃতন মতের কল্লমা করিয়া ভাহা গোতন মত বলিয়াই প্রচার করিতেন। তাঁহারা গোত্তমীয় পঞ্চাব্যবসিদ্ধান্তে ভ্রাপ্ত ছিলেন, তাই প্রক্ত গৌতদ-মতপ্রতিষ্ঠাকামী বাৎস্থায়ন অবয়ব বিষয়ে এখানে তাহাদিগের ভ্রম প্রদর্শন করিয়াছেন। অবরব বিষয়ে বিভিন্ন মতবাদের উরেখ করাই তাঁহার অভিপ্রেত হইলে, উদ্যোত-করের স্থায় তিনি এথানে মীমাংসক মতেরও উরেখ করিতেন। ফলতঃ বাৎস্থায়ন এথানে অস্ত কোন মতের উল্লেখ না করিয়া, কেবল অপ্রসিদ্ধ দশাবয়বমতের উল্লেখপূর্ক্ত তাহার অনুপ্ণত্তি প্রদর্শন কেন করিয়াছেন ? ইহা ভাবিয়া দেখিতে হইবে। অবয়ব-সংখ্যাবিকরে অক্সান্ত মতের ক্লায় দশাবয়বনতটি প্রশিদ্ধ হইলে, সক্লাক্ত প্রাচীন এত্তেও ইংগর উরেপ দেখা বাইত। প্রাচীন ত্রীধরাচার্য্যপ্ত বৈশেষিক প্রস্থ "ভার-কন্দলী"তে প্রশস্তপানের পঞ্চাবন্ধবন্যাখ্যার বিভিন্ন মতের উল্লেখ করিয়াও দশাব্যব্যতের উল্লেখ করেন নাই। কারণ, উহা কোন প্রবল ও প্রাদিদ্ধ সম্প্রদানের মত নতে। অপ্রসিদ্ধ এবং চুর্দাল মত ইইলেও প্রাকৃত গোতম মত-প্রতিষ্ঠার জন্ত ভাষ্যকার বাংক্লায়ন উহার উরেপপূর্কক অন্থপপত্তি প্রদর্শন করিতে বাধ্য হইয়াছিলেন। মনে হয়, "তার্কিকরকা"-কার বরদরাজ প্রভৃতিও পরে এইরূপ কলনার বলেই দশ্যবয়ববাদীদিগকে প্রাচীন নৈয়ায়িক বলিয়া উরেও করিয়াছেন। বাংজানন ভারত্ত্রের উদ্ধার পূর্বক অপূর্বর ভাষ্য রচনা করিলে, ঐ প্রাচীন

নৈয়ায়িকদিগের সংগ্রহগ্রন্থলি অনাদৃত হইয়া ক্রনে বিনুপ্ত হওয়ায়, উন্যোতকর প্রভৃতিও তাহাদিগের বিশেষ পরিচর পান নাই। তাহারা কোনও প্রসিদ্ধ বা প্রামাণিক প্রস্থকার হইলে, কোন প্রসিদ্ধ গ্রেম্ব অবগ্রাই তাহাদিগের কিছু পরিচয় পাওয়া যাইত এবং বাংভায়নও তাহাদিগের নামাদির উরেপ করিতেন। ভাষাকারের "একে নৈয়ায়িকাঃ" এই কথাটির প্রতি মনোবােগ করিলেও দশাবয়ববানী নৈয়ায়িকগণ প্রকৃত গোতম সম্প্রদার নহেন এবং উরেখা-নামা কোন প্রসিদ্ধ নিয়ায়িক সম্প্রদারও নহেন, ইহা মনে আগে। এ স্থলে "একে" ইহার বাাখাা "ক্রন্তে"। ( "একে মুখায়্রকেবলাঃ")।

ভাষ্যকার বাংস্কারনের পূর্বে এক সময়ে গৌতমীয় স্তারস্ত্ত নানা কারণে কপিল-স্ত্তের স্তার বিল্থ, বিক্লত ও কলিত হইরাছিল, ইহার প্রমাণ পাওয়া ধায়। জৈন প্রভৃতি বিভিন্ন মতাবলয়ী মনীবিগণ নিজ মতামূদারে ভারস্থতের পাঠাগুর করনা করিয়া নিজ মতের পৃষ্টদাধন করিয়াছিলেন, ইহার প্রমাণ জৈন-নারপ্রছে বিদামান। ভাষাকার বাৎসাধনের উদ্ধৃত কারস্ত্র হইতে অতিরিক্ত করেকটি স্ত্রও বৃত্তিকার বিধনাথ স্তায়স্ত্ররূপে গ্রহণ করিয়াছেন। ঐগুলিকে তিনি স্তায়স্ত্র বলিয়া কোথায় পাইলেন, তাহার ঐ ধারণার মূল কি, তাহা ভাবিয়া দেখিতে হইবে। বাৎস্লায়ন ভারস্ত্রের উদ্ধার পূর্বক অপূর্ব্ব ভাষা রচনা করিয়। যাহাদিগকে ভার-তত্ত্ব ব্রাইয়া গিয়াছেন— বাংস্ঠারনই বাহাদিগের ন্যায়সূতার্থ-বোবে আদিওক, তাঁহারাও অনেক বিষয়ে বাংস্ঠারনের বিজন্ধ-মতবাদী হইয়াছেন কেন ? ইহাও ভাবিয়া দেখিতে হইবে। ভাব্যকার হইতে বুলিকার বিখনাথ পর্যান্ত কেহই ভারত্ত্রমধ্যে "তত্ত্ত্ত বাদরারণাৎ" এইরূপ ক্ত্ত প্রহণ করেন নাই। কিন্তু আজ পর্যান্ত অনেক প্রাচীনের মূবে ঐটি ভারস্ত বলিরা ওনা বার। কেবল তাহাই নহে— শান্তিপুরের অধিতীয় নৈয়ায়িক, নানা-গ্রন্থকার রাধানোহন গোস্থামি ভট্টাচার্য্যকৃত "ভারস্থ্য-বিবরণ" এত্থে ঐ সূত্রটি চতুর্গাধ্যায়ের সর্বাশেষে গৌতমস্ত্ররূপে গৃহীত ও বিশেষরূপে ব্যাখ্যাত দেখা বায়। গোস্বামী ভট্টাচার্যা ঐটিকে ভারস্ত্র বলিয়া কোণা হইতে সংগ্রহ করিলেন, তাহা ভাবিতে হইবে। তিনি প্রদিষি অনুসারে ঐটি ভারস্ত্ররূপে গ্রহণ করিলেও, ঐ প্রদিষির স্ব কোথায় ? তাহাও ভাবিয়া দেখা উচিত।

মাধবাচার্য্যের "সংক্রেপশ্বরজন্ন" প্রন্থের শেষে পাওয়া বায়, কোন দেশবিশেষে কোন নৈয়াত্বিকসপ্রানায় ভগবান্ শব্দরাচার্য্যকে গর্কের সহিত প্রশ্ন-করিয়াছিলেন বে, যদি তুমি সর্কজ্ঞ হও, তবে কণাদের মুক্তি হইতে গোতনের মুক্তির বিশেষ কি, ইহা বল; নচেৎ সর্কজ্ঞ্ব পরিতাগ কর। তত্ত্বরে ভগবান্ শব্দরাচার্য্য গোতমের মুক্তিতে আতাত্বিক ত্বংগ-নির্ভির সহিত আনন্দর্শবিৎ থাকে, এই কথা বলিয়া সেই নৈয়ায়িকসম্প্রদারের নিকটে তাহার সর্কজ্ঞতার পরিচয় দিয়াছিলেন। মাধবাচার্য্যের ঐ কথার প্রামাণ্য না থাকিলেও, উহার মূল একটা স্বীকার করিতেই হইবে। অন্ত বিষয়ে ধাহাই হউক, রাশনিক সিদ্ধান্ত বিষয়ে মাধবাচার্য্যের লায় ব্যক্তি প্রক্রপ একটা অমৃত্যক কথা লিখিতে পারেন না। মনে হয়, বাৎভায়নের পূর্কে গৌতম-মুক্তির ঐরপ ব্যাখ্যাই ছিল। বাৎস্তামনই প্রথমতঃ মুক্তিবিষয়ে পূর্কপ্রচলিত ঐ গৌতম মতের প্রতিবাদ করিয়াছেন।

383

পরবর্তী ছারারার্যাগণ গৌতম মৃক্তিবিষয়ে বাৎছারনেরই ব্যাখ্যার অস্থারণ করতঃ তাহারই সমর্থন করিয় গিরাছেন। বাৎজারনের পূর্বে গৌতম মৃক্তি-বিষয়ে পূর্বোক্ত মত বিশেষ প্রতিষ্ঠিত না থাকিলে, বাংজারন মোক্ষলকণ-ভাব্যে বিস্তৃত বিচারপূর্বাক এই মতের অমুপপত্তি দেখাইতে যাইছেন না, ইয়া মনে হয়। লকণ-প্রকরণে তাহার ক্রমণ বাদ-প্রতিবাদ আর কোন ছানে নাই। মৃক্তির লকণবিষয়ে তিনি দেখানে আর কোন মতেরও উল্লেখপূর্বাক প্রতিবাদ করেন নাই।

দে বাহা হউক, এখন মূল কথা এই বে, বাংজারনের পূর্ব্ব হইতে তাহার বিশ্বর গৌতসমতবাাখাতা নৈয়াধিকসম্প্রদায় ছিলেন, ইহা বুঝিবার প্রচ্ব কারণ আছে এবং বাংজারনের পূর্ব্ব
হইতেই মূল ভারস্থরের অনেকাংশে বিরুতি ও বিলোপ বটিরাছিল, ইহাও বেশ বুঝা যায়।
উল্যাতকরের স্থ্য পরিচর এবং বাচস্পতি মিশ্রের "ভার-স্চীনিবন্ধ" প্রভৃতির প্রয়োজন চিন্ধা
করিলেও ঐ বুদ্ধি আরও স্বদৃত হয়। বাংজারনের পূর্ববর্ত্তা গৌতসসম্প্রদায়রক্ষক নৈয়াধিকদিলের
ব্যাখাত মত প্রকৃত গৌতম মত হউক বা না হউক, তাহাদিগের অনেক মত এবং তাহাদিগের
সংগৃহীত বা করিত অনেক স্থা পরস্পরাগত হইরা বুছিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি কর্তৃক ব্যাখাত
হইরাছে। বিশ্বনাথ প্রভৃতি নব্যাধ্য একেবারে অমূলক নৃতন স্থ্যের ক্রনা করিতে পারেন না।
ফল ক্রা, বাংজারনের পূর্ববর্তা বা সমকালবর্ত্তা গৌতসসম্প্রদায়রক্ষক প্রাচীন নৈয়ামিকগণই
দশাব্যববাদের উদ্ধাবন করিয়াছিলেন, ইহা অন্থ্যান করা ঘাইতে পারে। ইহা সমন্ত্রমান কি না,
তাহা বিগতে পারি না। কর্নার অন্ধ্রণরে থাকিয়া তাহা ঠিক বলাও বাম না। তবে ক্রনা
বা আলোচনা তন্ত্রনির্পীযুর সহারতা করে, ইহা বলিতে পারি।

"প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি পাঁচটির ভার "জিজাসা" প্রভৃতি পাঁচটিও বধন ভাগান্ধ, তখন মহর্বি অবয়বের মধ্যে কেন তাহানিগের উল্লেখ করেন নাই ? এ প্রান্তের উত্তর ভাষ্যকারকে দিতে হইবে, তাই ভাষ্যকার নিজেই সেই প্রাণ্ড করিয়া জিজাদা প্রভৃতি পাঁচটির স্করপ-বর্ণন পূর্ব্ধক তাহারা ভারের অবয়ব হইতে পারে না, ইহা বুঝাইরা গিয়াছেন।

একেবারে অজ্ঞাত পদার্থে সংশ্ব ও জিজ্ঞাসা হইতে পারে না। সামান্ততঃ জ্ঞাত, বিক্
বিশেষতঃ অজ্ঞাত পদার্থে বিশেষ ধর্মের সংশ্ব হইলে, তাহাতে বিশেষ দর্মের জিজ্ঞাসা হয়।
জিজ্ঞাসার ফলে প্রদানের দারা পদার্থের তহুজ্ঞান হইলে, তদ্বিবয়ে হানাদি বৃদ্ধি (বে বৃদ্ধির দারা
ত্যাগাদি করে) জন্মে। তাই বলিয়ছেন—"প্রতার্থার্থত প্রবৃদ্ধির। পদার্থের তহুজ্ঞানই
প্রধানে "প্রতার" শব্দের দারা বিবক্ষিত। হানাদি বৃদ্ধিই তাহার "অর্থ" অর্থাৎ প্রয়োজন।
"জিজ্ঞাসা" গরুপারার ঐ প্রয়োজনের উৎপানক। জিজ্ঞাসার মূল আবার "সংশ্বর"। সংশ্বের
বে ছইটি বিক্ত ধর্মা বিষয় হন, তাহার একটি তর হইতে পারে, এ জক্ত সংশ্ব তহুজ্ঞানের
নিকটবর্নী। "শক্যপ্রাপ্তি"র ব্যাধ্যায় তাৎপর্য্যানীকাকার বলিয়ছেন,—"শক্যং প্রমেয়ং তন্মিন্
প্রাপ্তিঃ শক্তাে প্রমাণানাং প্রমাতৃশ্চ"। অর্থাৎ প্রমাতা ও প্রমানের প্রনেয় ব্যাধ্যামন-শক্তিই
"শক্যপ্রাপ্তি"। "সংশ্বর্মান্নে"র প্রাপিন্ধ নাম "তর্ক"। "সংশ্বেরা ব্যাধ্যতহনেম" এইরূপ

বৃহপত্তিতে ঐ কথার দারা তর্ক ব্রা বার। তর্কই সংশর দূর করে। ভাষাকার ইহাকে বিলিয়ছেন,—"প্রতিপক্ষোপবর্গন"। তাৎপর্যাটীকাকার উহার ব্যাখ্যা করিয়ছেন—প্রতিপক্ষে হেতুর অভাবের বর্গন। যেমন "বদি শব্দ নিতা হয়, তবে জয় পদার্থ না হউক १"—এইরপে অনিতাত্বের প্রতিপক্ষ নিতাত্বে হেতুর অভাব বর্গন করিলে (অর্থাৎ ঐরপ তর্কের হারা) শব্দের অনিতাত্ব-সায়ক প্রমাণ সমর্থিত হয়। প্রমাণের হারা শব্দে নিতাত্বের প্রতিবেধ হইলে, প্রেমাক্ত প্রকার তর্ক শব্দের অনিতাহ্বনাধক প্রমাণকে সমর্থন করিয়া অনুভা করে।

ভাষো "তত্ত্বং জ্ঞারতেহনেন" এইরূপ বাংপতিসিদ্ধ "তত্ত্জান" শব্দের যারা প্রশাণ ব্বিতে হইবে।

দশাবেরবরাদগগুলে ভাষাকারের মূল কথা এই যে, ভারের হারা সাধ্যসাধন করিতে প্রতিজ্ঞাদি পাচটি বাক্যের ভার "জ্ঞানা" প্রভৃতি পাঁচটি পদার্থত নিতান্ত আবগুল, সন্দেহ নাই। হতরাং জ্ঞানা প্রভৃতি পাঁচটিও আরের অহ। কিন্তু উহারা যথন বাক্য নহে, পরপ্রতিপাদক নহে, তথন উহারা কোন মতেই ভারের অবরব হইতে পারে না। বাক্যই বাক্যের অবরব হইতে পারে। পরন্ধ জ্ঞানা প্রভৃতি হরুপত:ই আবগুল হয় অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চবাক্যের ভার উহাদিগের জ্ঞান আবগুল হয় না। হতরাং জ্ঞানাদি-বোধক বাক্য প্ররোগ করিয়া ঐ বাক্যগুলিকে অবরবরূপ্রণ করানা করাও নিশুরোজন। প্রতিজ্ঞাদি পাঁচটি বাক্য নিজের জ্ঞান হারা পরপ্রতিপাদক হয়; হতরাং ঐ পাঁচটিই ভারবাক্যের "ভাগ" অর্থাৎ একদেশ বা অংশ বলিয়া "অবরব নামে অভিহিত হইতে পারে। এ অয় মহর্ষি গোতম ঐ পাঁচটিকেই "অবরব" বলিয়াছেন। "চিন্তানানি"কার গ্রেশণ্ড "অবরব-নিরপ্রপাঁর শেষে সংশয় ও প্রেরোজন প্রভৃতি ভারের অহু হইলেও বাক্য নহে বলিয়া অবরব নহে, এই কথা বলিয়া গিয়াছেন। সর্মাশ্রের বলিয়াছেন যে, "কন্টকোজার" সর্মাহ আবশ্রক হয় না, এ জন্য তাহা বাক্য হইলেও "অবর্থব" নহে। "নায়ং হেল্বাভান্ত্র" অর্থাৎ এইটি হেল্বাভান নহে, এইরপ বাক্যকে নবীন ভারাচার্য্যণণ "কন্টকোজার" বিলিয়াছেন। অঞ্জান্ত কথা নিগমন্ত্র-ভারের শেষ ভাগে ক্রইবা (৩৯ স্থ্রা)।

ভাষ্য। তেষাপ্ত যথাবিভক্তানাং।

#### সূত্র। সাধ্যনির্দেশঃ প্রতিক্রা॥৩৩॥

শ্বসুবাদ। বথাবিভক্ত সেই প্রতিজ্ঞাদি পূর্বেবাক্ত পঞ্চাবয়বের মধ্যে "সাধ্যনির্দ্দেশ" অর্থাৎ যে ধর্ম্মবিশিষ্ট বলিয়া কোন ধর্ম্মীকে অনুমানের দারা প্রতিপন্ন
করিতে বাদী উপস্থিত হইয়াছেন, সেই ধর্ম্মবিশিষ্ট সেই ধর্ম্মিনাত্রের বোধক বাক্য
প্রতিজ্ঞা।

ভাষা। প্রজ্ঞাপনীয়েন ধর্মেণ ধর্মিণো বিশিক্তস্ত পরিগ্রহ্বচনং প্রতিজ্ঞা। প্রতিজ্ঞা সাধ্যনির্দেশঃ। অনিত্যঃ শব্দ ইতি। অমুবাদ। প্রজ্ঞাপনীয় ধর্ম্মের বারা বিশিষ্ট ধর্মীর অর্থাৎ কোন ধর্মীতে বে ধর্মাটিকৈ অমুমানের বারা বুঝাইতে ভায় প্রয়োগ করা হইবে, সেই ধর্মাবিশিষ্ট সেই ধর্মীর "পরিগ্রহ বচন" অর্থাৎ বে বাক্যের বারা তাহা বুঝা যায়, এমন বাক্য, "প্রতিজ্ঞা"। (মহাই এই অর্থেই বলিয়াছেন) প্রতিজ্ঞা সাধ্যনির্দ্ধেশ । (উদাহরণ) শব্দ অনিত্য" অর্থাৎ বেমন শব্দকে অনিত্য বলিয়া বুঝাইতে গেলে "শব্দ অনিত্য" এইরূপ বাক্য প্রতিজ্ঞা হইবে।

বিবৃতি। পঞ্চাবয়বের প্রথম অবয়ব "প্রতিজ্ঞা"। বাদীর বক্তব্য কি ? বাদী কি প্রতিপন্ন ক্রিতে চাহেন ? ইহা সর্বাঞ্জে তাঁহাকে বলিতে হইবে। বাদী যে বাক্যের দারা সর্বাঞ্জে তাহাই বলিবেন, দেই বাকাটির নাম "প্রতিজ্ঞা"। বাদী তাঁহার ঐ প্রতিজ্ঞা রক্ষা করিতে ধর্ষাপক্তি চেষ্টা করিয়া থাকেন এবং তাহা করিতেই হইবে এবং "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি দোষে বাদী নিগৃহীত হইবেন, এই জন্ত বাদীর ঐ বাক্যের নাম "প্রতিজ্ঞা"। বাদী শব্ধকে অনিত্য বদিয়া প্রতিপর করিতে উপস্থিত হইলে দেখানে শব্দরূপ দর্মীতে অনিতান্তরূপ দর্মটিই তাহার প্রক্রা-পনীয়। কারণ, তাহা গইয়াই শব্দ নিতাতাবাদী মীমাংসকের সহিত জাহার বিবাদ উপস্থিত। শব্দরণ ধর্মী নইরা কাহারও কোন বিবাদ নাই। শব্দ নামে একটা পদার্থ আছে, ইহা সর্ব্ববাদি-দক্ষত। শব্দের অনিত্যতাবাদী নৈয়ায়িক মধ্যপ্তের প্রধানুসারে "অনিত্যন্তবিশিষ্ট শব্দ" এইরূপ অর্থবোধক বাক্য প্রয়োগ করিলে, উহা ভাহার সাধ্য নির্দেশ হইবে। স্থভরাং "শব্দ অনিত্য" এই-রূপ বাকা ঐ হলে "প্রতিজ্ঞা"। ঐ বাকোর দ্বারা মধ্যস্থ বুঝিতে পারিবেন যে, "শন্ধ অনিত্য", ইহাই এই বালীর সাধ্য, ইনি শব্দের অনিতাত্ব পক্ষ সংস্থাপন করিতেছেন। এইরূপ পর্বতে বহ্নির সংস্থাপনে "পর্বাত বহ্নিমান" এইরূপ বাক্য প্রতিজ্ঞা। মনুষ্যমাত্তেরই বিনশ্বরন্ধ সংস্থাপন করিতে "মন্থবাসাত্র বিনশ্বর" এইরূপ বাক্য প্রতিজ্ঞা। আত্মার নিত্যত্ব সংস্থাপনে "আত্মা নিত্য" এইত্রপ বাকা প্রতিজ্ঞা। দর্জন্তই প্রতিজ্ঞা-বাকোর দ্বারা সাধনীর ধর্মবিশিষ্ট ধর্মিমাত্রের বোধ জ্যো। অতিরিক্ত আর কোন ধর্মোর বোধ হর না। অতিরিক্ত কোন ধর্মোর উল্লেখ করিলে তাহা প্রতিজ্ঞা-বাক্য হইবে না; এই জন্ত "নিগমন-বাক্য" প্রতিজ্ঞা নহে। "নিগমন"-বাক্যের বারা প্রতিজ্ঞার্থ ভিন্ন অতিরিক্ত অর্থেরও বোধ জন্মে। এইরূপ "ক্সায়" প্রয়োগ উদ্দেশ্য নাই, কিন্তু "শব্দ অনিতা" এই রপ বাকা কেহ বলিলেন, সেখানে সেইরপ ধাকাও "প্রতিজ্ঞা" হইবে না। ভাষের অন্তর্গত পর্বেরাক্তরূপ বাকাই "প্রতিজ্ঞা"।

টিগ্রনী। ভাষ্যকার স্ত্রন্থ "সাধ্য" শক্ষের ব্যাখ্যান্ত বলিরাছেন—"প্রজ্ঞাপনীর ধর্মবিশিষ্ট ধর্ম্মী"। স্ত্রন্থ "নির্দেশ" শক্ষের বাধ্যার বলিরাছেন—"পরিগ্রহ্বচন"। "পরিগ্রহ" শক্ষের অর্থ এথানে

<sup>&</sup>gt;। অচলিত স্বত প্রকেই ভাষো অভিজ্ঞানকণের বাগোর পরে "প্রতিজ্ঞা সাধানির্থেশঃ" এইরূপ অভিত্রিক পাঠ দেবা বার। ঐ পাঠ অভুত ইইংল বুখিতে ইইংন, ভাষাকার প্রতিজ্ঞানকণের বাাবা। করিরা পেবে\_ বহুবি যে ঐ অর্থেই "নাথানির্থেশ" শংকর প্ররোগ করিয়া-প্রতিজ্ঞার ককণ বলিয়াছেব, ভাহাই প্রকাশ করিয়াহেব।

বোহক, "বচন" শস্তের অর্থ বাক্য। "পরিগ্রহ-বচন" কি না-বোধক বাক্য। হাহার হারা নির্দেশ করা অর্থাৎ বুঝান হয়, এইরপ বৃংপত্তিতে স্ত্রে "নির্দেশ" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। নাধ্যের নির্দেশ কি না-"পরিগ্রহ-বচন" অর্গাৎ সাধ্যের বোধক বাকাই প্রতিজ্ঞা। গীহা নিদ্ধ নহে, ধাহাকে বাদী সাধন করিবেন, তাহাকে "সাধ্য" বলে। শব্দ সিদ্ধ পদার্থ, কিন্তু তাহাতে অনিতার শর্মাট দিল্প নহে; কারণ, প্রতিবাদী মামাংসক তাহা মানেন না, স্তরাং শব্দে অনিতাম্ব ধর্মাট "দাবা"। নৈরাধিক তাহা সাধন করিবেন। শব্দ পূর্ক্সিদ্ধ পদার্থ হইলেও অনিতাছরূপে পূর্ক্সিদ্ধ না থাকার অনিত্যত্বরূপে শব্দকেও দেখানে "দাব্য" বলা বায়। মহর্বি গোতম এই অর্থেই এখানে এবং আরও অনেক ভ্রে "দাধ্য" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত বর্মারপ সাব্য অর্থেও মহবি-স্ত্তে "দাধ্য" শব্দের প্রারোগ আছে। পরে ইহা ব্যক্ত হইবে। "উদাহরণ-সূত্র"-ভাষো ভাষ্যকারও "দাধা" শব্দের দিবিধ অর্থেরই বাাধ্যা করিয়াছেন। তল কথা, অনুনের-ধর্ম বা সাধনীয় ধর্মবিশিষ্ট ধর্মীকে প্রাচীনগণ "সাধ্যধর্মী" বলিতেন। এই স্থত্তে সেই সাধাধর্মী অর্থেই মৃহ্রি "সাধ্য" শব্দের প্রয়োগ করিরাছেন। সাধনীর ধর্মবিশিষ্ট ধর্মিরূপ বে "সাধ্য", তাহার "নির্দেশ" অর্থাৎ যে বাকোর দ্বারা কেবলমাত্র তাহাই বুঝা লাম এবং ভাষবাদী তাহ। ব্ৰাইরা থাকেন, সেই বাকাই "প্রতিজ্ঞা"। "সাধ্য" শব্দের হারা সাধনীয় ধর্মকে ব্রিহা, সাধ্য ধর্মের নির্দেশকে প্রতিজ্ঞা ব্ঝিলে পূর্কোক হলে কেবল "অনিত্যক্ষ" এইরূপ বাকাও প্রতিজ্ঞার লক্ষণাক্রান্ত হইয়া পড়ে। বস্তুতঃ ঐরপ বাকা "প্রতিজ্ঞা" হইবে না। তব্চিস্তা-মণিকার গজেশ সর্বাত্ত সাধ্য ধর্মা অর্থেই "সাধ্য" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, স্কুতরাং সেই অর্থে "সাব্যের" নির্দেশকে পূর্ব্বোক্ত দোষবশতঃ "প্রতিজ্ঞা" বলিতে পারেন নাই। তিনি "সাগানির্দেশ প্রতিজ্ঞা নহে," এই কথা বলিয়া নিজে স্বাধীনভাবে "প্রতিজ্ঞা"র লক্ষণ ব্যাখ্যা করিয়া গিয়াছেন। দীবিতিকার রবুনাথ শিরোমণি শেখানে মহবির এই প্রতিজ্ঞার লক্ষণ-স্ত্তের উদ্ধারপূর্বক মহবি-স্ত্রাহ্সারে "সাধ্য" শব্দের পূর্ব্বোক্ত সাধ্য ধর্মী অর্থের ব্যাখ্যা করিয়াই মহর্বিপ্রোক্ত প্রতিক্ষা লক্ষণের ব্যাখ্যা করিরছেন । শেবে তিনি নিজেও স্বাধীনভাবে প্রতিজ্ঞার লক্ষণ বলিয়াছেন।

১। পরিকৃত্তেহনেনতি পরিক্রং স চ বচনকেতি পরিক্রংবচনম্।—( ভাৎপর্বাটাক। )।

২। "তত্তিভাষণি"র অবহর প্রকাশে দীখিতিকার হয়নাথ শিরোষণি বহুর্বি গোত্তবের প্রতিজ্ঞানকণ-স্ত্রের উল্লেখসূক্ষক ব্যাখ্যা করাই, সেখানে দীখিতিকার রতুনাখ নহুর্বি-স্ত্রের "সাধ্য" শব্দের বিরক্ষিত অর্থ প্রকাশ করিবা, নহুবির প্রতিজ্ঞা-সক্ষণের প্রকাশ নহুবি, করিবার নহুবির প্রতিজ্ঞা-সক্ষণের নির্দ্ধোধর সমর্থন করিবাহেন। আমার মনে হয়, সক্ষেশ মহুর্বি-কৃতির প্রতিজ্ঞানক্ষণের নাই। তিনি সেখানে এইমান্ত বলিবাহেন,—"তত্ত প্রতিজ্ঞানক্ষণের বোর প্রকাশ করিবাহেন। ইহার হারা গব্দেশ মহুর্বি-কৃত্যক্ষের বোর প্রকাশ করিবাহেন, ইহা নিক্তর করা বায় না। গব্দেশ অস্থনের ধর্ম অর্থই সর্ক্ত্যে "সাধ্যা" শব্দের প্রবেশ করিবাহেন। তাহার প্রকাশ প্রবেশিক প্রতিজ্ঞানকা বাহার না, ইহাই গব্দেশের অহুনের ধর্মকাশ সাধাই প্রকাশ করিবাহেন। তাহার প্রকাশ করা বনেন নাই। তাহার বার না, ইহাই গব্দেশের ভাংগর্বা। প্রকাশ মহুরির প্রতিজ্ঞানকাটি উদ্ধৃত করিবা প্রকাশ করা বনেন নাই। তিনি বহুর্বিপ্রাক্ষণাক্ষ প্রতিজ্ঞানকশ্যের বাহার না, ইহাই গব্দেশের ভাংগর্বা। করেশ মহুরির প্রতিজ্ঞানকণ্টি উদ্ধৃত করিবা প্রকাশ করা বনেন নাই। তিনি বহুর্বিপ্রাক্ষণ প্রতিজ্ঞানকশ্যের বাহার করিব আহিজ্ঞাক করা না করেশ বে ভাগরে আহিজ্ঞাক করা বনেন নাই। তাহ গব্দেশ বে ভাগরে, বে ভাগায়

প্রাচীন বৈশেষিকাচার্য্য প্রশন্ত পাদ তাহার "পদার্থর্মসংগ্রহে" প্রতিজ্ঞার লক্ষণ বলিরাছেন,—
"অন্নন্ধোহিবিরোধী প্রতিজ্ঞা"। "মন্থমানের দারা বে বর্দ্মটি প্রতিপাদন করিতে ইচ্ছা হইবে,
দেই ধর্মবিশিষ্ট ধর্মীই তাহার মতে "জন্মদের" এবং তাহারই নাম "পক্ষ"। বেমন পর্বতে
বহিষদ্ম প্রতিপাদনের ইচ্ছা হইলে দেখানে "বহিবিশিষ্ট পর্বতই" অন্ধনের বা পক। "অন্ধনের"
কি ? এই বিষয়ে প্রাচীন কালে বহু মততেক ছিল। দে সকল মত বর্ধাসন্তব অনুমান-স্কোবাধায়তেই বলা হইরাছে। কোন সম্প্রনার বলিতেন যে, "পর্বতো বহিমান্ ন বা" এইরাপ বিপ্রতিপতি-পতি-বাকা এবং "পর্বতো বহিমান্" এইরাপ প্রতিজ্ঞাবাকার দারা হখন অতেক সম্বন্ধে পর্বতে
"বহিমান্"কেই বুরা বার অর্থাৎ ঐ বাকান্তরজন্ম বোবে বখন বহিষদ্ম বিশেষণ হয় না,
"বহিমান্"ই বিশেষণ হয়, তখন প্রক্রপ প্রতিজ্ঞান্তল "বহিমান্"ই সাধ্য, বহিষদ্ম সাধ্য নহে।
অবয়ব ব্যাখ্যার দীধিতিকার রখুনাথ এই মতের উরোধ করিরা ইহার প্রকর্ম থ্যাপন করিরা
সিন্নাছেন।

প্রশন্তপাদ প্রতিজ্ঞার লকণে "অবিরোগী" এই কথাটি বলিয়া শেবে বলিয়াছেন যে, ইহার ছারা "প্রত্যক্ষবিক্তন", "অধুনানবিক্তন", "বংশান্তবিক্তন" এবং "বর্তনবিক্তন" প্রতিজ্ঞান্তাদ- গুলি নিরাকৃত হইবাছে। "ন্তায়কন্দলী" কার শ্রীধর ঐ কথার তাৎপর্য্য বর্ণনার বলিয়াছেন যে, বাদী যাহা গাবন করিতে ইছা করিবেন, তাহাই "গাবা" হইবে না। বাহা গাবনের বোগা, তাহাই লাহ্য, তাহারই নাম "পক্ত", তর্ভির "পক্ষাভাস"। বাদী যদি নিজের ভ্রমবশতঃ প্রত্যক্ষাদিবিক্ত কোন পদার্থ গাবন করিতে ইছ্কুক হইরা প্রতিজ্ঞার ভাগ কোন বাকা প্রয়োগ করেন, তাহা হইবে ঐ বাক্য "প্রতিজ্ঞা" হইবে না; উহার নাম "প্রতিজ্ঞাভাস"। তাই প্রশন্তপাদ প্রতিজ্ঞার গক্ষণে "অবিরোগী" এই কথাটি বলিয়াছেন।

"ভাষ্যমন্থরী"কার জন্মন্ত ভট্ট বলিয়াছেন যে, "প্রজ্ঞাপনীয় ধর্মবিশিষ্ট নন্দ্রী"ই ব্রথন নহবি-স্ব্রোক্ত "সাধ্য" শব্দের অর্থ এবং তাহার "নির্কেশ"কেই মহবি প্রতিক্ষা বলিয়াছেন, তথন "প্রতিক্ষাভাদ"গুলিতে প্রতিক্ষার লক্ষণই নাই, স্কৃতরাং প্রতিক্ষার লক্ষণে "অবিরোধী" অথবা প্রক্রণ কোন কথা বলা নিশুগ্রোজন, তাই মহবি গোতম তাহা বলেন নাই।

"অগ্নি অনুষ্ণ" এইরপ বা্কা প্ররোগ করিয়া হেতু প্রভৃতির প্ররোগ করিতে গেলে দেখানে ঐ বাকাটি "প্রত্যক্ষ-বিকন্ধ প্রতিজ্ঞাভাদ" হইবে। প্রথম স্ক্র-ভাষো "স্তান্নাভাসের" উলাহরণ ব্যাখ্যায় এ সকল কথা বলা হইরাছে। দেখানে বৌদ্ধ নৈগ্রাহিক দিঙ্গাগের কথাও বলা হইয়াছে।

ঐশ্রণ কথা বলিয়াছেন, ভাষাতে নহাবির প্রতিজ্ঞালকণের ছুইতা আন হইতে পারে, এই জন্ত সেখানে ছুরবলী রহুনাথ পিরোমণি নহাবির প্রতিজ্ঞালকণ-কুছেটির উল্লেখ করিয়া তাহার প্রকৃতার্থ বাাখাা করিয়া সিয়াছেন। রহুনাথ গলেশের আব প্রবর্ণন করেন নাই, তিনি অক্ষের আন নমাবনা বুলিয়া তাহারই নিয়াস করিয়া সিয়াছেন। মূলকথা, গলেশ নহাবির জ্ঞার্থ না বুলিয়া, নহাবির আন প্রবর্ণন করিতে সিয়াছেন, ইংগ বলিতে ইচ্ছা হর না, চীকাকার জগনীশ ব্যবহানাথও ভাহা বলেন নাই। বৈয়াহিকলণ এ কথাওলি চিন্তা করিবেন।

"ন্তারকল্লী"কার প্রশন্তপালোক্ত "অনুমানবিক্ষন প্রতিজ্ঞান্তানের" উদাহরণ বলিয়াছেন,—
"গগনং নিবিড়ং" অর্থাং "গগন নিবিড়" এই বাকা। তিনি বলিয়াছেন যে, যে অনুমানের বারা
গগন সিদ্ধ হইয়াছে, সেই অনুমানের বারাই গগন নিববরব বলিয়া সিদ্ধ হওয়ায় "গগন নিবিড়" এই
বাক্য "অনুমানবিক্ষ প্রতিজ্ঞান্তান"। কারণ, নিববরব পদার্থ নিবিড় হইতে পারে না। সাবয়ব
পদার্থই নিবিড় হইতে পারে।

কোন বৈশেষিক যদি বলেন,—"কার্য্য উৎপত্তির পূর্ব্বে বিদ্যমান থাকে", তাহা হইলে তাহার ঐ বাক্য "অশান্তবিক্তব্ধ প্রতিজ্ঞাতাদ" হইবে। কারণ, কার্য্য উৎপত্তির পূর্ব্বে বিদ্যমান থাকে না, ইহাই বৈশেষিক শান্তের দিল্লান্ত।

যদি কেহ বলেন—"শব্দ বাচক নহে", তাহা হইলে ঐ বাক্য "স্ববচনবিকন্ধ প্রতিজ্ঞাভাদ" হইবে। কারণ, বাদী নিজেই শব্দের বাচকত্ব স্বীকার করিরা অপরকে শব্দের দ্বারা অর্থ ব্যাইবার জন্ম ঐ বাক্য প্ররোগ করিয়াছেন।

"স্থশান্ত্রবিক্তম" এবং "স্বতনবিক্তম" প্রতিজ্ঞান্তান অনুমানবিক্তমই হইবে, ঐ ছুইটির আবার পূথক্ উরেপ কেন ? এইরূপ পূর্বপ্রের অবতারণা করিয়া "ভারকন্দলী"কার বলিয়াছেন বে, অন্তরে তাহা হইলেও সর্বাত্র তাহা হয় না। যেমন বৌদ্ধ সম্প্রভাব সমস্ত পদার্থকেই "ক্ষণিক" বলেন। কিন্তু কোন বৌদ্ধ মদি বগেন,—"সমস্ত পদার্থ অফণিক", তাহা হইলে ছিরবাদী অন্ত সম্প্রদায় উহাকে প্রমাণবিক্তম বলিতে পারেন না। সেখানে বৌদ্ধের ঐ বাক্য ভাহার "স্থশান্ত্র-বিক্তম প্রতিজ্ঞান্তান", ইহাই বলিতে হাবে। স্কৃতরাং প্রমাণবিক্তম নহে, কিন্তু স্থশান্ত্রবিক্তম্ভ, এমন প্রতিজ্ঞান্তান আছে। এইরূপ "স্ববচনবিক্তম প্রতিজ্ঞান্তান"ও আছে।

কোন বৈশেষিক যদি বলেন, "শব্দ নিত্য," তাহা হইলে দিও নাগ বলিয়াছেন, উহা "আগম্বিক্তন প্রতিজ্ঞানা" হইবে। উল্যোতকর ইহার প্রতিবাদ করিরাছেন যে, বৈশেষিক আগমের দ্বারা শব্দের অনিত্যতা দাবন করেন না। করেব, শব্দের নিত্যতা ও অনিত্যতা এই উভয়বোধক আগম থাকায় আগমার্থে সন্দেহবশতঃ বৈশেষিক প্রথমতঃ অনুমানকেই আশ্রম করেন। শেষে সেই অনুমানের দ্বারা শব্দের অনিত্যতা নির্ণিয় করিয়া উহাই আগমার্থ বলিয়া নির্ণিয় করেন। মৃতবাং "শব্দ নিত্য", এইরূপ বাক্য বৈশেষিকের পক্ষে "অনুমানবিক্তন প্রতিজ্ঞাভাদ"ই হইবে; উহা "আগমবিক্তন প্রতিজ্ঞাভাদ" ইইবে না।

প্রসিদ্ধিবিকক ৰাজ্যকেও দিঙ্নাগ প্রভৃতি এক প্রকার "প্রতিজ্ঞাভাস" বলিয়াছেন, কিছ উন্যোতকর ইহার প্রতিবাদ করিয়া বলিয়াছেন যে, প্রসিদ্ধিবিকক বাকা যেখানে "প্রতিজ্ঞাভাস" হইবে, সেখানে অবছা উহা কোন প্রমাণ-বিক্রছই হইবে। স্থতরাং প্রসিদ্ধিবিকক নামে পৃথক্ এক প্রকার "প্রতিজ্ঞাভাস" কেন বলিব, তাহা বুঝি না। উদ্যোতকর এইরপে দিঙ্নাগ-প্রদর্শিত আনক প্রকার "প্রতিজ্ঞাভাদের" উনাহরণ থণ্ডন করিয়াছেন এবং দিঙ্নাগ প্রভৃতি বৌদ্ধ নৈয়াধিকগণের প্রতিজ্ঞালক্ষণেরও খণ্ডন করিয়াছেন। "ভ্যায়বার্তিকে" সেই দকল কথা ভাইবা।

দিঙ্নাগ প্রভৃতির ভাষ করন্ত ভট্টও "ভারমঞ্জী"তে মারও কতকগুলি "প্রতিজ্ঞাভাসে"র

উল্লেখ করিরাছেন। মহবি গোতম "প্রতিজ্ঞান্তান" নামে পৃথক করিয়া আর কিছু বলেন নাই। ভাষাকার বাংজায়ন প্রথম হক্ত-ভাষ্যে "ভাষাভাদ" বলিয়াই "প্রতিজ্ঞান্তাদ" বলিয়াছেন। কারণ, "প্রতিজ্ঞান্তাদ" হইলেই প্রথানে "ভায়াভাদ" হইলেই "প্রতিজ্ঞান্তাদ" হইলেই "প্রতিজ্ঞান্তাদ" ইইলে। পরবর্ত্তী আচার্যাগণ বিশদরূপে বুঝাইবার জন্তই "প্রতিজ্ঞান্তাদ", "পক্ষাভাদ" ইত্যাদি নামে "ভায়াভাদ" বুঝাইয়াছেন। মহর্ষি গোতম "নায়াভাদ" নাম করিয়াও কিছু বলেন নাই। তিনি কেবল "হেঝাভাদের"ই বর্গন করিয়া জিয়াছেন। "প্রতিজ্ঞান্তাদ" প্রভৃতির হলে দর্ম্বতি "হেঝাভাদ" থাকিবেই। স্তুবরাং "হেঝাভাদ" বলাতেই মহর্ষির ঐগুলি বলা হইয়াছে। তঝ্বদশী স্বত্রকার মহর্ষি গোতম এই জন্যই "প্রতিজ্ঞান্তাদ" প্রভৃতির বলিয়া প্রছগৌরব করেন নাই। ছম্মুড ভট্টও শেরে ইহাই বলিয়াছেন,—

"অতএব চ শান্তেংশিন্ মুনিনা তত্ত্বৰ্শিনা। পকাভাগানৰো নোজা হেত্বাভাগান্ত দৰ্শিতাঃ" ঃ—০০

### সূত্র। উদাহরণসাধর্ম্যাৎ সাধ্যসাধনং হেতুঃ॥৩৪॥

অমুবাদ। উদাহরণের সহিত সমান ধর্মপ্রযুক্ত অর্থাৎ কেবল দৃষ্টান্ত পদার্থের সহিত সাধ্য ধর্মীর যাহা কেবল সমান ধর্ম, তৎপ্রযুক্ত সাধ্যের সাধন অর্থাৎ সাধনীয় পদার্থের সাধনহবোধক বাকাবিশেষ "হেতু" ( সাধর্ম্মা হেতু নামক ফিতীয় অবয়ব )।

ভাষা। উদাহরণেন সামান্তাৎ সাধ্যক্ত ধর্মক্ত সাধনং প্রজ্ঞাপনং হেতু:। সাধ্যে প্রতিসন্ধায় ধর্মমুদাহরণে চ প্রতিসন্ধায় তক্ত সাধনতা-বচনং হেতু:। উৎপত্তিধর্মকত্বাদিতি। উৎপত্তি-ধর্মকমনিত্যং দৃষ্টমিতি।

অনুবাদ। দৃষ্টান্ত পদার্থের সহিত সমান ধর্মপ্রযুক্ত সাধ্য ধর্মের সাধন কি না প্রজ্ঞাপন, অর্থাৎ সাধ্য ধর্মের সাধনতাবােধক বাক্যবিশেষ হেতু (সাধর্ম্মাহেতু নামক বিত্তীয় অবয়ব)। বিশদার্থ এই যে, সাধ্যে অর্থাৎ সাধনীয় ধর্ম্মবিশিক্ট ধর্ম্মাতে ধর্মাকে (হেতু পদার্থরিপ ধর্ম্মবিশেষকে) প্রতিসন্ধান করিয়া এবং দৃষ্টান্ত পদার্থেও (সেই ধর্মেকে) প্রতিসন্ধান করিয়া অর্থাৎ হাহাকে দৃষ্টান্ত পদার্থে দেখিয়াছি, তাহাকে এই সাধ্য ধর্ম্মাতেও দেখিতেছি বা জানিতেছি, এইরূপে সেই হেতু পদার্থরিপ ধর্ম্মতিকে বুঝিয়া, সেই ধর্মের সাধনতাবচন (সাধনহ বা জ্ঞাপকত্বের বােধক বাক্যবিশেষ) হেতু, অর্থাৎ এইরূপ বাক্যবিশেষই সাধর্ম্ম হেতুবাক্য। (যেমন পূর্বেরাক্ত প্রতিজ্ঞান্ধলে) "উৎপত্তিধর্ম্মধর্মকরাৎ" এই বাক্য। অর্থাৎ "উৎপত্তিধর্ম্মকর্কর (অনিত্যকের) জ্ঞাপক" এইরূপ অর্থবাধক বাক্য পূর্বেরাক্ত স্থলে সাধর্ম্ম্ম হেতুবাক্য। উৎপত্তি-ধর্ম্মক (বস্তু) অনিত্য দেখা গিয়াছে।

বিবৃতি। প্রতিজ্ঞাবাক্যের ছারা বাদী নিজের সাধ্য ধর্মনিকে প্রকাশ করিয়া মধ্যত্বের প্রধায়সারে ঐ সাধ্য ধর্মের সাধন অর্থাং হেতু পদার্থকে প্রকাশ করিবেন। মধ্যত্ব প্রশ্ন করিবেন,—"তোমার
সাধ্য ধর্মের জাপক কি ?" স্নতরাং বাদী সেথানে হেতু পদার্থকে জ্ঞাপক বলিয়া প্রকাশ করিবেন।
বে, বাক্যের ছারা বাদী তাহা প্রকাশ করিবেন, তাহাকে বলে "হেতুবাক্য"। এই হেতুবাক্যই "হেতু"
নামে দ্বিতীয় ক্রেয়র বলিয়া করিত হইরাছে। বেমন "শক্ষ অনিত্য" এই প্রতিজ্ঞা বলিলে মন্যত্বের
প্রশ্ন হইবে —"শক্ষে অনিত্যত্বের জ্ঞাপক কি ?" তথন বাদী নৈয়ায়িক যদি "উৎপত্তি-ধর্মাকত্ব"কে
ত্র স্থলে হেতুক্রপে প্রহণ করেন, তাহা হইলে বলিবেন,—"উৎপত্তিধর্মাকত্ব, জ্ঞাপক"। সংস্কৃত
ভাষায় বিচার হইলে বলিবেন,—"উৎপত্তিধর্মাকত্ব।"। ঐ বাক্যে পঞ্চমী বিভক্তির হারা "জ্ঞাপকত্ব"
বৃক্তিতে হইবে, স্নতরাং ঐ বাক্যের ছারা "উৎপত্তিধর্মাকত্ব জ্ঞাপক" ইহাই বৃঝা য়াইবে। পূর্কে
যথন "শব্দ অনিত্য," এইরূপ বাক্য বলা হইয়াছে এবং তাহার পরে "শব্দে অনিত্যত্বের জ্ঞাপক
কি ?" এইরূপ প্রশ্ন হইয়াছে, তথন "উৎপত্তি-ধর্মাকত্ব জ্ঞাপক" এইরূপ বাক্য বলিলে "উৎপত্তি-ধর্মাকত্ব
ভাষার বাদী তাহার হেতু পদার্থকে জ্ঞাপক বলিয়া বৃঝাইবেন, তাহাই হেতুবাক্য। তাহাকেই বলে—
"হেতু" নামক ক্রবের। হেতু পদার্থ বিবিষ; (১) সাধর্ম্মাহেতু এবং (২) বৈধর্ম্মা হেতু। স্নতরাধ
হেতুবাক্যও ঐ নামন্বরে ছিবিষ। মহর্ষি এই স্থ্তেরর ছারা "সাধর্ম্মাহেতু-বাক্যে" লক্ষণ বলিয়াছেন।

বে পদার্থের উৎপত্তি হয়, অর্থাৎ উৎপত্তি যাহার ধর্ম, তাহাকে বলে "উৎপত্তিধর্মক" পদার্থ। ক্সায়মতে শব্দ "উৎপত্তিধৰ্মক" প্ৰাৰ্থ। শব্দ বদি ঘটাদি প্ৰাৰ্থের ভাষ জন্ম প্ৰাৰ্থ না হইয়। আত্মা প্রভৃতি পদার্থের ভাষ নিত্য পদার্থ হইত, তাহা হইলে উচ্চারণ না করিলেও শব্দের প্রবণ হইত। উচ্চারণের হারা পূর্ববিদ্ধ শব্দের অভিব্যক্তি হয়, উৎপত্তি হয় না, এই দিকান্ত নহর্বি গোতম বলেন নাই। গোতমের মতে শব্দ পূর্ম্বে থাকে না, শব্দের উৎপত্তি হইরা থাকে। যাহার প্রবণ হয় না, বাহা প্রবণের বোগ্যই নহে, কিন্তু বর্ত্তমান আছে, নিত্য সিত্ত আছে, তাহাকে শব্দ বলা ৰাইতে পাবে না। এই সিদ্ধান্তানুসারে শব্দ উৎপত্তিধর্মক। উৎপত্তিধর্মকন্ত ঘটাদি প্রার্থের স্থায় শব্দেরও ধর্ম। উৎপত্তিমর্ঘক হইলেই বে, সে প্রার্থ অনিতা হইবে, তাহা কিরুপে ৰুঝা বায় ? এ জন্ম নৈয়াধিক উদাহরণ-বাক্যের ছারা দৃষ্টান্ত প্রদর্শন করিবেন। নৈয়াধিক বৰি ঘটাদি পদার্থকে দৃষ্টাম্বরূপে প্রদর্শন করেন, তাহা হইলে নৈয়াদ্বিকের পূর্ব্বোক্ত হেতুবাক্য "দাবর্ষ্মা-হেতৃবাক্য" হইবে। ঘটানি পদার্থক্রপ দৃষ্টাস্কে উৎপত্তিধর্মকত্ত আছে, দেখানে অনিতারও আছে, ইহা বাদী ও প্রতিবাদী উভরেরই সথত। এখন উৎপত্তি-ধর্মকত ধর্মাট যদি শব্দে স্বীকার করিতে হয়, তাহা হইলে উহা শব্দ ও ঘটাদিরূপ দৃষ্টান্ত পদার্থের সমান ধর্ম। নৈরাধিক ঐ "উৎপত্তিধর্মকক"কে শব্দ ও ঘটাদিরাগ দৃষ্টান্ত পদার্থের সমান ধর্ম বলিয়া বুলিয়া বদি পুর্বোক্ত স্থলে "উৎপত্তিধৰ্মকভাৎ" এইরপ হেতুবাক্য বলেন, তাহা হইলে ঐ বাক্য "সাধৰ্মাহেতুবাক্য" হইবে। আর বদি ঐ খনে আহা প্রভৃতি নিত্য পদার্থকৈ দৃষ্টাভ্তরণে প্রদর্শন করেন অর্থাৎ "বাহা বাহা উৎপত্তিধৰ্মক নহে, তাহা অনিত্য নহে,—বেমন আত্মা প্ৰভৃতি" এইৰূপ কথা বলেন, তাহা হইলে পূর্ব্বোক্ত "উৎপত্তিমর্মকরাং" এইরপ হেতৃবাকাই সেধানে "বৈধর্ম্মাহেতৃবাকা" হইবে। আন্না প্রভৃতি নিতা পরার্থে উৎপত্তিমর্মাকর না থাকার উহা শব্দ ও আন্না প্রভৃতি দৃষ্টাস্কের সাধর্ম্মা বা সমান ধর্ম্ম নহে, উহা আন্মা প্রভৃতির বৈধর্ম্মা। উৎপত্তি-ধর্মকর্মাপ হেতৃ পদার্থকে বদি ঐরপে আন্মাদি দৃষ্টাস্কের বৈধর্ম্মারূপে বুঝিরা, তাহার জ্ঞাপকর্মব্যামক বাকা বদা হয়, তাহা হইলে ঐ বাকা দেখানে "বৈধর্ম্মাহেতৃবাকা" হইবে। এই "বৈধর্ম্মাহেতৃবাকা" কথা ইহার পরবর্ত্তী সূত্রে বলা হইরাছে।

টিপ্লনী। নহর্ষি-কথিত প্রতিজ্ঞানি পাঁচটি অবরব বাক্যবিশেষ। "প্রতিজ্ঞা"র লক্ষণের পরে "হেতু" নামক অবরবের লক্ষণই বর্ধন মহর্ষির বক্তব্য, তর্ধন এই স্ত্রে "হেতু" শব্দের বারা হেতু পদার্থ না বুঝিরা হেতুবাকাই বুঝিতে হইবে। স্ত্রে "সাধ্যসাধনং" এই অংশের বারা ঐ হেতুবাকার সামান্ত লক্ষণ স্টিত হইরাছে। উহার বারাও সাধ্যসাধন হেতুপদার্থ না বুঝিরা, সাধ্যের সাধ্যক বা জ্ঞাপকবের বোধক বাক্)বিশেষই বুঝিতে হইবে। চাব্যকারও ইত্রেই "সাধ্যসাধন" শব্দের ব্যাথার শেষে "তন্ত্র সাধ্যকারচনং" এই কথা বলিরা মহর্ষির ঐ তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিরাছেন। সাধ্যের নাখন বে বাক্যে থাকে অর্থাৎ বে বাক্যের হারা সাধ্যসাধন পনার্থকে সাধন বলিরা বুঝা বার, এইরূপ অর্থে বছরীহি সমাসনিক "সাধ্যসাধন" শব্দের হারা এখানে প্রের্ধাক্তরপ বাক্য বুঝা বার, ইহা কেহ কেহ বলিয়াছেন। কিন্ত প্রাচীনগণ ঐ পথে বান নাই। প্রাচীন নতে স্ত্রে "সাধ্যসাধন" শব্দের হারাই সাধ্যের সাধনতাবোধক বাকা পর্য্যন্তই মহর্ষির বিবন্ধিত। ভার্যকারের ব্যাথ্যাতেও তাহাই প্রকৃতি। বস্তুত্ত প্রাচীন ভাষার ঐরূপ লাক্ষণিক প্রয়োগ প্রচুর দেখা যায়। পরস্ত ঐরূপ প্রয়োগের হারা সাধ্যসাধনত্তই যে হেতু পনার্থের লক্ষণ, ইহাও মহর্ষি স্কৃতনা করিরাছেন। স্ত্রে এইরূপ স্তরাই থাকে।

মহবি দৃষ্টান্ত পদার্থের পৃথক লক্ষণ-সূত্র বলিয়াছেন। তাহার বারাই দৃষ্টান্ত পনার্থের স্থরূপ বুকিয়া মহবির উদাহরণ-বাক্যের লক্ষণ বুঝা নাইবে। কিন্তু হেতু পদার্থের স্থরূপ না বুঝিলে, "হেতুবাক্য" ও "হেল্লাল্য" বুঝা বায় না। মনে হয়, সেই অক্সই মহবি "সাধ্যসাধন" শব্দের হারাই হেতুবাক্যের লক্ষণ বলিয়াছেন, তাহাতে হেতু পদার্থের স্থরূপত স্থাচিত হইয়াছে। তবে হেতুবাক্যের লক্ষণই এখানে মহর্থির মূল বক্তব্য, সেই অক্সই এই স্থ্যেরে উক্তি, এ বিষয়ে কোন সংশ্রম নাই। তাই ভাষ্যকার প্রস্থৃতি প্রাচীনগণ হেতু-বাক্যের লক্ষণ পক্ষেই এই স্থ্যের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। "আয়মঞ্জরী"কার অয়ন্ত ভট্টের কথায় পাওয়া বায়, কোন সম্প্রদায় এই স্থ্যে পঞ্চমী বিভক্তি পরিত্যাপ করিয়া, ইহাকে হেতুপনার্থের লক্ষণ বলিয়াই ব্যাখ্যা করিতেন, শেষে ইহার বায়াই হেতুবাক্যের লক্ষণ স্থৃতিত হইয়াছে, এইরূপ কথা বলিতেন। জয়ন্ত ভট্ট স্থ্যে পঞ্চমী বিভক্তি রক্ষা করিয়াও ঐ মতের সমর্থন করিতে গিয়াছেন। কিন্তু প্রাচীনগণ ঐরগে বলেন নাই। "অবরব" প্রতাবে হেতুবাক্যের লক্ষণই বখন মহর্থির এখানে মূল বক্তব্য, তথন হেতুপনার্থের লক্ষণই প্রধানতঃ এই স্থত্রের হারা মহর্থি বলেন নাই, ইহা অবগ্রুই বুঝা নায়। জ্যক্ত ভট্টের অস্থান্ত করা ইহার পরবর্তী স্থত্রে প্রকৃতিত হইবে।

মহর্ষি এই স্থাবের হারা "দাবর্ষ্যা হেতৃবাকাের" লক্ষণ বলিলেও, স্ত্রের অর্থ পর্য্যালােচনা করিলে ইহার হারা হেতৃবাকাের সামান্ত লক্ষণও বুকা বার। বস্ততঃ হেতৃবাকাের সামান্ত লক্ষণও মহর্ষির বক্তবা। সামান্ত জ্ঞান বাতীত বিশেষ জ্ঞান হইতে পারে না। তাই তাৎপর্যাটাকাকার এখানে বলিলাছেন যে, এই স্ত্রের হারা হেতৃবাকাের সামান্ত লক্ষণ এবং সাধর্ষ্যা হেতৃবাকাের লক্ষণ স্থতিত ইইয়াছে। সামান্ত লক্ষণাট আর্থ এবং বিশেষ লক্ষণাট শাক। বিশেষ লক্ষণ পক্ষে স্ত্রে "হেতৃ" শক্ষের হারা "সাধর্ষ্যা হেতৃবাকাের" বুঝিতে ইইবে। "উলাহরণসাধর্ষ্যাৎ সাধ্যমাধনং" এই কথার হারা ঐ "সাধর্ষ্যা হেতৃবাকাের" লক্ষণ বলা হইয়াছে।

বাহা উদাহত হয় অৰ্গাৎ দৃষ্টান্তক্ৰণে প্ৰদৰ্শিত হয়, এইকপ বৃহৎপত্তিতে স্ত্ৰে "উদাহকণ" শব্দের ছারা এখানে "দৃষ্টাস্ত" পদার্থ ই বৃত্তিতে হইবে। দৃষ্টাস্ত পদার্থ বিবিধ, ইহা পরে ব্যক্ত হইবে। "সাধর্ম্মা হেতুবাকোর" এই লক্ষণে "উদাহরণ" শব্দের ছারা "সাধর্ম্মা দৃষ্টাস্তই" বুঝিতে ছইবে। "সাধৰ্ম্মা" বলিতে সমান ধৰ্ম। ভাষ্যকার স্ত্রোক্ত "সাধৰ্ম্মা" শব্দের ব্যাখ্যার বণিয়াছেন, "সামান্ত"। "সামান্ত" বলিতে সমানতা বা সমানবৰ্গই বুৰিতে হইবে। কাহার সহিত সমান ধর্মা ? তাই ক্ত্রে বলা হইরাছে, "উদাহরণসাধর্ম্মা"। অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থের সহিত সমান ধর্ম। দৃষ্টাস্ত পদার্থের সহিত কাহার সমান ধর্ম, ইহা স্থাকার না বলিনেও সাধ্যধর্মীর সমান ধর্মই বুঝা বার। কারণ, তাহাই প্রাক্ত এবং নিকটবর্তী। ফল কথা, "সাধর্ম্ম দৃষ্টাস্ত" পদার্থের সহিত "সাধ্য ধর্মীর" যাহা সমান ধর্ম, অর্থাৎ যে ধর্মটি "মাধর্ম্মা দৃষ্টান্তেও" আছে এবং "সাধ্য ধর্মীতে"ও আছে, তাহাই এই সূত্রে "উদাহরণ-দাধর্ম্মত" শব্দের দারা গৃহীত হইরাছে। ঐরূপ পদার্থকেই "সাধৰ্ম্ম হেতু" পদাৰ্থ বলে। যে কোন পদাৰ্থের সহিত সমান ধর্ম বলিলে বিকল্প ও ব্যক্তিচারী অর্থাৎ হেম্বাভাস ও হেতু পদার্থ হইয়া পড়ে, তাই বলা হইয়াছে—"উদাহরণ সাধর্ম্মা"। কোন ব্যভিচারী পদার্থ উদাহরণেও আছে, আবার বাহা উনাহরণ নহে, দেই পদার্থেও আছে—এমন পদাৰ্থও "উদাহরণ-দানশ্ম" বলিয়া হেতু পদাৰ্থ হইয়া পড়ে, এ জন্ম "উদাহরণ-দাধৰ্ম্মা" বলিতে এখানে কেবলমাত্র উদাহরণের সহিতই সমান ধর্মা ব্রিতে হইবে। এবং "সাবর্ম্মা" বলিতেও কেবলমাত্র সাধর্ম্য (বৈগর্ম্মা নহে ) বুঝিতে হইবে। ফলকথা, এই স্থাত্রে "উদাহরণ-সাধর্ম্মা" শব্দের দারা "সাবর্দ্ধ্য হেতু" প্রাথেরিও লক্ষণ স্থচিত হওরার, উহার দারা পূর্ব্বোক্ত প্রকার वर्षरे वृतिएठ रहेर्द ।

তাহা হইলে স্ত্তের তাৎপর্যার্থ হইল বে, কেবলমাত্র "দাধর্ম্মা দৃষ্টাস্ক" পদার্থের দহিত দাধ্য ধর্মীর বাহা কেবলমাত্র দমান ধর্ম, কলিতার্থ এই যে, বাহা দেখানে "দাবর্ম্মা হেতু" পদার্থ, তংপ্রযুক্ত তাহার সাধ্যমাধনতাবোধক যে বাক্য, তাহাই "সাধর্ম্মা হেতুবাক্য"। যেগুলি ছই হেতু অর্থাৎ হেবাভাদ, দেগুলি সাধ্যমাধনই হল না, স্থতরাং তাহার সাধনন্ধবোধক ঐলপ বাক্য হেতুবাক্য হইবে না। এবং স্থারবাক্যের অন্তর্গত না হইলেও ঐলপ কোন বাক্য স্থারের অবহন হেতুবাক্য হইবে না। ভাষ্যকার তাহার পূর্বোক্ত প্রতিষ্ঠার হেতুবাক্য বলিয়াছেন—"উৎপত্তিবর্মকর" শব্দে আছে এবং বটাদি পদার্থক্য-সাধর্ম্মা দৃষ্টাম্বেও

আছে, স্বতরাং উৎপত্তিবর্ণকর ধর্মটি স্ত্রোক্ত "উদাহরণ-সাধর্ম্য"। উহা কেবল ঘটাদি অনিতা পদার্থক্রপ সাধর্ম্য দৃষ্টান্তেই থাকায় এবং শব্দে থাকায় কেবল সাধর্ম্য দৃষ্টান্তের সহিত্যাধ্যমী শব্দের সমান ধর্মই হইয়াছে। উহাকে ঐকপে বৃক্তিয়া ঐ হলে "উৎপত্তিমর্মকর্তাং" এইকপ বাক্য প্ররোগ করিলে, ঐ বাক্য "সাধর্ম্য হেতৃবাক্য" হইবে। ফল কথা এই যে, হেতৃবাক্যর প্ররোগের পরে বাদী দেরপ উদাহরণ-বাক্য প্ররোগ করিবেন, তদহুসারেই ঐ হেতৃবাক্যের পূর্ব্বোক্ত ভেল হইবে। বাদী যদি "সাধর্ম্যাদাহরণ-বাক্যের" হারা পরে সাধর্ম্য দৃষ্টান্তই প্রদর্শন করেন, তাহা হইবে। আর যদি "বৈধর্ম্যাদাহরণ-বাক্যের" হারা বিশ্বাদ্য হেতৃবাক্যা হইবে। আর যদি "বৈধর্ম্যাদাহরণ-বাক্যের" হারা বিশ্বাদ্য হেতৃবাক্যা হইবে। ভাষাকার যে এখানে সাধর্ম্য হেতৃবাক্যা উল্লেখ করিয়াছেন, ইহা বুঝাইতেই শেষে এখানে "সাধর্ম্যাদাহরণ-বাক্যটির"ও উল্লেখ করিয়াছেন। উদাহরণস্ক্রে এ সকল কথা পরিক্ষ্ ট হইবে। (৩৬।০৭ স্ক্রে ক্রিয়া)।

স্থাতের "সাধাসাধনং" এই অংশের ব্যাখ্যার ভাষ্যকার বলিরাছেন—"সাধ্যয়-ধর্মন্ত সাধনং প্রজ্ঞাপনং।" স্থাত্র "সাধ্য" শব্দটি যে এখানে সাধ্য ধর্মা অর্থেই প্রযুক্ত, ইহা ভাষ্যকারের কথাতেও বুঝা বার। কিন্তু তাৎ্রপর্যটীকাকার বলিরাছেন যে, ভাষ্যকার কেবল "সাধ্যত্ত" এই কথা বলিনে, বে ধর্মীতে অনুমান হয়, কেবল সেই ধর্মীথাত্রকেই কেহ বুঝিতে পারেন, এ জন্তু ভাষ্যকার আবার বলিরাছেন—"ধর্মায়"। উহার ছারা এখানে অনুমের ধর্মা সহিত ধর্মীই স্থ্রোক্ত "সাধ্য" শব্দের অর্থ, ইহাই বুঝিতে হইবে, কেবল ধর্মীনাত্র বুঝিতে হইবে না, ইহাই ভাষ্যকারের তাৎপর্যা। এই জন্তুই ভাষ্যকার শেষে "সাধ্যে প্রতিসন্ধার ধর্মং" এই কথার দ্বারা পুর্কোক্ত অর্থ স্ববাক্ত করিয়া গিরাছেন। ঐ স্থনে "সাধ্য" শব্দের ছারা সাধ্য ধর্মীকেই বুঝিতে হইবে। কারণ, সাধ্য ধর্মী এবং দুইান্ত পদার্থেই হেতু পদার্থনিপ ধর্মাটির প্রতিসন্ধান হইরা থাকে।

তাৎপর্যাদীকাকারের কথার বক্তব্য এই যে, ভাষ্যকারের শেষোক্ত ঐ "সাধ্য" শব্দের দ্বারা সাধ্যরশ্রী অর্থ ই প্রাহ্ম, এ বিষরে সংশব্দ নাই। কিন্তু উহা যে স্থেন্নক্ত "সাধ্য" শব্দেরই বিবরণ, ইহা নিশ্চর করা ধার না। ভাষ্যকারের শেব কথাগুলি তাহার অক্ত প্রকারে বিশ্বনার্থ ব্যাধ্যাপ্ত বলা ধার। পরত্ত ভাষ্যকার প্রথমে কেবল "সাধ্যত্ত" এই করা বলিলে, উহার দ্বারা কেবল মর্মা নাত্র বুকিবে কেন " কেবল বর্মা "সাধ্য" হইতে পারে না। ভাষ্যকার উদাহরণ স্ক্রভাষ্যে "সাধ্য" শব্দের যে বিবিধ অর্থ বলিয়াছেন, তদহসারে কেবল "সাধ্য" বলিলে ধর্মাবিশিষ্ট ধর্মা বুঝা থাইতে পারে। "সাধ্য" শব্দের দ্বারা যদি এখানে তাহাই ব্যাধ্যা করিতে হর, তাহা হইলে ভাষ্যকার আবার "ধর্মাত্ত" এই কথা বলিবেন কেন " ফলকথা, ভাষ্যকার স্থ্রার্থ ব্যাধ্যাদ্ব "সাধ্যত্ত ধর্মত্ত" এই কথা বলিয়া, স্থ্রোক্ত "সাধ্য" শব্দের দ্বারা এখানে যে সাধ্য-ধর্মাকে প্রহণ না করিয়া সাধ্য ধর্মক্তই প্রহণ করিয়াছেন, ইহাই মনে আসে। ভাষ্যকারের ঐ কথার সরল অর্থ তাগ্য করিবার কোন কারণত মনে আসে না। পরস্ত হেতু পদার্থটি সাধ্য দর্মেরই সাধন হয়। হেতুপদার্থ সাধ্য ধর্মীর ব্যাপ্য হয় না, সাধ্য ধর্মেরই ব্যাপ্য হইনা থাকে। স্বতরাং মহর্মি

এবানে "দাবাদাবনং" এই বাকো দাবা ধর্ম অর্থেই "দাব্য" শব্দের প্ররোগ করিয়াছেন, ইহাই সহজে বুরা বায়। স্থানিন কথাটা ভাবিয়া দেখিবেন।

"দাধর্ম্য হেতৃবাক্য" হলে "দাধর্ম্য দৃষ্টান্ত" পদার্থ এবং দাধ্য ধর্মীতে হেতৃপদার্থকৈ প্রতিসন্ধান করিয়া, তাহার দাধকত্ব বা জ্ঞাপকত্বের বােধক বাকা প্রয়োগ করা হয়, এ জয় ঐ হেতৃবাক্য উদাহরশ দাধর্ম্যাপ্রযুক্ত হইয়া থাকে। ভাষাকার ইহা বৃঝাইবার জয়ই পরে ঐ কথা বলিয়াছেন। এই দৃষ্টান্ত পদার্থে ধাহা দেখিয়াছি বা জানিয়াছি,এই দাধ্য ধর্মীতেও তাহাকে দেখিতেছি বা জানিতেছি, এইরপে হেতৃপদার্থের জ্ঞানই তাহার দৃষ্টান্ত পদার্থ ও দাধ্যপর্মীতে প্রতিসন্ধান। "প্রতিসন্ধান" বলিতে "প্রত্যভিজ্ঞা" নামক জ্ঞানবিশেষ। উহা জনেক সময়ে একজাতীর পদার্থেও পূর্ব্বোক্ত প্রকারে হইয়া থাকে। রন্ধনগৃহে দে ধুম দেখা হয়, পর্বতে ঠিক সেই ধুমই দেখা হয় না, তাহার সজাতীয় অয় ধুমই দেখা হয়না থাকে। তাহা হইলেও ধুমত্বরূপে অথবা বিশিষ্ট ধুমত্বরূপে দলভাতীয় ধুম দেখিয়াও পূর্ব্বসংস্কারবশতঃ যাহা রন্ধনগৃহে দেখিয়াছি, তাহা প্রক্তিও দেখিতেছি, এইরূপ প্রত্যভিজ্ঞা ইইয়া থাকে।

বাৎস্তারনের প্রবল প্রতিবাদী বৌদ্ধ নৈয়য়িক দিঙ্নাগ তাহার "প্রমাণসম্ক্রম" প্রস্থে প্রতিবাদ করিরাছেন যে, "সাধর্ম্মাং যদি হেড়ঃ স্থাৎ ন বাক্যাংশো ন পঞ্চমী"। দিও নাগের কথা এই যে, ধদি উদাহরণ-সালক্ষাই হেতৃ হয়, তাহা হইলে উহা বাক্য না হওয়ার জ্ঞানবাক্যের অংশ বা "অবয়ব" হইতে পারে না। আর যদি হেতু পদার্থেরই লক্ষণ বলা হইরা থাকে, তাহা হইলে স্ত্তে পঞ্চনী বিভক্তি সংগত হয় না, প্রথমা বিভক্তিই সম্বত হয়, অর্থাৎ "উদাহরণসাধর্ম্মাং সাধ্যসাধনং হেডু:" এইরপ স্তাই বলা উচিত। দিঙ্নাগের প্রতিবাদী উদ্যোতকর ঐ কথার বিশেষ সমালোচনা করিয়াছেন। উদ্যোতকরের প্রতিবাদের মর্ম এই যে, হেতুবাক্যের লক্ষণই এই স্তত্তের হারা মহর্ষি বলিয়াছেন। উদাহরণ দাধশ্ব্যপ্রযুক্ত দাধ্যদাধনতাবোধক বাক্যই স্তরার্থ। উদাহরণ-দাধশ্ব্য-ক্ৰণ হেতৃপদাৰ্থ উদাহরণদাধৰ্ম্যপ্ৰযুক্ত হইতে না পারিলেও হেতৃবাক্য উদাহরণদাধৰ্ম্যপ্রযুক্ত হইতে পারে। কারণ, হেতু পদার্থটিকে উদাহরণ-সাধর্ম্ম বলিয়া বুঝিয়াই তাহার জ্ঞাপকছবোধক বাক্য প্রয়োগ করা হয়, তাহাই হেতুবাকা। তাহার প্রতি উদাহরণসাধর্ম্ম অর্গাৎ হেতু পদার্থ ঐক্তপে নিমিত্র বা প্রয়োজক হইবে। সূতরাং স্ত্রে গঞ্মী বিভক্তি সক্ষত এবং আবস্তুক। ফলকথা, হেতৃপদার্থের লক্ষণ ইইলেই স্থাত্র পঞ্মী বিভক্তির অসংগতি হয় এবং তাহা স্তায়বাকোর অংশ হেত্বাক্যের লক্ষণ হয় না। বখন পূর্বোক্তরণে হেত্বাক্যের লকণ্ট স্তার্থ, তখন দিছ্নাগের প্রদর্শিত দোব এখানে সম্ভবই নহে। দিঙ্নাগ স্তার্থ না ব্রিরাই এখানে কার্মিক দোষের আরোপ করিরাছেন, ইহাই উদ্যোতকরের প্রতিবাদের দার। ৩৪।

### ভাষা। কিমেতাবদ্ধেত্লকণমিতি ? নেত্যুচাতে। কিং তহি ?

অনুবাদ। হেতুবাক্যের লক্ষণ কি এই মাত্র ? অর্থাৎ পূর্ববসূত্রে হেতুবাক্যের লক্ষণ যাহা বলা হইয়াছে, তাহাই কি কেবল হেতুবাক্যের লক্ষণ ? (উত্তর) ইহা বলিতেছি না, অর্থাৎ হেতুবাক্যের যে আর কোন প্রকার লক্ষণ নাই, ইহা বলা হয় নাই। (প্রশ্ন) তবে কি ? অর্থাৎ তাহা হইলে হেতুবাক্যের অন্ত প্রকার লক্ষণ কি ? (এই প্রশ্নের উত্তর্জপে মহর্ষি সূত্রের অবতারণা করিয়াছেন)।

# সূত্র। তথা বৈধর্ম্যাৎ॥ ৩৫॥

অনুবাদ। সেইরূপ অর্থাৎ উদাহরণবিশেষের বৈধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত সাধ্যসাধন অর্থাৎ সাধ্যসাধনন্ববোধক বাক্যবিশেষ হেডু ( বৈধর্ম্ম্যহেডুবাক্য )।

ভাষা। উদাহরণ-বৈধর্ম্মাচ্চ সাধ্যসাধনং হেতৃঃ। কথং ? অনিতাঃ শব্দঃ, উৎপত্তিধর্মকছাৎ, অনুৎপত্তিধর্মকং নিত্যং যথা আস্মাদি দ্রব্য-মিতি।

অনুবাদ। উদাহরণের বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত অর্থাৎ বৈধর্ম্ম দৃষ্টান্ত মাত্রের বাহা কেবল বৈধর্ম্ম তৎপ্রযুক্ত, সাধ্যসাধনও অর্থাৎ ঐরূপ সাধ্যসাধনতাবােধক বাক্যবিশেষও হেতু (বৈধর্ম্মা-হেতুরাক্য)। (প্রশ্ন) কি প্রকার ? অর্থাৎ এই বৈধর্ম্মাহেতু-বাক্য কি প্রকার ? (উত্তর) "শব্দ অনিত্য", "উৎপত্তিধর্ম্মকত্ব-জ্ঞাপক", "অনুৎপত্তিধর্মক বস্তু নিত্য, ধেমন আত্মাদি দ্রব্য" (অর্থাৎ প্রদর্শিত প্রতিজ্ঞাদি স্থলে "উৎপত্তিধর্মকত্বাং" এই বাক্যই বৈধর্ম্মা হেতুরাক্য। উৎপত্তিধর্মকত্ব আত্মা প্রভৃতি নিতা দ্রব্যে না থাকায়, উহা আত্মা প্রভৃতি বৈধর্ম্মা দৃষ্টান্তের বৈধর্ম্মা। প্রদর্শিত স্থলে ঐ হেতুরাক্যটি পূর্বেলক্ত বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত হওয়ায় উহা বৈধর্ম্মা হেতু-বাক্য)।

টিয়নী। হেত্বাক্য বিবিধ;—সাধর্ম্য হেত্বাক্য এবং বৈধর্ম্য হেত্বাক্য। মহর্বি পূর্বাক্তব্যর দারা "সাধর্ম্যহেত্বাক্যের" লক্ষণ বলিয়া, এই স্থ্রের দারা "বৈধর্ম্য হেত্বাক্যের" লক্ষণ বলিয়াছেন। এই স্থ্রের "তথা" শব্দের হারা পূর্বহ্যের হইতে "উদাহরণ" শব্দের এবং "সাধ্যাসাধনং" এবং "হেতুঃ" এই ছইটি বাক্যের অন্তর্বন্তি স্থিতিত হইয়াছে। ভাষ্যকার ঐ কথাগুলির যোগ করিয়াই স্থ্যার্থ বর্ণন করিয়াছেন। যাহা উদাহরত হর অর্গাং দৃষ্টান্তরূপে প্রদর্শিত হয়, এইরূপ বাংপত্তিতে পূর্বহ্যের দৃষ্টান্ত পদার্থ অবংহি "উদাহরণ" শব্দ প্রায়ুক্ত হইয়াছে। দৃষ্টান্ত পদার্থ দিবিদ ;—সাধর্ম্য দৃষ্টান্ত এবং বৈধর্ম্য দৃষ্টান্ত। বেখানে হেতুপদার্থ নাই, সাবা ধর্মাও নাই, এমন পদার্থ দৃষ্টান্ত হইলে, ভাষাকারের মতে তাহা "বৈধর্ম্য হয়। অতএব এই স্থ্রে "উদাহরণ" শব্দের দারা হারা "বৈধর্ম্য দৃষ্টান্ত পদার্থনিতে হইবে। এবং এই স্থ্রে "উদাহরণ-বৈধর্ম্য" কথার দ্বারা বাহা বৈধর্ম্য দৃষ্টান্ত পদার্থনাতের কেবল বৈধর্ম্য (সামর্ম্য নহে), তাহাই বৃক্তিতে হইবে। তাহাই মহর্বির বিবঞ্জিত এবং ভাহাকেই বনে "বৈধর্ম্য হেতুপদার্থ"। বেমন "উৎপত্তিদর্মকত্ব" আল্লা

প্রভৃতি পদার্থে নাই বলিয়া, উহা আত্মাদি নিতা পদার্থের বৈধর্মা। শব্দে অনিতাকের অন্তর্নানে আত্মা প্রভৃতি নিতা পদার্থ দৃষ্টান্তরূপে প্রদর্শিত হইলে, উহা দেখানে বৈদর্শ্য দৃষ্টান্ত পদার্থ। স্কুতরাং ঐ স্থলে "উংপত্তিদর্শক্তর" পদার্গটি কেবল ঐ বৈধর্ম্মা দৃষ্টান্তের বৈধর্ম্মা মাত্র হওয়ার "বৈধর্ম্মা হেতুপদার্থ" হইরাছে। বাহা বৈধর্ম্মা দুষ্টাস্কের ভার অভ পদার্থেরও বৈধর্ম্মা, তাহা "বৈধর্ম্মাহেতৃপদার্থ" নহে। তাথ হইলে শরীরমাত্রে "সাত্মকত্মে"র অনুমানে "প্রাণাদিমত্ম"ও देवनग्री रुजुपनार्थ इरेट्ड भारत। तस्रुङ: जांश इरेट्व नां। कात्रव, "लांगानिमव" रामन ঐ স্থলে বৈধর্ম্মানুষ্টান্ত (প্রাণাদিশ্র এবং নিরাত্মক) ঘটাদি পদার্থের বৈধর্ম্মা, তদ্রপ মৃত শরী-রেরও বৈধর্ম্ম। মৃত দেহেও প্রাণাদি নাই। শরীরমাত্রেই সাক্সকত্বের অন্তমান করিতে গেলে দেখানে মৃত শরীর দৃষ্টান্ত হইবে না। ফলকথা, বে পদার্থ টি কেবল "বৈধর্ম্ম দৃষ্টান্তে"র বৈধর্ম্ম। মাত্র, তাহাই বৈধর্ম্ম্য হেতুপদার্থ এবং তাহাই এই স্থত্যে "উদাহরক-বৈধর্ম্ম্য" কথার দারা এহণ করা হইয়াছে। প্রদর্শিত হলে "উৎপত্তিধর্মকত্ম" পদার্থকৈ আত্মা প্রভৃতি বৈধর্ম্মাদৃষ্টান্তের বৈধর্ম্মা-রূপে বুঝিয়া "উৎপত্তিধর্মকথাৎ" এইরূপ হেতুবাক্য প্রয়োগ করিলে, উহা "বৈধর্ম্মা-হেতুবাক্য" হইবে। ভাষ্যকার এখানে প্র্রোক্ত প্রকার ঐ বাকাটিকেই "বৈধর্ম্য-হেতৃবাক্যে"র উদাহরণ-রূপে উল্লেখ করিয়া, উহা বে এথানে "বৈধর্মাদুষ্টাস্কে"র বৈধর্ম্যপ্রযুক্ত হইয়াছে, ইহা দেখাইবার জন্ম শেষে ঐ স্থলীয় "বৈধর্ম্যোদাহরণ-বাক্য" চিরও উল্লেখ করিয়াছেন। ফলতঃ দে ছেতুবাক্যের পরে "বৈধর্ম্যোদাহরণবাকো"র প্ররোগ হইবে, তাহাই বৈদশ্ম হেতুবাকা। বৈধশ্ম হেতুপদার্গকে टेबबरम्बा। माहत्रव-बाटकात हांत्रारे मांगा भरमंत्र जांभा विनेशा वृजान रह धवर देववमा ट्यू-পদার্থকে পূর্ব্বোক্ত উদাহরণ-বৈধর্ম্মা বলিয়া বৃষিয়াই উরূপ হেতৃবাক্য প্রয়োগ করা হয়, স্থতরাং "উদাহরণ-বৈষ্ণ্যা" বা বৈষ্ণ্যা হেতৃপদার্থ, এরুণ হেতৃবাকোর নিমিত্ত বা প্রবাজক, তাহা হইলে বৈষশ্য হৈত্ৰাকাকে উদাহরণ বৈদর্শ্বাপ্রযুক্ত বলা বাহ, স্থতরাং এই স্থব্রেও পূর্বাস্থ্যের ভাষ পঞ্মী বিভক্তির অসংগতি নাই। হেতু পদার্থ এবং হেতুবাক্য একই পদার্থ নহে। হেতুবাক্যের প্রতি হেতু পদার্থ প্রমোজক হওয়ায়, হেতুবাক্যকে হেতুপদার্থপ্রযুক্ত বলা মাইতে পারে।

এই বৈশপ্য হেত্বাব্যের ব্যাখ্যার পরবর্তী কোন নৈরাধিকই ভাষ্যকারের মত গ্রহণ করেন নাই। উদ্যোত্তর বলিরাছেন বে, ভাষ্যকার পূর্বের্ন থাইকে "সাধর্ম্য হেত্বাক্য" বলিরাছেন। ভাষ্যকারের পূর্বের্যক্তর "বৈধর্ম্য হেত্বাক্য" বলিরাছেন। ভাষ্যকারের পূর্বের্যক্তর "সাধর্ম্য হেত্বাক্য" হইতে এই "বৈধর্ম্য হেত্বাক্যে"র বাস্তব কোন ভেদ হয়্ নাই, কেবল প্রয়োগভেদ ইইরাছে মাত্র। তাহাতে হেত্বাক্যের ঐরপ ভেদ হইতে পারে না। উদাহরণের ভেদবশতাও হেত্বাক্যের ঐরপ ভেদ হইতে পারে না। বিদি তাহাই হয় অর্থাৎ বিদি উদাহরণের ভেদবশতাও হেত্বাক্যের এই ভেদ মহর্ষির বিবন্ধিত হয়, তাহা হইলে মহর্ষি "বৈধর্ম্যোদাহরণবাক্যে"র বে লক্ষণ-স্থ্র বলিরাছেন, তাহার ছারাই এই ভেদ প্রতিপর হইতে পারে, মহর্ষির এই স্থাটের কোন প্রয়োজন বাকে না। স্থাতরাং ভাষ্যকার-প্রদর্শিত বৈধর্ম্য হেত্বাক্যের উদাহরণ গ্রাছ নহে। "জীবৎ শরীরং ন নিরাম্বকং অপ্রাণাদিমকপ্রসন্ধাৎ" অর্থাৎ জীবিত ব্যক্তির

শরীর আরশ্য নহে, দে হেতু তাহা হইলে উহা প্রাণাদিশ্য হইরা পড়ে, এইরপ' ছলেই বৈদর্ম্ম হেতুবাক্যের উদাহরণ বৃথিতে হইবে। "তব্যচিম্বামণি"কার গঙ্গেশও উনোতকরের মতাহ্যাবে পুর্বোক্ত হলে এবং "পৃথিবী ইতরেজাে ভিন্ততে গন্ধবহাৎ" অর্থাৎ পৃথিবী জলাদি সমস্ত পদার্থ হইতে ভিন্ন, বেহেতু তাহাতে গন্ধ আছে। বাহা জলাদি হইতে ভিন্ন পদার্থ নহে, তাহা গন্ধমৃক্ত নহে, এইরপ হলে "পন্ধবহাৎ" এই বাক্যকে বৈধর্ম্ম হেতুবাক্য বা "বাতিরেকী হেতুবাক্য" বলিয়াছেন।

উদ্যোতকর প্রভৃতি পরবর্ত্তী প্রায় সকল জাগাচার্যাগণের মতেই হেতৃ ও সত্তমান ত্রিবিধ। (১) "অবদ্বী," (২) "বাতিরেকী," (৩) "অব্বর্ব্যতিরেকী"। অভ্যানের পূর্নে অভ্যান ধর্মবিশিষ্ট বলিরা উভর পক্ষের সক্ষত পদার্থকে "নপক" বলে। ঐ "নপক" পদার্থ উদাহরণ বা দৃষ্টান্ত হইলে ভাহাকে "অহ্বরী উদাহরণ" বলে। ঐ অহ্বরী উদাহরণের সাহাত্যে হেতৃ পদার্থে দাবা দৰ্শের বে ব্যাপ্তির নিশ্চর হয়, তাহাকে অব্যাব্যাপ্তি বলে। গছেশ প্রভৃতি প্রধানতঃ এই অব্যব্যাপ্তির স্বরূপ বলিয়াছেন —"হেত্ব্যাপক-সাধ্যমানাধিকরণ্য"। অর্থাৎ বেধানে বেধানে হেতৃপদার্থ আছে, সেই সমন্ত স্থানেই যে সাধ্য ধর্ম থাকে, তাহাকে বলে "হেতৃব্যাপক্ষাধ্য"। তাহার মহিত হেতু পদার্থের একাধারে থাকাই হেতু পদার্থে সাধ্য ধর্মের অব্যব্যাপ্তি। বেখানে অভ্যমের ধর্মটি সন্দিন্ধ, অথবা নিশ্চিত হইলেও অনুমানের ইচ্ছার বিবরীভূত, তাহাকে "পক্ষ" বলে। এক কথার যে ধর্মীতে কোন ধর্মের অনুমান করা হয়, সেই ধর্মাকেই নব্যগণ "পক্ষ" বলিপ্লাছেন। যে পদার্থে অনুমের ধর্মটি নাই, ইহা উভয় পক্ষের সমতে, সেই পদার্থকে "বিপক" বলে ( হেল্বাভাস-লক্ষণপ্রকরণ জন্তব্য )। ধেথানে এই বিপক্ষ নাই, কেবল সপক্ষরণ "অন্বরী উদাহরণে"র সাহায্যে পূর্ব্বোক্ত "অব্যব্যাপ্তি"র নিশ্চনপূর্ব্বক অনুমান হয় সেই স্থলীয় হেতু ও অনুমান (১) অস্থয়ী বা "(करवावरी"। तमन "हेनर वाठार (क्षत्रकार" এই करण वाठावनत्त्वत्र व्यवसारन "विश्वक" माहे। কারণ, এথানে দাধ্য বা অমুদের ধর্ম "বাচাছ"। বস্তু মাত্রেরই বাচক শব্দ আছে; স্কুতরাং বস্ত মাত্রই শব্দের বাচ্য অর্থাৎ সকল বস্তুতেই বাচ্যন্ত্রনপ ধর্ম আছে। তাহা হইলে ঐ বাচ্যন্ত্র-রূপ দাধ্যপুত্র পদার্থ না থাকার, ঐ স্থলে "বিপক্ষ" নাই অর্থাৎ ঐ স্থলে "বিপক্ষ" অলীক। স্লভরাং বিপক্ষরণ "বাতিরেকী উনাহরণ" এখানে অনীক। কিন্ত ঘটাদি বহু বস্তুই "বাচ্যত্ব"রূপ সাব্যযুক্ত বলিয়া নিশ্চিত থাকায়, বে বে স্থানে জ্ঞেয়ত্ব অর্থাৎ জ্ঞানবিষয়ত্ব আছে, সেই সমস্ত স্থানে বাচ্যত্ব আছে ;—বেদন ঘটাদি জেব পদার্থ। এইরূপে "অবদ্ধী উদাহরণের সাহাত্যে এখানে জেবছরূপ হেতু পরার্থে বাচ্যস্বরূপ সাধ্য ধর্মের "অব্যব্যাপ্তি" নিশ্চরপূর্বক অনুমান হয়। এই জন্ম এই স্থানীয় হেতও অনুমান অব্যা বা কেবলাবরী। গলেশের মতে ইহার অক্তরণ ব্যাথাাও আছে।

বেখানে পূর্ব্বোক্ত "দপক্ষ" অর্থাৎ দাধানপথ্যক্ত বলিয়া উভয় পক্ষের নিশ্চিত পদার্থ নাই, কিন্তু বিপক্ষ অর্থাৎ দাধানপথ্যক্ত বলিয়া উভয় পক্ষের নিশ্চিত পদার্থ আছে, দেখানে দেই বিপক্ষ পদার্থ দৃষ্টান্ত হইলে, তাহাকে ব্যতিরেকী উনাহরণ বলে। দেই ব্যতিরেকী উনাহরণের দাহান্যে "ব্যতিরেকব্যাপ্তি" নিশ্চর পূর্বাক দেখানে অক্সান হয়; এ জন্ত দেই স্থলীয় হেতু ও অক্সান (২) ব্যতিরেকী বা কেবলব্যতিরেকী। দাধ্যাভাবের ব্যাপক বে অভাব, তাহার প্রতিযোগিস্থকেই

নবাগণ "ব্যতিরেকবাাপ্তি" বলিরাছেন। বে যে ছানে দাব্য ধর্মা নাই, দেই দদন্ত স্থানেই যে অভাব থাকে, তাহাকে সাধ্যাভাবের ব্যাপক অভাব বনে। দাধ্যপৃত্য ছান মাজেই হেতৃর অভাব থাকিলে, তাহা সাধ্যাভাবের ব্যাপক অভাব হর। দেই হেতৃর অভাবের প্রতিবাদী হৈতৃ। কারণ, বাহার অভাব, তাহাকে ঐ অভাবের "প্রতিবাদী" বনে। তাহা হইলে সাধ্যাভাবের ব্যাপক যে হেতৃর অভাব, তাহার প্রতিবোদিও হেতৃতে থাকে। কলতঃ এই ব্যতিরেকব্যাপ্তিজ্ঞান স্থলে সাধ্যের অভাব ও হেতৃর অভাবের ব্যাপ্য-ব্যাপক-ভাব জ্ঞান হইয়াই অত্মান হয়, এই জ্ঞা উহাকে ব্যতিরেক ব্যাপ্তিজ্ঞান বলা হইয়াছে। "ব্যতিরেক" শক্ষের অর্থ অভাব।

বেমন "জীবজ্বীরং সাত্মকং প্রাণাদিমবাং" অর্গাং জীবিত ব্যক্তির শরীরে আত্মা আছে, বেহেত্ তাহাতে প্রাণাদি আছে, এইরপে জীবিত ব্যক্তির শরীরে সাত্মকরের অনুমানে "সপক্ষ" নাই। কারণ, জীবিত ব্যক্তির শরীর এখানে "পক্ষ" হইরাছে। উহা তির "সাত্মক" বলিয়া উভর পক্ষের সত্মত কোন পদার্থই নাই। যাহা সাধ্যবুক্ত বলিয়া উভর পক্ষের সত্মত, তাহাই "সপক্ষ"। তাহা এখানে নাই। কিন্তু সাত্মকত্মকু অর্থাং বাহাতে আত্মা নাই—ইহা সর্বসত্মত, এমন ঘটাদি পদার্থর্ক্ত বিপক্ষ আছে। স্কৃতরাং ঐ স্থলে বাহা সাত্মক নহে, তাহা প্রাণাদিযুক্ত নহে অর্থাং প্রাণাদির। কারণ ইচ্ছাদিবুক্ত নহে, যেমন ঘটাদি—এইরপে ব্যতিরেকী উনাহরণের সাহায্যে ব্যতিরেক ব্যাপ্তিনিশ্চরপূর্ককই অনুমান হয়। অর্থাং জীবিত ব্যক্তির শরীর আত্মনুন্ত নহে, তাহা হইলে উহা প্রাণাদিশুন্ত হইয়া পড়ে; আত্মশুন্ত পদার্থমানই প্রাণাদিশুন্ত, জীবিত ব্যক্তির শরীরে মথন প্রাণাদি আছে, তথন উহাতে আত্মা আছে, এইরপে জীবিত ব্যক্তির শরীরে সাত্মকত্মের অনুমান হয়। এখানে জীবিত ব্যক্তির শরীর ভিন্ন প্রাণাদিযুক্ত অথক সাত্মক বলিয়া নিশ্চিত কোন পদার্থ নাই, স্কৃত্রাং সপক্ষ না থাকার অব্যা উনাহরণের সন্তাবনাই নাই। কিন্তু ঘটাদিরপ "বিপক্ষ" ব্যতিরেকী উদাহরণ আছে। তাহার সাহায়ে ব্যতিরেকব্যান্থিনিশ্চরপূর্ণক অনুমান হওয়ায়, এই হুলীয় হেতু ও অনুমান ব্যতিরেকী বা কেবলব্যাতিরেকী।

দেখানে "দপক্ষ"ও আছে, বিগক্ষও আছে, এবং হেতুপদাগাঁট "দপক্ষে" আছে, কিন্তু "বিপক্ষে" নাই, দেই হলে দপক্ষরপ অবয়ী উদাহরণ এবং বিপক্ষরপ ব্যতিরেকী উদাহরণ, এই বিধি উদাহরণের দাহাব্যে পূর্ব্বেকি অন্ধ্যাপ্তি এবং ব্যতিরেকব্যাপ্তি – এই বিধি ব্যাপ্তির নিশ্চমপূর্ব্বকই অন্ধ্যান হওয়ান দেই হলীয় হেতু ও অনুমান (৩) অব্যব্যতিরেকী। বেমন পর্বতে বিশিষ্ট ধ্য বেখিয়া বহিল অনুমান হলে পাকশালা প্রভৃতি দপক্ষ আছে এবং জল প্রভৃতি বিশক্ষও আছে। ঐ হলে যে হানে বিশিষ্ট ধ্য আছে, দেই দমন্ত হানেই বহিল আছে, বেমন পাকশালা — এইরূপে অবয়ী উদাহরণের সাহাব্যে বিশিষ্ট ধ্য নাই, বেমন জল — এইরূপে ব্যতিরেক ব্যাপ্তিনিশ্চমণ্ড হয়। স্বতরাং ঐরূপ হলে হেতু ও অনুমান অবহুব্যতিরেকী।

উদ্যোতকর মহর্বি-স্থানোক ত্রিবিধ অন্থগানের প্রথমতঃ এইরূপ ব্যাখ্যাই করিরাছেন। অনুমানের এইরূপ প্রকারত্ররের ব্যাখ্যা পরবর্ত্তী নব্য নৈয়াধিকদিগেরই উদ্ভাবিত নহে। "তত্বচিস্তামণি"কার গঙ্গেশ উদ্যোতকরের ব্যাখ্যা গ্রহণ করিয়াই অনুমানকে পূর্ব্বোক্তর্মণে ত্রিবিদ বলিয়া তাহার বিশদ ব্যাধ্যা করিয়াছেন। প্রদর্শিত "ব্যতিরেকী" অভ্যানের উদাহরণস্থলে কোন জীবিত ব্যক্তির শরীরে সাত্মকও নিশ্চর অবঞ্চ স্বীকার্য্য বলিয়া দেই শরীরবিশেষই "সপক" আছে, তাহাই "অবদ্বী উপাহরণ" হইবে, তাহার সাহায্যে "অব্যাব্যাপ্তি"র নিশ্চয় করিরাই অর্থাৎ "ৰাহা থাহা প্ৰাণাদিযুক্ত, দে সমস্তই দান্ত্ৰক, যেমন আমাৰ শৱীৰ" — এইরূপে "প্রাণাদিমৰ" হেতুতে "সাত্মকত্ব"রূপ সাংচ ধর্মের "অবরবাাগ্রি" নিশ্চর পূর্ববেই জীবিত ব্যক্তির শরীরমাত্রে সাত্মকত্বের অন্তমান হইতে পারে, স্কুতরাং "ব্যতিরেকী" বা "কেবলব্যতিরেকী" নামে কোন প্রকার হেতু বা অনুমান নাই, এই কথা বলিয়া অনেকে উহা মানেন নাই। প্রাচীন কাল হইতেই ভিন্ন ভিন্ন সম্প্রদায়ে উহা লইরা বহু বিচার হইরা গিরাছে। "তব্চিছাম্পি"কার গঙ্গেশ "বাতিরেকাছ্মান" প্রন্থে সেই সমস্ত বিচারের বিস্তৃত প্রকাশ করিয়াছেন। গঙ্গেশ চরম কথা বলিয়াছেন বে, যদিও ঐরপ স্থান কোনপ্রাকারে "অন্তরবাধি" নিশ্চর হুইতে পারে, কিন্তু তাহা বেধানে হয় নাই, কেবলমাত্র "ব্যতিরেকী উদাহরণে"র সাহাদ্যে "ব্যতিরেকব্যাপ্তি" নিশ্চরই হইরাছে, সেধানেও অনুমিতি হইরা থাকে, ইহা অনুভব্দিদ্ধ। অন্ততঃ দেইরূপ স্থলেও "কেবলবাতিরেকী" অনুমান অবশ্র স্থীকার্য্য। মীমাংসকগণ এরূপ হলে অহুমিতি স্থীকার করেন নাই; তাঁহারা এরূপ হলে "অর্থাপত্তি" নামে অতিব্রিক্ত প্রমাণ ও প্রমিতি বীকার করিরাছেন। সঙ্গেশ তাঁহার "অর্থাপত্তি" প্রছে শেই মতেরও বিশদ বিভারপূর্বক থণ্ডন করিয়াছেন। নবা নৈয়ায়িক রবুনাথ শিরোমণি মীমাংদক-মত-পক্ষপাতী হইয়া নিজে কেবল মাত্র "অম্বন্নী" অভুমানেরই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তাহার মতে দর্মাত্র "অব্যব্যাপ্রি" নিশ্চরপূর্ম্কেই অভুমান হর, এ জন্ত অনুমানমাত্রই "অব্যাত্রী"। গ্রেছনের প্রদর্শিত "ব্যতিরেকী" অভুমান স্থলে রখুনাথ মীমাংসকদিগের ভার "অর্গাপত্তি" নামে অতিরিক্ত জানই স্বীকার করিয়াছেন । কিন্তু রবুনাথের এই মত প্রকৃত ক্রায়মত নহে। উহা গৌতম মত বিকল্প। কারণ, মহর্ষি গোতম দ্বিতীয়ধ্যায়ে মীমাংসক-সম্মত "অর্থাপত্তি"র প্রমাণান্তরত্ব পশুন করিয়া "ঝর্থাপত্তি"কে অনুমানের মধ্যেই নিবিষ্ট করিয়াছেন।

গলেশের পূর্কবিত্রী মহানৈয়ায়িক উনয়নাচার্যাও হেতু ও অনুমানকে পূর্কোক্ত নামত্ররে তিবিধ বলিয়াছেন। তবে তিনি "ব্যতিবেকব্যাপ্তি" জানকে অনুমিতির কারণয়পে মানেন নাই। "অর্থাপত্তি" নামেও অতিরিক্ত প্রমাণ মানেন নাই। তাঁহার মতে সর্কত্রে "অবয়ব্যাপ্তি"র নিশ্চয়্ম পূর্ককই অনুমিতি হয়। ঐ অয়য়ব্যাপ্তিনিশ্চয় বে হলে "অয়য়য়হচার" মাত্র জ্ঞানজন্ম হয়, দেই হুলীয় অনুমান "অয়য়ী"। এবং বেধানে উহা "ব্যতিবেকসহচার" মাত্র জ্ঞানজন্ম হইবে, সেই হুলীয় অনুমান "ব্যতিবেক্টী"। এবং "অয়য়য়হচার" ও "ব্যতিবেকসহচার" এই দিবিধ "শহচার" জ্ঞানজন্ম হইলে দেই হুলীয় অনুমান "অয়য়য়য় হইলে দেই হুলীয় অনুমান "অয়য়য়য়য় হইলে দেই হুলীয় অয়য়য়ন শ্রের্যাতিবেক্টী"। সাব্যযুক্ত স্থানে হেতু

<sup>&</sup>gt;। বাতিবেকসংগ্রেণান্ত্রবাতির্নাহণালা (অসুমিতিনাথিতি)।—তথাচ বাতিবেকব্যাতিজ্ঞানং হেতুবের ন, কুতজ্জভাত্নিতাব্যাতিরিতি ভাব:। খনং বাতিবেক-প্রাম্প্রজ্ঞ-বুজ্নের্বাপ্রিজ্ঞাপ্রসাধ্যক্রের্বাণ বিস্তৃত্বি:। আচাব্যোগ্রেরজ্গানিতি তর্বা (আগনীনী)।

আছে, এইরপ জ্ঞানের নাম "অধ্যসহচারজ্ঞান"। দাধাশৃন্ত হানে হেতু নাই, এইরপ জ্ঞানের নাম "ব্যতিরেক সহচারজ্ঞান"। এই "সহচারজ্ঞান" ব্যাপ্তিজ্ঞানের অন্ততম কারণ। উদয়নাচাধ্য ঐ ব্যাপ্তিজ্ঞাহক "সহচারে"র তেদেই অন্থানকে প্রেরিজ নাম্ত্রের জিবির বিদ্যাছেন।
উদয়নের মতে "ব্যতিরেকসহচার" জ্ঞানের ছারা "অধ্যব্যাপ্তি"র নিশ্চয় পূর্বকই অন্থানিতি
জনো, ইহা নব্য স্থানের অনেক গ্রছে পরিক্ষাই আছে। উদয়নের "প্রায়কুস্থমাঞ্জনি" অছে ( ভৃতীয়
ভবকে ) অর্থাপত্তি বিচারে কিন্তু ইহা পরিক্ষাই নাই।

উদ্যোতকর প্রভৃতি পরবর্ত্তী জারাচার্যাগণ পূর্ব্বোক্ত প্রকারে হেতৃ ও অনুমান বিষয়ে নানা মততেদের স্বাষ্ট করিলেও ভাষ্যকার পূর্ব্বোক্ত জিবিধ নাম ও তাহাদিগের ঐকপ কোন ব্যাখ্যা করেন নাই। ভাষ্যকারের মতে হেতু দ্বিবিদ; —সাধর্ম্য হেতু এবং বৈধর্ম্ম হেতু। হেতুবাকাও পূর্নোক্ত নামগন্তে বিবিন। উদাহরণের ভেদেই হেতুবাক্যের ঐরপ ভেদ হইরা থাকে। পূর্ব-প্রদর্শিত "উৎপত্তিধর্মকত্বাৎ" এই প্রকার হেতুবাক্যাট সাধর্ম্মোদাহরণ হলে সাধর্ম্ম হেতুবাক্য ছইবে এবং বৈধর্ম্মোদাহরণ হলে উহা বৈধর্মাহেত্বাকা হইবে। ফলকথা, উদাহরণের ভেদে এক আকারের হেতুবাকোরও পূর্কোক্ত প্রকারকের হইবে এবং তাহা হইতে পারে। উদ্যোতকর এই কথার উল্লেখ করিয়া প্রতিবাদ করিয়াছেন যে, উদাহরণের ভেদে হেতুবাক্যের ঐ প্রকার ভেদই মহর্ষির বিবক্ষিত হইলে, মহর্ষির পরবর্তী বৈনর্য্যোদাহরণভত্তের ছারাই এই ভেদ ব্যক্ত হইতে পারে ; স্বতরাং মহর্দির এই স্থরটি নিরথকি হইর। পড়ে। ভাষ্যকার ইহা মনে করেন নাই। কারণ, হেতুবাকা দ্বিবির, এই নিরম আপনের জন্তও মহবির এথানে এই স্ত্রটি বলা আবশুক। স্থতরাং মহর্বি এখানে যথাক্রমে ছুইটি ভূত্তের দারাই দিবিধ হেতৃবাক্ষের লক্ষণ বলিয়াছেন। ফলকথা, প্রকৃত হলে উদাহরণস্থত্তের দারা হেতুর দ্বিবিধন্ব বুঝা গেলেও, মহর্ষি তাহা স্পষ্ট করিয়া বলিবার অক্ত অৰ্থাৎ হেতু ত্ৰিবিধ- নহে, খিবিধ, এই নিম্ন জ্ঞাপনের জন্ত এই সূত্ৰটি বলিয়াছেন। উদ্যোতকরও হেরাভাসের লক্ষণ-সূত্রগুলির প্ররোজন কি 💡 এই প্রথের উত্তরে পূর্বসূত্রে বলিয়াছেন বে, যদিও এই হেতৃলক্ষণের দারাই হেতুপদার্থের অবধারণ হওলান, হেদ্বাভাসগুলি নিরাক্ত হইয়াছে, অর্থাৎ দেওলি হেতু নছে, দেওলি "হেস্বাভাস" ইহা বুরা গিয়াছে অর্থাৎ যদিও ছেতুপনার্থের লক্ষণ বৃথিলেই "হেস্বাভাসে"র স্বরূপ বুঝা যায়, তথাপি "অনৈকান্তিক" প্রভৃতি নামে এই "হেস্কাভাদ"গুলি পঞ্বিণ,—এই নির্ম জ্ঞাপনের জ্ঞাই মহবি বথাখানে "হেস্কা-ভাদে<sup>®</sup>র পাঁচটি লক্ষণ-ছত্র বনিয়াছেন। উদ্যোতকরের এই কথার ক্সায় এখানেও ভাষাকারের পক্ষে ঐরপ কথা বলা বাইতে পারে। ফনকথা, মহবি বাক্যসংকেপ না করিয়া অন্ত স্থলের ন্তান এখানেও ছইটি সূত্রের দারা দিবিধ হেতুবাক্যেরই লক্ষণ বলিয়াছেন এবং উদাহরণের ভেদেই হেতৃবাক্যের এই দ্বিবিশ্ব মহর্ষির বিবক্তিত, ইহাই ভাষ্যকারের কথা। হেতৃপদার্থ এবং হেতৃবাক্য বে ভাষ্যকারের মতে পূর্ব্বোক্তরূপে বিবিধ এবং একই হেতৃপদার্থ উনাহরণের ভেদে "সাধন্মা-হেতু" এবং "বৈধর্ম্মা হেতু" হইতে পারে, ইহা নিগমন-ত্ত্র-ভাব্যেও স্পষ্ট আছে। "সাংখ্যা বৈগৰ্ম্ম হেড়্'' বা "অধ্যন্তভিরেকী" নামে ভৃতীয় প্রকার কোন হেড়ু ভাষ্যকার মানেন নাই।

একই স্থানে ছিবিব উদাহরণের সাহায্যে পূর্কোক্ত ছিবিব ব্যাপ্তিনিশ্চরকে অনুমিতির কারণ বণিয়া স্বীকার করা তিনি আবশুক মনে করেন নাই। কোন কোন নব্য নৈয়ান্ত্রিকও তাহা আবশুক মনে না করিয়া "অবস্ববাভিরেকী" নামে ভৃতীয় প্রকার কোন হেতু বা অগুমান মানেন নাই। উল্যোত-কর প্রভৃতি যাহাকে "অভ্যব্যতিরেকী" হেতৃ বিন্যাহেন, ভাষ্যকারের মতে তাহা "সারশ্য হেতু"ও হইতে পারে, "বৈবন্ধা হেতু"ও হইতে পারে। ভাষাকার "শেষবং" অত্যানের যাহা উদাহরণ দেখাইয়া আদিরাছেন, উদ্যোতকর প্রভৃতি তাহা গ্রহণ করেন নাই (পঞ্চম স্ক্রভাষা টিগ্লনী জুইবা)। দেখানে তাংপর্যাচীকাকার বাচস্পতি মিশ্র বলিয়াছেন যে, "শেষবং" অনুমান "ব্যতিরেকী" অংমানেরই নামান্তর। ভাষ্যকারের প্রদর্শিত "শেষবতে"র উদাহরণটি "অবর-ব্যতিরেকী", স্নতরাং উহা গ্রাহ্থ নহে। ভাষ্যকার কিন্ত "পরিশেষ" অনুমানকেই "শেষবং" বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। সেই স্থলীয় হেতু উদাহরণাত্মারে "দাধর্ম্ম ছেতু"ও হইতে পারে, ''বৈধৰ্ম্ম হেতু''ও হইতে পাৱে। ফলকথা, ''পরিশেষ'' অধুমান বা ভাষ্যকার-ব্যাখ্যাত ''শেষবং'' অধুমান দর্বাত্র "ব্যতিরেকী" অনুমানই হইবে, অর্থাৎ উহা "ব্যতিরেকী" অনুমানেরই নামান্তর, ইহা ভাষাকারের বাাখ্যায় প্রতিপন্ন হয় নাই। স্বতরাং ভাষাকারের ব্যাখ্যাত্সারে তাঁহার ঐ

উদাহরণ অসংগত হয় নাই। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও হেতুবাক্যকে "জন্মনী" ও "বাতিরেকী" নামে দ্বিবিধ বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তিনি স্ত্তের "দাধর্ম্ম" শব্দের ছারা "অব্যব্যাপ্তি" এবং "বৈধর্ম্মা" শব্দের ছারা ''ব্যতিরেকবাপ্তি'' ফলিতার্থ এহণ করিয়া স্ত্রেক্ষের সক্তরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তাহার মতে দ্বিধি ব্যাপ্তির ভেনেই হেতু দ্বিধিয়। এক হেতুতে দ্বিধি ব্যাপ্তির নিশ্চর ইইলে, সেই স্থলীয় হেতৃবাক্যের নাম "অবরব্যতিরেকী", মহর্ষি-ভূজে তাহাও স্পতিত হইয়াছে; ইহা মতান্তর বলিয়া তিনি উল্লেখ করিয়াছেন। উহা বৃত্তিকারের নিজের মত নহে।

"স্তান্মজনী"কার জন্নস্ত ভট্ট এখানে বলিয়াছেন বে, মহর্ষি হেতুপদার্থের লক্ষণ বলিয়াই হেতৃবাক্যের লক্ষণ স্চনা করিরাছেন। হেতৃপদার্থ কি, তাহা বলা প্রয়েজন এবং হেতৃপদার্থের স্থন্নপ বুৰিলে হেতৃবাকোর লক্ষণ সহজেই বুঝা বাইবে এবং "অবন্ন" প্রকরণ-বশতঃ শেষে তাহাই বুঝিতে হইবে। হেতুপদার্থের লকণপক্ষে কেহ কেহ হেতুলকণপ্তছরে পঞ্চমী বিভক্তি আগ করিয়া, ঐ হলে সপ্তমী বিভক্তিবুক্ত স্ক্রপাঠ করিতেন, এই কথা বলিয়া জনন্ত ভট্ট হেতু পদার্থের গক্ষণপক্ষেও স্থ্যে পঞ্চমী বিভক্তির কথকিং সংগতি ও আবগুকতা দেখাইরাছেন।

জন্মভট্ট আরও বলিরাছেন বে, মহর্বি গোত্দ অনুমানস্ত্রে (পঞ্ম সূত্রে) "তংপূর্বকং" এই কথার হারা ব্যাপ্তিনিশ্চয়ের উপার্মাত্র স্থচনা করিয়ছেন। এখানে হেতৃলক্ষণস্ত্তে "সাধ্য-সাধন" শব্দের হারা ঐ "ব্যাপ্তি"র অরূপও স্তচনা করিয়াছেন এবং "হেত্বাভাদ"কে পঞ্চিধ বলিয়া "ব্যাপ্তি" পঞ্চবিদ, ইহাও হুচনা করিয়াছেন। এক একটি "ব্যাপ্তি"র অভাবেই এক একটি "হেছাভাস" হওয়ায়, "হেৱাভাস" পঞ্বিধ হইরাছে। "হেহাভাসে"র কোন লঞ্জণ না থাকাই "ব্যাপ্তি"। তাহাই হেতুর সাধাসাধনতা। বাহা সাধ্যের সাধন অর্থাৎ সাধ্যের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট, তাহাই প্রকৃত হেতু। "হেত্বাভাদ" পদার্থে দাধ্যদাধনতা অর্থাৎ দাধ্যের "ব্যাপ্তি" নাই, এ জন্ম শেগুলি হেতু নহে। ফলকথা, মহিষ হেতুলকণ স্থত্তে "দাধাদাধন" শব্দের ছারা "ব্যাপ্তি"কেই গক্ষ্য করিয়াছেন এবং হেতৃ প্রাথের সামান্ত লক্ষণ বলিয়াছেন। পূর্ব হত্তে "উদাহর্ণ-দাদৰ্দ্মাং" এই কথার হারা এবং এই সূত্রের ছারা বথাক্রমে "অবহব্যতিরেকী" ও "কেবলব্যতি-বেকী" হেতুর বিশেষ লক্ষণ বলিয়াছেন। "কেবলাৰ্থী" নামে কোন হেতু নাই; মহর্বি তাহা বলেন নাই। কোন সম্প্রদার একমাত্র "অবরব্যতিরেকী" হেতৃই স্বীকার করিয়াছেন। তাহার। বলিয়াছেন যে, মহর্ষি গোতম ত্ই স্তেরর দারা "অবয়ব্যতিরেকী" হেতুরই লক্ষণ বলিয়াছেন। কারণ, "কেবলায়রী" এবং "কেবলবাতিরেকী" নামে কোন প্রকার হেতু নাই, উহা স্বীকার ক্রিবার কোন'ই প্রোছন নাই। মহার্ষি পূর্বাস্ত্তের ছারা "অধ্য়" এবং পরস্ত্তের ছারা "ব্যতিরেক" নিরূপণ করিয়৷ ছুই স্থারে এক বাক্যে "অব্যুব্যতিরেকী" হেতুরই নিরূপণ করিরাছেন এবং ভাষ্যকারেরও ভাহাই মত। কারণ, ভাষ্যকার "কিমেতাবদ্ধেতুলকণমিতি, নেত্যুচাতে" এই কথার দারা এই স্ত্রের অবতারণা করিয়া পূর্বাস্থ্যের সহিত এই স্থ্যের একবাকাভাবেই ব্যাথ্যা করিয়াছেন এবং উভয় হতে তিনি হেতৃবাকোর একই প্রকার উনাহরণ বলিগাছেন। তাহার প্রদর্শিত হেত্বাকাটি দ্বিবিধ উদাহরণের দোগে "অবয়বাতিরেকী"। স্তরাং বুঝা নাম, ভাষ্যকারও একমাত্র "অব্যব্যতিরেকী" হেতৃই মহর্ষির সমত বলিয়া ব্যাখ্যা করিরাছেন।

জনম্বভট্ট এই মতের উল্লেখ করিয়া বলিয়াছেন যে, "কেবলব্যতিরেকী" হেতু অবগু স্বীকার্য্য, নচেং আল্লা প্রভৃতি পদার্থদাধন দন্তব হব না। ভাষ্যকার পূর্ব্বে (অনুমান-স্ত্র ভাষ্যে) আল্লার অনুমানে "কেবলব্যতিরেকী" হেতৃকেই আশ্রন্ন করিরাছেন, স্থতরাং "কেবলব্যতিরেকী" হেতৃ ভাষাকারেরও সমত বলিয়া বুঝা বার। তাহা হইলে এই স্ত্রের ছারা ভাষ্যকার সেই "কেবল-ব্যতিরেকী হৈতুরই ব্যাথ্যা করিরাছেন, ইহা বুঝিতেই হইবে। ফলকথা, জন্মস্তভট্ট "কেবল-বাতিরেকী" হেতুর সমর্থন করিয়া হেতুকে "অব্বয়বাতিরেকী" এবং "কেবলবাতিরেকী" এই নামছরে ছিবিধ বলিয়াছেন। "কেবলাব্য়ী" বা "অব্য়ী" নামে কোন হেতু বা অনুমান মানেন নাই। বস্ততঃ শহর্ষি ছুই স্ট্রের দারা একযোগে একপ্রকার হেতুর লক্ষণই বলেন নাই। একমাত্র লকণই তাহার বক্তব্য হইলে, তিনি এক স্তের ছারাই তাহা বলিতেন। মহর্ষি অক্সত্তও ছই স্থানের শারা একমাত্র লক্ষণ বলেন নাই। পরস্তু ভাষ্যকারের মতে হেতৃ যে দিবিৎ, ইহা নিগদন-পুজভাষো স্পষ্ট আছে, স্মৃতরাং ভাষাকার হেতুকে একপ্রকার বলিয়াই ব্যাখ্যা করিলাছেন, ইহা কথনই বলা যায় না। এবং নিগমন-ত্তভাষ্যে ভাষ্যকার পৃথক্ভাবে দিবিধ হেতুবাক্যের প্ররোগ প্রদর্শন করায়, তিনি যে একই হলে "অব্যব্যতিরেকী" নামে একপ্রকার হেত্বাকাই এখানে প্রদর্শন করিয়াছেন, ইহাও বলা যায় না। (নিগ্মনস্ত্র-ভাষা জটবা)। ভাষ্যকার "অবর-ব্যতিরেকী" নামে তৃতীয় প্রকার কোন হেতু মানেন নাই, এ কথা পূর্নেই বলা হইয়াছে। জয়ন্ত-ভট্টের স্তা ব্যাখ্যার বক্তবা এই বে, হেতুপদার্থের লক্ষণ পক্ষে স্ত্রে পঞ্চমী বিভক্তির সমাক্ সংগতি হয় না। পরস্ত "অবয়ব" প্রকরণবশতঃ এখানে ছিতীয় অবয়ব হেত্বাকোর লকণই মহারব ম্থা বক্তবা, স্তরাং এই ছই স্তেরে ছারা প্রকরণাস্থপারে হেত্বাকোর লকণই ম্থাতঃ বুলিতে হইবে। তাহাতে হেত্পদার্থের অরূপ এবং ভেদও বুঝা বাইবে। প্রাচীন ছায়াচার্য্য উদ্যোতকরও হেত্বাকোর লক্ষণ পক্ষেই স্থার্থ বর্ণন করিয়া ইহার ছারাই হেত্পদার্থের অরূপও প্রকাটত হইয়াছে, ইহাই বলিয়া গিয়াছেন। হেত্বাকো বে পঞ্চমী বিভক্তির প্রবেগ করা হয়, ঐ পঞ্চমী বিভক্তির ছারাই দেখানে হেত্পদার্থের হেত্ছ বা ছাপকত্ব বুঝা বায়। পঞ্চমী বিভক্তিরণ ঐরূপ অর্থে "নিরুত্লকণা" থাকায় হেত্বাকো পঞ্চমী বিভক্তিরই প্ররোগ করিতে হইবে।

"তত্তিস্তামণি"কার গঙ্গেশ বলিয়াছেন যে, হেতুবাক্যস্থলে সর্বাত্ত হেতুবোধক শব্দের হেতুজানে লক্ষণাই বাদীর অভিপ্রেত। কারণ, হেতুপদার্গের জানই বস্ততঃ অন্তমানে হেতু হইয়া থাকে। হেতৃপদার্থ অসুমানের হেতৃ হয় না। স্নতরাং পঞ্মী বিভক্তির অর্থ বে হেতৃত্ব, তাহাতে হেতৃ-পদার্থের জন্বন্ত সম্ভব সহে বলিয়া, হেতুবোধক শক্তের নারা লক্ষণার সাহাব্যে হেতুজ্ঞান বুকিতে হইবে এবং পঞ্নী বিভঁতিৰ দারা দেখানে "कাপাত্ব" বুঝিতে হইবে। বেমন "পর্যতো বহিমান্" এইরপ প্রতিজ্ঞার পরে "ব্মাৎ" এইরপ হেত্বাক্য বলিলে, দেখানে "ব্ম" শক্ষের হারা বুরিতে হইবে—গুম্জান। পঞ্মী বিভক্তির দারা বুরিতে হইবে—জ্ঞাপার, গুম্জান বহির জান জন্মার, এ জন্ত ব্যক্তানটি জাগক, বহি তাহার জাপা। তাহা হইলে পূর্ব্বোক্ত প্রতিজ্ঞাবাক্য ও হেতুবাকোর মিলনে উহার হারা বুঝা বাইবে — "ধুমজ্ঞানের জ্ঞাপা গে বহিল, সেই বহিলিপিট পর্বত"। দীবিতিকার রঘুনাথ শিরোমণি প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের বিলনে একটি বিশিষ্ট অর্থের বোৰ জন্মে, এই প্রাচীন মত স্বীকার না করিলেও "প্রতিজ্ঞা" ও "হেতুবাকোঁর একবাকাতা কথঞ্জিৎ স্বীকার করিয়াছেন। কিন্তু তিনি হেতুরাক্যস্থ হেতুরোধক শব্দের হেতুজানে লক্ষণা খীকার করেন নাই। তিনি গঙ্গেশের ঐ মতের অপরিহার্য্য অত্রপপত্তি প্রদর্শন করিয়াছেন। রবুনাথ নব্য মত বলিয়া নিজ মত ব্যক্ত করিয়াছেন বে, বখন হেতুবাকাস্থ পঞ্চমী বিভক্তিতেও লক্ষণা স্বীকার করিতে হইবে, তথন ঐ পঞ্চমী বিভক্তির ছারাই লক্ষণার সাহায়ে "জ্ঞানজ্ঞাপ্যস্ক"রূপ অর্থ বুঝিরা "প্রতিজ্ঞা" ও "হেতুবাক্যে"র মিলনে পূর্ব্বোক্ত প্রকার বোগ হইতে পারে। স্থতরাং সর্বাত্র হেতুবাক্যস্থ পঞ্চমী বিভক্তিতেই "জানজাপার"রপ অর্থে লক্ষণা বুরিতে হইবে। হেতু-বোধক শব্দের দ্বারা হেতুপদার্থই বুর্রিতে হইবে।

প্রাচীন মতে দর্মত হেত্বাকান্ত পঞ্চনী বিভক্তির অর্থ হেত্ব বা দাবনৰ। উহার ফলিতার্ম—
ভাপক্ষ। ঐ ভাপক্ষের সহিত হেত্পদার্ম ও দাধা ধর্মের সম্প্রবিশেষে অবর বোনই প্রাচীনদিগের সমত। স্তেরাং "ধুমাৎ" এইরপ বাক্যের দারা ধ্নরপ হেত্ পদার্থের বে ভাপকৃষ্ক, তাহা
বুবা যার, অর্থাৎ "ধৃম ভাপক" ইহা বুবা যায়। তাহাতেই মধ্যম্ভের জিল্ঞাসা নিবৃত্তি হয়।
ভাপকৃষ্ক বিশিতে এখানে ভানজনক ভানের বিষয়ৰ। স্কৃত্যাং উহা হেত্ পদার্থেই থাকে।

 <sup>।</sup> কেতৃহালৌ প্ৰথমী লাক্ষণিকী।—স্বৰ্থনীনিতি। কেতৃহং আপ্ৰকৃত্বং আলিলা আলাভাবেঃ প্ৰিপ্ৰবং—
আপ্ৰামী।

ভাষাকারের প্রদর্শিত "উৎপত্তিধর্মকস্বাৎ" এই বাক্যের ছারা উৎপত্তিধর্মকত্ব জ্ঞাপক, ইহা বুখা যার। ৩৫4

## সূত্র। সাধ্যসাধর্ম্যান্তদ্ধর্মভাবী দৃষ্টান্ত উদাহরণম্॥৩৬॥

অনুবাদ। সাধ্যধর্মীর সহিত সমানধর্ম প্রযুক্ত সেই সাধ্যধর্মীর ধর্মটি যেখানে বিদ্যামান থাকে, এমন দৃষ্টাস্ত পদার্থের বোধক বাক্যবিশেষ উদাহরণ, (সাধর্ম্মোদাহরণ-বাক্য)।

বিবৃতি। যে ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া যে ধর্মাকে অমুমানের দ্বারা বুঝাইতে হইবে সেই ধর্মাবিশিষ্ট দেই ধর্মাকে বলে "সাধাধর্মা" এবং সেই ধর্মীতে সেই ধর্মাটকে বলে "সাধাধর্মা"। "সাধ্য" বলিলে এই সাধা ধর্মা অথবা এই "সাবাধর্মা"কে বুঝিতে হইবে। থেমন নৈরায়িক শব্দরুপ ধর্মাকে অনিতাত্বরূপ ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া অমুমানের দ্বারা বুঝাইতে গেলে, সেধানে অনিতাত্ববিশিষ্ট শব্দই নিয়ায়িকের "সাধাধর্মা" এবং ঐ অনিতাত্ব ধর্মাই "সাধাধর্মা"। নৈরায়িক প্রথমতঃ (১) "শব্দ অনিতা", এই কথার দ্বারা ঐ সাধাধর্মীকে প্রকাশ করিবেন। উহাই তাহার "সাধানির্দেশ", উহারই নাম প্রতিজ্ঞা"। পরে শব্দ অনিতা অর্থাৎ শব্দে অনিতাত্ব ধর্মা আছে, তাহার জ্ঞাপক কি 

 এই প্রধান্তর্মারে নৈয়ায়িক বলিবেন,—(২) উৎপত্তিধর্মাকত্ব জ্ঞাপক, অর্থাৎ উৎপত্তিধর্মাকত্বর অ্লাপক। নেয়ায়িকের এই দ্বিতীয় বাকাই (উৎপত্তিধর্মাকত্বর জ্ঞাপক) তাহার হেতুবাকা।

দে যকণ পদার্থের উৎপত্তি হয়, উৎপত্তি তার্যাদিগের ধর্ম। স্থতরাং দেই দকল পদার্থকে "উৎপত্তিধর্মক" বলা যার। তারা হইলে দেই দকল পদার্থে "উৎপত্তিধর্মক" নামে ধর্ম আছে, এ করাও বলা যার। নৈরায়িকের বক্তব্য এই যে, যে পদার্থ উৎপত্তিধর্মক অর্গাৎ যাহার উৎপত্তি হয়, তারা অনিতা পদার্থ। শব্দের রখন উৎপত্তি হয়, তখন শব্দও অনিতা পদার্থ, শব্দ কথনই নিতা পদার্থ ইইতে পারে না। উৎপত্তি হইলেই যে দে পদার্থ অনিতা হইবে, তারা বৃথিব কিরপে ? এ জন্ম নৈরায়িক শেবে দৃষ্টান্ত প্রদর্শন করিবেন। নৈরায়িক বলিবেন যে, (৩) "বার্ধা উৎপত্তিগর্মক, তারা অনিতা; যেনন হালী প্রভৃতি ক্রম"। নৈরায়িকের ঐ কথার তাৎপর্যার্থ এই যে, যে সকল পদার্থের উৎপত্তি হয়, দেগুলিকে ত অনিতাই দেখা যার। ঐ যে কুন্তুকারগণ ছালী প্রভৃতি ( হাড়ী কলদ প্রভৃতি) প্রস্তুত ক্রিভেছে, ঐগুলি কি নিতা পাদর্থ ? ঐগুলি ত দর্মনম্মত অনিতা পদার্থ। উর্গানিগের উৎপত্তি হইতেছে, স্থতরাং উর্বা উৎপত্তিধর্মক। তারা হইলে ঐ সকল দৃষ্টান্ডেই বুঝা গেল যে, উৎপত্তিধর্মক হইলেই দে পদার্থ অনিতা হইবে। মর্থাৎ উৎপত্তিধর্মক লাখন এবং অনিতাম্ব তারার সাধ্যবর্ম, ইহা ঐ সকল দৃষ্টান্ডেই বুঝা গিয়াছে। নৈরায়িকের ঐ ভৃতীর বাক্যের নাম "উদাহরণ-বাক্য"। এই স্থলে "উৎপত্তিধর্মকত্ব" এই ধর্মটি নৈরায়িকের সাধ্যধর্মী অনিতা শব্দ এবং হালী প্রভৃতি দৃষ্টান্ত,—এই উভরেই আছে;

কোন নিতা পনার্থে নাই, এ বছ ঐ ধর্মটি সাধাধর্মীর সহিত দৃষ্টান্ত পনার্থের "সাধর্ম্য" বা সমান ধর্ম। ঐ উংপত্তিবর্মকত্বরূপ সাধর্ম্য প্রযুক্ত অর্থাৎ ঐ ধর্মটি আছে বলিয়া, হালী প্রস্তৃতি দৃষ্টান্তে অনিতাত্ব ধর্ম বিদ্যমান আছে। ফলিতার্থ এই যে, ঐ উংগত্তিধর্মকত্ব থাকিলেই সেথানে অনিতাত্ব ধর্ম বিদ্যমান বাকে, ইয়া ঐ স্থানী প্রভৃতি দৃষ্টান্তের ব্রা গিয়াছে; তাহা হইলে ঐ দৃষ্টান্তের বোধক প্র্যোক্ত প্রকার ভৃতীয় বাক্য নৈয়ায়িকের "উদাহরণ-বাক্য" হইবে। ঐ উদাহরণ-বাক্য প্র্যোক্তরূপ সাধর্ম্যা-প্রযুক্ত বলিয়া উয়াকে বলে "সাধর্ম্যোদাহরণ-বাক্য।"

ভাষা। সাধ্যেন সাধর্মাং সমানধর্মতা, সাধ্যসাধর্ম্মাৎ কারণাৎ তদ্ধর্মভাবী দৃষ্টান্ত ইতি। তন্ত ধর্মন্তন্ধর্মঃ। তন্ত, সাধ্যন্ত। সাধ্যঞ্চ দিবিধং,—ধর্মিবিশিষ্টো বা ধর্মঃ শব্দস্তানিত্যন্তং, ধর্মবিশিষ্টো বা ধর্মী, ক্ষনিত্যঃ শব্দ ইতি। ইহোত্তরং তদ্গ্রহণেন গৃহত ইতি। কন্মাৎ ? পৃথগ্রধর্মবচনাৎ। তদ্ধর্মন্ত ভাবন্তন্ধর্মভাবঃ, স যন্মিন্ দৃষ্টান্তে বর্ততে স দৃষ্টান্তঃ সাধ্যসাধর্ম্মান্ত্রপতিধর্মকত্বাৎ তদ্ধর্মভাবী ভবতি, স চোদাহরণ-মিয়তে। তত্র যত্ত্রপদ্যতে তত্ত্রপতিধর্মকং, তচ্চ ভূবা ন ভবতি আলানং জহাতি নিরুধ্যত ইত্যনিত্যম্। এবমুৎপতিধর্মকত্বং সাধ্যনিত্যহং সাধ্যং, সোহয়মেকিমিন্ দ্বার্মির্মায়োঃ সাধ্যসাধ্যভাবঃ সাধর্মাদ্ব্যবন্ধিত উপলভ্যতে, তং দৃষ্টান্তে উপলভ্যানঃ শব্দেহ্বপত্রিধর্মকত্বাদনিত্যঃ স্থাল্যাদিবদিতি।

উদাব্রিয়তে তেন ধর্মায়োঃ দাধ্যদাধনভাব ইত্যুদাহরণম্।

অনুবাদ। সাধ্যধর্মীর সহিত অর্থাৎ যে ধর্মীকে কোন ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া অনুমানের বারা সিন্ধ করিতে হইবে, সেই ধর্মীর সহিত সাধর্ম্য কি না—সমান-ধর্মতা অর্থাৎ সমান ধর্ম। সাধ্যসাধর্ম্যরূপ প্রয়োজকবশতঃ অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত সাধ্যধর্মীর সমান ধর্মীট আছে বলিয়া, সেই সাধ্যধর্মীর ধর্মটি ( সাধ্যধর্মীটি ) যেখানে বিন্যমান আছে, এমন পদার্থ দৃষ্টাক্ত হয়। ( "তন্ধর্মভারী" এই সূত্রোক্ত বাক্যের পদার্থ কর্নিন্পূর্বক ব্যাখ্যা করিতেছেন )। তাহার ধর্ম্ম "তন্ধর্ম"। তাহার কি না—সাধ্যের অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত সাধ্যধর্মীর। "সাধ্য" কিন্তু দ্বিবিধ, (১) ধর্ম্মিবিশিষ্ট ধর্ম্ম অর্থাৎ কোন ধর্ম্মগত কোন ধর্ম্ম, ( যেমন ) শব্দের অনিত্যক অর্থাৎ শব্দরূপ ধর্ম্মিগত আনিত্যকরপ ধর্ম্মিবিশিষ্ট ধর্মী। এই সূত্রে "তৎ" শব্দের দ্বারা উত্তরটি অনিত্যকরপ ধর্ম্মিবিশিষ্ট শব্দরূপ ধর্মী। এই সূত্রে "তৎ" শব্দের দ্বারা উত্তরটি

অর্থাৎ শেষোক্ত ধর্মবিশিক্ট ধর্মিরূপ সাধ্য বুঝা বায়। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর)
"ধর্ম্ম" শব্দের পৃথক্ উরেশ্বরশতঃ। অর্থাৎ সূত্রে "তন্ধর্ম ভাবী" এই স্থলে "তৎ"
শব্দের হারা বিদি সাধ্য ধর্ম বুঝানই মহর্মির অভিপ্রেত হইত, তাহা ইইলে আর
"ধর্ম্ম" শব্দ পৃথক্ বলিতেন না, "ভদ্ ভাবী" এইরূপই বলিতেন। তন্ধর্মের ভাব
"তন্ধর্মভাব"। তাহা অর্থাৎ সেই সাধ্যধর্মার ধর্ম যে সাধ্যধর্মা, তাহার ভাব কি না
—বিদ্যমানতা যে দূন্টান্ত পদার্থে আছে, সেই দূন্টান্ত (প্রদর্শিত স্থলে) উৎপত্তিধর্ম্মকহরূপ সাধ্যসাধর্ম্মা প্রযুক্ত "তন্ধর্মভাবী" আছে। (অর্থাৎ প্রদর্শিত স্থলে স্থানী
প্রভৃতি দূন্টান্তে উৎপত্তিধর্মকহরূপ ধর্মা আছে, উহা সাধ্যধর্মী অনিত্য শব্দেও আছে,
স্তরাং ঐ ধর্ম্মটি শব্দ ও স্থালী প্রভৃতির সমান ধর্ম্ম এবং ঐ ধর্ম্মটি থাকিলেই
সেধানে অনিত্যহ-ধর্ম থাকে, ইহা স্থালী প্রভৃতি দূন্টান্তে বুঝা গিয়াছে। এ জন্ম
পূর্বেরাক্ত উৎপত্তিধর্মকহরূপ সমান ধর্মপ্রযুক্ত স্থালী প্রভৃতি দূন্টান্ত "তন্ধর্মভাবী"
অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত সাধ্যধর্মীর ধর্মা যে অনিত্যহ, তাহার ভাব কি না—বিদ্যমানতা ঐ
দূন্টান্তে আছে)। তাহাই অর্থাৎ তাদৃশ দূন্টান্তবোধক বাকাবিশেষই উদাহরণ
বলিয়া অর্থাৎ "সাধর্ম্যোদাহরণ বাক্য" বলিয়া অভিপ্রেভ হইয়াছে।

সেই স্থলে অর্থাৎ প্রদর্শিত স্থলে যাহা উৎপন্ন হন্ত, তাহা উৎপত্তিধর্মক, তাহা বিদ্যমান থাকিয়া অর্থাৎ উৎপত্তির পূর্বেও বে কোনরূপে বিদ্যমান থাকিয়া উৎপন্ন হয় না (এবং) আত্মাকে অর্থাৎ নিজের সর্রূপকে ত্যাগ করে, নিরুদ্ধ হয় অর্থাৎ অত্যন্ত বিনষ্ট হইয়া যায়; তাহার কোনরূপ সন্তা থাকে না, এজন্ম অনিতা। এইরূপ হইলে উৎপত্তিধর্মকত্ব হেতু, অনিতাহ সাধ্যমর্ম। ধর্মাহয়ের অর্থাৎ অনিতাহ এবং উৎপত্তিধর্মকত্ব এই ছুইটি ধর্মের সেই এই সাধ্য-সাধ্য-ভাব সাধ্যম্ম্যপ্রস্কুল ব্যবস্থিত বলিয়া এক পদার্থে অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থে উপলব্ধি করে। তাহাকে অর্থাৎ ঐ ছুইটি ধর্মের পূর্বেবাক্ত সাধ্যসাধন ভাবকে দৃষ্টান্ত পদার্থে উপলব্ধিকরতঃ শব্দেও অনুমান করে। (কিরূপে অনুমান করে, তাহা বলিতেছেন) শব্দও উৎপত্তিধর্মক বলিয়া স্থালী প্রভৃতির ন্যায় (হাড়ী কলস প্রভৃতি উৎপত্তিধর্মক বন্ধর যায়) অনিতা।

তাহার দ্বারা অর্থাৎ সেই বাক্যবিশেষের দ্বারা ধর্ম্মবয়ের সাধ্যসাধন ভাব উদাহত (প্রদর্শিত) হয়, এজতা "উদাহরণ" অর্থাৎ "উদাহরণ" শব্দের এইরূপ ব্যুৎপত্তিলভ্য অর্থ গ্রহণ করিয়া, উহার দ্বারা বুঝিতে হইবে—উদাহরণ-বাক্য এবং উহার দ্বারাই উদাহরণ বাক্যের সামান্ত লক্ষণ বুঝিতে হইবে।

টিপ্লনী। "প্রতিজ্ঞা"-বাক্যের পরেই "হেতু"-বাক্যের প্রয়োগ করিয়া দেই হেতু পদার্থে সাধ্য ধর্মের ব্যাপ্তি প্রদর্শন করা আবন্তক। কারণ, দাহা সাধ্যধর্মের ব্যাপ্তিশৃক্ত বা ব্যতিচারী পদার্থ, তাহা হেডু হয় না। এ ব্যাপ্তি প্রদর্শন উদাহরণ-বাক্য ব্যতীত হয় না, এ জন্ত মহর্ষি হেডু-বাক্যের লক্ষণের পরেই ক্রমপ্রাপ্ত "উদাহরণ-বাক্যের" লক্ষণ বলিরাছেন। "উদাহরণ" শব্দের ছারা দৃষ্টাস্ত পদার্পও বুঝা বার; কিন্ত এখানে "উদাহরণ" শব্দের বারা "উদাহরণ-বাক্য" বুঝিতে হইবে। কারণ, মহর্ষি "উদাহরণ" নামক তৃতীর অবয়বের লকণই এই স্থতের দারা বলিয়াছেন। "অবয়ব" বাকাবিশেষ, স্নৃতরাং দৃষ্টান্ত পদার্থ "অবয়ব" হইতে পারে না। যে বাক্যের ছারা ছুইটি ধর্মের সাধাসাধন-ভাব উদাহত অগাৎ প্রদর্শিত হয়, এইরূপ ব্যুৎপত্তিসিদ্ধ "উদাহরণ" শব্দের সারাই সূত্রে "উদাহরণ" নামক তৃতীয় অবনবের সামান্ত লক্ষণ সূচিত হইরাছে। তাই ভাষ্যকারও সর্বনেবে স্থয়োক্ত "উদাহরণ" শব্দের পূর্ব্বোক্ত ব্যুৎপত্তি প্রদর্শন করিয়া, মহর্বি-স্থৃতিত উনাহরণ-বাক্যের সামাক্ত লক্ষণ ব্যাখ্যা করিয়া গিয়াছেন। এই উনাহরণ-বাক্য দ্বিবিধ;— "সাধর্ম্যোলাহরণ" এবং "বৈধর্ম্যোলাহরণ"। উল্যোতকর প্রভৃতি পরবর্ত্তী স্বায়াচার্য্যগণ ব্যাক্রমে ইহাকেই বলিয়াছেন — "অৰ্থী উদাহরণ" এবং "বাতিরেকী উদাহরণ"। উদাহরণের বিবিধত্ব বিষয়ে সকলেই একমত। "হেতু"কে ত্রিবিধ বলিলেও "উদাহরণকে" কেহই ত্রিবিধ বলেন নাই। উদাহরণ-বাক্য-বোধ্য দুঠান্ত পৰাৰ্থণ পূৰ্বেল জ প্ৰকারে ছিবিধ। দুষ্ঠান্ত পদাৰ্থ কাহাকে বলে, মংখি তাহা পূর্ব্বে বলিয়াছেন। এখানে সেই দুষ্টান্ত-বোধক বাকাবিশেষকেই "উনাহরণ-বাকা" বলিয়াছেন। দুটাত পদার্থ কথনই উদাহরণ-বাকা হইতে পারে না, মহর্ষি তাহা বলিতে পারেন না, স্কুতরাং সূত্রে "দৃষ্টান্ত" শন্দের দারা বুঝিতে হইবে—দৃষ্টান্তবোধক বাক্য। প্রাচীন ভাষার এইরূপ লাক্ষণিক প্রয়োগ প্রচুর দেখা যায়। উদ্যোতকর প্রভৃতিও এখানে এইরূপই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। মহবি এই স্থাত্তর বারা "নাধর্ম্মোনাহরণ"-বাক্যের লক্ষণ ব্যক্ত করিয়াছেন। কিন্তুপ দুঠাস্ক-বোধক বাক্যবিশেষ "শাধর্ম্মোদাহরণ" হইবে, তাহা বলিবার জন্ত মহর্ষি বলিয়াছেন—"শাখ্যসাধর্ম্মাৎ তদ্বপ্রতাবী দৃষ্টান্তঃ"। ভাষ্যকার "সাধ্যেন সাধর্ম্মাং" এই কথার ছারা সংক্রেপে ঐ দৃষ্টান্তের বাাথ্যা করিয়া শেষে অপদ বর্ণনার ছারা স্থতের বিশদার্থ বর্ণন করিয়াছেন।

যাহা অনুমানের ছারা সাধন করিতে হইবে, তাহাকে বলে "সাধ্য"। শস্কৃতত অনিতাপ্ত ধর্মন্ত "সাধ্য" হইতে পারে, আবার অনিতাপ্তবিশিষ্ট শন্ধন্ত সাধ্য হইতে পারে। শন্ধ সিদ্ধা পদার্থ হইবেও অনিতা বলিয়া সর্ক্ষমিদ্ধ নহে। কারণ, মীমাংসকগণ শন্ধকে নিতা পদার্থ বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। নৈয়ায়িক মীমাংসকের সহিত বিচারে শন্ধকে অনিতা বলিয়া সাধন করিতে পোলে, অনিতাপ্তবিশিষ্ট শন্ধকেও "সাধ্য" বলা যায়। মহর্ষি প্রায় সর্ক্ষান্তই এই অভিপ্রায়ে "সাধ্যমন্ত্রিবিশিষ্ট শন্ধকেও "সাধ্য" বলা যায়। মহর্ষি প্রায় সর্ক্ষান্তই এই অভিপ্রায়ে "সাধ্যমন্ত্রিবিশিষ্ট দর্মান্ত শব্দের প্ররোগ করিয়া সিয়াছেন। তাই ভার্যকার এখানে "সাধ্য"কে বিবিধ বলিয়া অর্থাৎ কোন ধর্মিগত ধর্মা, অথবা সেই ধর্ম্মনিশিষ্ট সেই ধর্ম্মী, এই উত্তর অর্থেই "সাধ্য" শন্ধের প্ররোগ হয় বলিয়া মহর্ষির অভিপ্রায় ব্যক্ত করিয়াছেন। এই স্থ্যে "সাধ্য" শন্ধের ছারা ধর্মবিশিষ্ট ধর্মিয়প সাধ্যকেই বুঝিতে হইবে। কারণ, উৎপত্তি-

ধর্মাকত্ব প্রান্থতি হেতৃ পদার্থ তাহারই সাধর্ম্ম হইতে পারে, সাধ্যধর্মের সাধর্ম্ম হইতে পারে না ; কোন স্থলে হইলেও সেইরূপ সাধর্ম্ম এখানে বিবক্তিত নহে। বে ধর্মীকে কোন ধর্মবিশিষ্ট বিশিয়া সিদ্ধ করিতে হইবে, সেই ধর্মীর সহিত দৃষ্টান্ত পদার্থের যেটি সমান ধর্ম, তাহাই

এখানে "সাধ্যসাধর্ম্ম"। ফলিতার্থ এই বে, কেবলমাত্র সাধ্যবর্মীর সহিত দৃষ্টাক্ত পদার্থের নাহা কেবল মাত্র সাধর্ম্ম ( বৈধর্ম্মা নহে ), তাহাই এই হুত্রে "সাধ্যসাধর্ম্মা"। এখানে "সাধ্য" শক্ষের

দারা যদি ধমিরপ সাব্যই বুঝিতে হয়, তাহা হইলে "তদ্ধর্মভাবী" এই হলে "তং" শব্দের দারা

পুর্ব্বোক্ত ধর্মিক্রপ দাব্যই বুঝিতে হইবে। কারণ, "তং" শব্দের দারা পুর্বোক্ত পদার্থ ই বুঝিতে হয়। উদ্যোতকর প্রভৃতি এইরূপ যুক্তির দারা স্থান্তাক্ত "তং" শব্দের অর্থ নির্দ্ধারণ করিলেও

বদি কেহ পরবর্ত্তা হত্তিকার বিশ্বনাথ প্রান্থতির ছার প্রাধান্ত তব সংবাধ প্রভাৱপ অর্থের ব্যাখ্যা

করিয়া, এখানে "সাধ্য" শব্দের দারা সাধ্যধর্ষেরই ব্যাখ্যা করেন এবং "তন্ধর্মভাবী" এই স্থলে "তন্ধর্ম" শব্দের দারা তাহার ধর্মা না বুকিয়া, দেই সাধ্যক্ষপ ধর্মকেই বুক্তেন এবং সেইক্রপ

বাাখ্যা করেন, তাহা হইলে দে ব্যাখ্যা সংগত নহে, এত দুর চিন্তা করিয়া ভাষ্যকার একটি

বিশেষ যুক্তির উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন। ভাষাকারের সে যুক্তির মর্ম্ম এই যে, যদি স্থাত্র "তুখ" শব্দের ছারা সাধ্যমন্ত্রই মহর্ষির বিবক্ষিত হইত এবং পূর্ববৈত্রী "সাধ্য" শব্দের ছারাও সাধ্যমন্ত্রী

বিবক্ষিত হইত, তাহা হইলে আর "ধর্ম" শব্দের পৃথক উরেধ করিতেন না। "তদ্ভাবী"

এইরূপ কথা বলিলেই মহযির বক্তব্য বলা হইত। মহর্ষি যখন "তদ্ভাবী" না বলিরা "তদ্ধর্মাভাবী" এইরূপ কথা বলিয়াছেন, তখন বুঝা যায়, "তং" শব্দের হারা সাধ্যধর্মীই ওাঁহার বিব্যক্তি।

"তক্ম" বলিতে সেই সাধ্যবন্ধীর ধর্ম অর্থাৎ সাধ্যধর্ম। "তক্ম" বলিতে সেই সাধ্যক্ষপ ধর্ম

বুনিলে, সে পকে "ধর্ম" শব্দের প্রকৃত দার্থকতা থাকে না, ইহাই ভাষ্যকারের গৃঢ় তাৎপর্য্য। এথানে ভাষ্যকারের এই কথার ছারা মহর্ষি যে সাধ্যধর্মকেও "দাধ্য" বলেন অর্থাৎ তাঁহার

"সাথা" শব্দের ছারা সাধ্যপর্য অর্থও কোন হলে ব্যাখ্যা করা বাইতে পারে, ইহা ভাষাকারেরও মত বলিয়া বুঝা যায়। তাহা না হইলে এখানে ভাষাকার মহর্ষি-স্থ্রোক্ত "তৎ" শব্দের দারা ধর্মিরূপ

সাধ্যই বুঝিতে হইবে, এই কথা বলিতে এবং তাহার হেতু দেখাইতে গিয়াছেন কেন ? দাহার দ্বারা অর্থ গ্রহণ হয়, এইরূপ বৃংপত্তিতে প্রাচীনগণ শব্দ অর্থেও "গ্রহণ" শব্দের প্রয়োগ করিতেন। ভাষো "তদ্ব্যহণ" শব্দের দ্বারা বুঝিতে হইবে তৎ শব্দ।

এখন মূল কথা এই যে, কেবলমাত্র সাধ্যবর্ষীর সহিত দৃষ্টান্ত পদার্থের বাহা কেবলমাত্র সাধ্যপ্র (বৈধন্ম নহে), তাহাই স্থ্যোক্ত "সাধ্যসাধর্ম্ম" শব্দের নারা ব্বিতে হইবে। প্রদর্শিত হলে অনিত্যন্বরূপে শব্দই সাধ্যধর্ষী। স্থালী প্রভৃতি সর্ব্বসন্মত অনিত্য পদার্থভিলি দৃষ্টান্ত। ঐ সকল পদার্থের উৎপত্তি মীমাংসকও মানেন। নৈরাম্বিক শব্দের উৎপত্তি স্থীকার করেন। নৈরাম্বিক বহু বিচার হারা শব্দের উৎপত্তি সিদ্ধান্ত করিয়াহেন। তাহা হইলে "উৎপত্তিধর্মক্তম্ব"

১। সাধানাৰক্ষাৎ নাধানহচ্ছিত-ব্রাৎ অতৃত্তিনাধনাতিতার্কঃ। তং নাধারণাং বর্ষং ভাবরতি, তথাত নাধান বস্তাপ্রকৃত-নাধানতাক্ষ্তাবকোহবছবং নাধানাধনবাতি লাক্ষ্যকালাক্ষ্যপতিতি থাকে।—বিশ্বনাগতৃত্তি।

বশ্বটি প্রদর্শিত হলে সাধ্যধন্মীর ।সহিত দৃষ্টান্ত পদার্থের সমান ধর্ম। স্থালী প্রভৃতি অনিতা কোন পদার্থে ঐ ধর্মের অভাবও নাই; স্কৃতরাং উৎপত্তিধর্মকত্ব ধর্মটি প্রদর্শিত হলে স্থানাক্ত "সাধ্যসাধর্ম্ম" হইয়াছে। ঐ উৎপত্তিধর্মক বলিয়া হালী প্রভৃতি প্রবােও অনিতাক্বর্মা বিদ্যমান আছে, অর্থাৎ উৎপত্তিবর্মক হইলেই সেখানে অনিতাক্বর্মা বিদ্যমান থাকে, ইহা হালী প্রভৃতি দ্বােত বিদ্যমান থাকে, ইহা হালী প্রভৃতি দ্বােত ক্রেকি "সাধ্যা সাধ্যাপ্রস্কুক তদ্ধর্মভাবী" বলা যাইতে পারে। ঐরূপ স্থালী প্রভৃতি দৃষ্টান্তের বােধক বাক্যান্তিব্যক্ত গ্রাক্তমারে "সাধর্মোনাহরণ-বাক্য" হইবে।

তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন যে, যে বাকো সাধাসাধর্ম্য প্রযুক্ত "তন্ধভাবিত্ব" প্রদর্শিত হয়, ঐ ৰাজ্যই "সাধৰ্ম্যোদাহরণ-ৰাজ্য" হইবে, ঐরপ ৰাজ্য না হইলে হইবে না, ইহাই স্তত্তে পঞ্চমী বিভক্তির হারা স্টিত হইরাছে। পঞ্চী বিভক্তির হারা এখানে প্রধান্তকত্ব অর্থ ই বুরিতে হইবে। "সাধসাধর্ম্মাৎ" এই কথার অর্থ সাধ্যমাধর্ম্ম প্রযুক্ত। এই প্রযোজকতা কি ? ভাষা ভাবিয়া বুঝা উচিত। তাৎপর্যাটীকাকার বনিয়াছেন বে, উহার ফলিতার্থ এথানে ব্যাপাতা। তাহা ভিন্ন আৰু কোন অৰ্থ এখানে সংগত হয় না। তাহা হইলে বুঝা গেল, সাধ্য-সাৰ্শ্যাট ব্যাপা। প্রস্কৃত স্থলে উৎপত্তিধর্মকত্বই "সাধ্যসাধন্দ্য" বলিয়া গৃহীত হইয়াছে। স্থানিতাক ষশ্বটি তাহার ব্যাপক। অনিত্যক্ষই প্রকৃতস্থলে সাধ্যবন্দীর ধর্ম অর্থাৎ দাধ্যবন্দ। সাধ্যবন্দের ব্যাপ্য না হইলে তাহা হেতুপদার্থ ই হয় না। "যাহা বাহা উৎপত্তি-ধর্মক, তাহা জনিত্য,—নেমন হানী প্রভৃতি", এইরূপ বাকোর হারা উৎপত্তিধর্মকত্ব ন্যাট অনিত্যত্ব ধর্মের ব্যাপ্য, অনিত্যত্ব ধর্ম ভাষার ব্যাপক, ইয়া অর্থাং ঐ ধর্মছনের ব্যাপ্য-ব্যাপক-ভাব প্রদর্শিত হয়, এ জন্ম ঐরূপ বাক্য "দাধ্যোগাহ্যণ-বাকা" হইবে। স্থতো "দাবাদাধ্যাৎ" এবং "ভদ্মভাবী" এই ছইটি কথার দারা সাধনশৃত্ত পদার্থ এবং সাধাধর্মশৃত পদার্থ এবং বেখানে সাধনও নাই, সাধ্যও নাই, এমন প্রার্থ দৃষ্টান্ত হইবে না, ইহা স্থৃচিত হইরাছে। দে সকল পদার্থ দৃষ্টান্তরূপে উরেথ করিলে, তাহা "দষ্টান্তাভাদ" হইবে, "দৃষ্টান্ত" হইবে না, স্থতরাং দেই দকল পদার্থবোধক বাক্যবিশেষ প্রয়োগ করিলে তাহা "উদাহরণাভাদ" হইবে, "উদাহরণ-বাক্য" হইবে না। এই ক্রে "তদ্ধভাবী" এই কথার ব্যাখ্যায় প্রাচীন কালে বহু মতভেদ ছিল। ) উদ্যোতকরের চরম ব্যাখ্যানুষ্যারে তাংপর্যা-টীকাকার ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, তদ্ধরূপ ভাব পদার্থ বেখানে বিদ্যমান আছে, তাহাই "তদ্ধর্ম-ভাবী" ৷ উদ্যোতকর ঐ স্থলে "ভাব"শব্দের ছারা ভাব পদার্থের ব্যাথা৷ করিরাছেন কেন, ভাহারও কারণ ব্যাখ্যা করিরাছেন। ভাষাকার কিন্তু সেরূপ ব্যাখ্যা করেন নাই। তিনি বলিয়াছেন, ভর্ত্বের ভারই "ভদ্ধভার"। "অদ" ধাতুনিপায় "ভার" শব্দের অর্থ এখানে বিদ্যাদাতা। উদ্যোতকর এখানে ভাষোর ব্যাখ্যায় বদিরাছেন—"দ যদ্মিন দুর্য়ান্তে ভবতি বিদ্যুতে"। উৎপত্তি-

<sup>্</sup> ১। "এছবং ভাৰতিত্ব বোধবিত্ব শীলমঞ" অৰ্থাৎ বাংগ সাধা সাধ্যাজপ হেতু পদাৰ্থ প্ৰকৃত্ত সাধাধ্যের বোধক, এইজপ জাজীন বাখা। উল্লোভকর পঞ্চন করিবাছেন। ন্বীন বুরিকার বিশ্নাথ কিন্তু ঐ ভাবেই ব্যাবা। করিবাছেন।

ধর্মকৃত্ব প্রযুক্ত স্থানী প্রভৃতিতে অনিতাত্ব ধর্ম উৎপর হয় না। তাই উদ্যোতকর "ভবতি" এই ক্ষা বলিয়া তাহারই ব্যাখ্যা করিয়াছেন – "বিদ্যাতে"। অর্গাং উদ্যোতকর "ভবতি" এই স্থলে বিদ্যানতা অর্গেই "ভূ" গাড়ুর প্রয়োগ করিয়াছেন। ভাষ্যকারও শেবে এখানে "ভদ্ধভাবী ভবতি" এইরপ কথা লিথিয়াছেন; স্বতরাং বিদ্যান্যতা মর্গে "ভূ" ধাতুর প্রায়োগ তিনিও করিয়াছেন। প্রাচীনগণ প্ররূপ প্রয়োগ করিতেন।

উৎপত্তিংশক কাহাকে বলে এবং তাহা অনিতা হর কেন ? অনিতা বলিতে এখানে কি বৃত্তিতে হইবে ? ইহা বলিবার জন্ত ভাষ্যকার শেষে বলিয়াছেন বে, বাহা উৎপন্ন হয়, তাহাকে "উৎপত্তিবশাক" বলে । ঐজপ পদার্থ উৎপত্তির পূর্বের থাকে না এবং উৎপত্তির পরে কোন দিন আত্মতাগ করে । আত্মতাগ করে, এই কথারই প্নর্ক্যাখ্যা করিয়াছেন বে, তাহা নিক্ষ হর অর্থাৎ তাহার অত্যন্ত বিনাশ হয় । যাহা উৎপত্তির পূর্বের থাকে না এবং উৎপন্ন হইবাও চিরকাল থাকে না, তাহাই এখানে অনিতা বলিতে বৃত্তিতে হইবে । শব্দ উৎপত্তির পূর্বের কোনজপেই বিদ্যান থাকে না এবং শব্দের অত্যন্ত বিনাশ হয়, ইহাই শব্দ অনিতা —এই প্রতিজ্ঞার দারা নৈয়ানিক প্রকাশ করিয়াছেন । উৎপত্তিধর্শক বন্ত্যাত্রই যখন উৎপত্তির পূর্বের থাকে না এবং কোন কালে তাহার বিনাশ হইবেই—ইহা নৈয়ান্তিকের সিদ্ধান্ত, তথন নৈরান্তিক উৎপত্তিবর্শকত্ব পদার্থকৈ অনিতাহ সাধনে হেতুরূপে গ্রহণ করিতে পারেন ।

আপতি হইতে পারে যে, "ধ্বংস" নামক অভাবের উৎপত্তি হয়, কিন্ত তাহার ধ্বংস হইতে পারে না, স্মৃতরাং ভাষাকারোক্ত অনিতার "ধ্বংস" পদার্গে না থাকার, অনিতারের অমুমানে ভাষাকার "উৎপত্তি-ধর্মকর"কে হেতুরূপে গ্রহণ করিতে পারেন না; কারণ, উহা অনিতারের ব্যক্তিচারী। এতত্ত্তরে কেহ কেহ বলেন যে, উৎপত্তিধর্মক ভাব পদার্থনাত্রই অনিতা, ইহাই ভাষাকারের তাৎপর্য। বস্তুতঃ প্রাচীনগণ উৎপত্তি পদার্গের যেরপ ব্যাখ্যা করিবাছেন, তাহাতে সেই উৎপত্তি কেবল ভাব পদার্থেরই ধর্ম হয়। বস্তুর প্রথম ক্ষণে তাহার কারণের সহিত সমবার সম্বন্ধই ধনি এখানে "উৎপত্তি" পদার্থ বিনিয়া ভাষ্যকারের অভিপ্রেত হয়, তাহা হইলে উহা ধ্বংসে না থাকার তাহার হেতু ব্যভিচারী হয় নাই।

প্রক্রত কথা এই যে, শব্দে অনিতাহের অনুনানে 'উংপতিনপ্রক্র'ই চরম হেতু নহে। ঐ হেতুতে পূর্বোক্ত রূপ ব্যতিচারের আগতি করিলা মহর্বি গোতমই তাহার সমাধান করিয়াছেন এবং মহর্বি অন্ত হেতুরও উল্লেখ করিয়াছেন। ধর্বাস্থানে তাহা প্রকটিত হইবে। (২ আ, ২ আ;, ১০)১৪।১৫ স্ত্র প্রটব্য)।০৬।

### সূত্র। তদ্বিপর্য্যাদ্বাবিপরীতম্ ॥৩৭॥

অমুবাদ। তাহার বিপর্যায়প্রযুক্ত অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সাধাধর্মীর বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত বিপরীত (অতদ্বর্মভাবী) দৃষ্টান্তও অর্থাৎ ঐরূপ বৈধর্ম্ম দৃষ্টান্তের বোধক বাক্য-বিশেষও উদাহরণ (বৈধর্ম্মোদাহরণ বাক্য)। বিয়তি। যেখানে যেখানে হেতৃ আছে, সেই সমন্ত হানেই সাধ্যধর্ম আছে, ইহা বে দুঠান্তে বুঝা বাহ, অনুমানহলে সেই দৃঠান্তকে বলে "সাধর্ম্মা দৃঠান্ত" এবং "অধ্যাদৃঠান্ত"। ঐরপ দৃঠান্তের বোধক বাক্যবিশেষ হইবে "সাধর্ম্মাদাহরণ-বাক্য" এবং ষেখানে বেখানে হেতৃ নাই, সেই সমন্ত হানেই সাধ্যধর্ম নাই অথবা বেখানে বেখানে সাধ্যধর্ম নাই,সেই সমন্ত হানেই হেতৃ নাই, ইহা বে দৃঠান্তে বুঝা বার, অনুমানহলে তাহাকে বলে "বৈধর্ম্মা দৃঠান্ত" ও "ব্যতিরেক দৃঠান্ত"। এরপ দৃঠান্তের বোধক বাক্যবিশেষকে বলে "বৈধর্ম্মানাহরণ-বাক্য"। যেমন প্রদর্শিত হলে "বাহা বাহা উৎপত্তিধর্মক নহে, সেগুলি অনিত্য নহে—বেমন আরা প্রভৃতি" এইরপ বাক্য বলিলে তাহা "বৈধর্ম্মাদাহরণ-বাক্য" হইবে। এই হলে "উৎপত্তিধর্মকন্ত" সাধ্যধর্মী শব্দের সাধর্ম্মা। তাহার অভাব অর্থাৎ "অনুৎপত্তিধর্মকন্ত" সাধ্যধর্মী শব্দের বৈধর্ম্মা। তাহার অভাব অর্থাৎ "অনুৎপত্তিধর্মকন্ত" সাধ্যধর্মী শব্দের বৈধর্ম্মা। তাহা সাধ্যধর্মী অনিত্য নাই, তাহা হইলে ঐ হলে আরাদি দৃঠান্ত সাধ্যধর্মীর বৈধর্ম্মা-প্রমূক "বিপরীত" অর্থাৎ "তন্ধর্মভাবী" নহে, "অতন্ধর্মভাবী"। স্কৃতরাং ঐরপ দৃঠান্তের বোধক বাক্যবিশের ঐ হলে "বৈধর্ম্মাদাহরণ-বাক্য" হইবে।

ভাষা। দৃষ্টান্ত উদাহরণমিতি প্রকৃতং। সাধ্যবৈধর্ম্মাদতদ্বর্মভাষী দৃষ্টান্ত উদাহরণমিতি। অনিত্যঃ শব্দঃ, উৎপত্তিধর্মকত্বাৎ, অনুৎপত্তি-ধর্মকং নিত্যমালাদি। সোহয়মালাদিদৃষ্টান্তঃ সাধ্যবৈধর্ম্মাদনুৎপত্তি-ধর্মকত্বাদতদ্বর্মভাষী, যোহসৌ সাধ্যক্ত ধর্মোহনিত্যত্বং, স তন্মিন্ ন ভবতীতি। অত্রালাদো দৃষ্টান্তে উৎপত্তিধর্মকত্বক্তাভাষাদনিত্যত্বং ন ভবতীতি উপলভ্যানঃ শব্দে বিপর্যায়মনুমিনোতি উৎপত্তিধর্মকত্বক্ত ভাষা-দনিত্যঃ শব্দ ইতি।

সাধর্ম্যোক্তস্ত হেতোঃ সাধ্যসাধর্ম্যাৎ তদ্ধ্যভাবী দৃষ্টান্ত উদাহরণম্। বৈধর্ম্যোক্তস্ত হেতোঃ সাধ্যবৈধর্ম্মাদতদ্ধর্মভাবী দৃষ্টান্ত উদাহরণম্। পূর্ববিমন্ দৃষ্টান্তে যৌ তৌ ধর্মো সাধ্যসাধনভূতৌ পশ্যতি, সাধ্যহিপি তয়োঃ সাধ্যসাধনভাবমন্ত্রমিনোতি। উত্তরম্মিন্ দৃষ্টান্তে ময়োধর্ম্ময়ো-রেকস্যাভাবাদিতরস্থাভাবং পশ্যতি, তয়োরেকস্ত ভাবাণ্দিতরস্ত ভাবং

১। অচনিত সহত ভাষা-পৃত্তকেই এবালে "তহোরেক প্রভাবাধিত হতাভাবং সাবোহপুনিলোতি" এই ক্লপ পাঠ আছে। এই পাঠ সংগ্রত হছ না। একের ভাবপ্রকু অপবের তাবকে অনুষান করে, ইংকি এবালে ভাষাকারের বজবা এবং তাহাই প্রকৃত কথা। ভাষাকার ইংকি পুর্বেও বলিয়াছেন—"ল্কে বিপর্বাহনমুনিলোতি উৎপত্তি-ধর্মকরত ভাষাকিতাং পক ইতি"। প্রভাগে এখানেও "একক ভাষাপ্তিরত ভাষং সাধার্যসূদিনোতি" এই ক্লপ পাঠিই অকৃত বলিয়া গুরাত হবৈল।

সাধ্যেহসুমিনোতীতি। তদেতদ্বেখাভাসেষ্ ন সম্ভবতীত্যহেতবো হেখাভাসাঃ। তদিদং হেভুদাহরণয়োঃ দামর্থ্যং পরমসূক্ষাং ছঃখবোধং পণ্ডিতরূপবেদনীয়মিতি।

অমুবাদ। "দৃষ্টান্ত উদাহরণং" এই কথাটি প্রকৃত (প্রকরণলব্ধ) অর্থাৎ পূর্ববৃত্ধ হইতে ঐ সংশের এই দূত্রে সমূর্তি বুঝিতে হইবে। (তাহা হইলে দূত্রার্থ হইল) সাধ্যধর্মীর বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত সর্থাৎ প্রকৃত হেতৃ পদার্থের অভাবপ্রযুক্ত "মতন্ধর্মভারী" অর্থাৎ সাধ্যধর্ম বেখানে বিদ্যান নাই, এমন যে দৃষ্টান্ত, তাদৃশ দৃষ্টান্তের বোধক বাক্যবিশেষ উদাহরণ হয় অর্থাৎ "বৈধর্ম্মোদাহরণবাক্য" হয়। (বেমন) (১) "শব্দ অনিতা", (২) "উৎপত্তিধর্মকত্ব জ্ঞাপক", (৩) "অনুৎপত্তিধর্মক অর্থাৎ যাহার উৎপত্তি হয় না, এমন আত্মা প্রভৃতি নিত্য"। সেই এই আত্মা প্রভৃতি দৃষ্টান্ত (বৈধর্ম্ম্য দৃষ্টান্ত ) সাধ্যধর্ম্মীর বৈধর্ম্ম্য অর্থাৎ শব্দে থাকে না—এমন যে অনুৎপত্তিধর্মকত্ব অর্থাৎ উৎপত্তিধর্ম্মকত্বরূপ হেতৃর অভাব, তৎপ্রযুক্ত "অতন্ধর্ম্মভাবী", বিশদার্থ এই যে, সাধ্যধর্মীর ধর্ম্ম এই যে অনিত্যন্ধ, ভাহা সেই আত্মা প্রভৃতিতে নাই।

এই আত্মা প্রভৃতি দৃষ্টান্তে—উৎপত্তিধর্মকদের অভাবপ্রযুক্ত অর্থাৎ উৎপত্তিধর্মকত্ব না থাকিলে অনিত্যত্ব থাকে না, ইহা উপলব্ধি করতঃ শব্দে বিপর্যায় অর্থাৎ
অনিত্যত্বাভাবের বিপর্যায় অনিত্যত্ব অনুমান করে (কিরুপে, তাহা বলিতেছেন)
উৎপত্তিধর্মকদেবর ভাবপ্রযুক্ত অর্থাৎ শব্দে উৎপত্তিধর্মকত্ব আছে বলিয়া "শব্দ অনিত্য"।

সাধর্ম্মোক্ত হেতুর সম্বন্ধে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত "সাধর্ম্মা হেতু" বাক্যস্থলে সাধ্যধর্মীর সাধর্ম্মাপ্রযুক্ত "তদ্ধভাবী" দৃষ্টাস্ত অর্থাৎ পূর্ববিবাখ্যাত ঐরপ দৃষ্টাস্তের বোধক বাক্যবিশেষ উদাহরণ হয়। বৈধর্ম্মোক্ত হেতুর সম্বন্ধে অর্থাৎ পূর্ববাক্ত "বৈধর্ম্মাহেতু" বাক্য স্থলে সাধ্যধর্মীর বৈধর্ম্মাপ্রযুক্ত "অভদ্মম্মভাবী" দৃষ্টাস্ত, অর্থাৎ পূর্ববিবাখ্যাত ঐরপ দৃষ্টাস্তের বোধক বাক্যবিশেষ উদাহরণ হয়।

পূর্ববদৃষ্টান্তে অর্থাৎ প্রথমোক্ত সাধর্ম্মদৃষ্টান্তে সেই যে হুইটি সাধ্যসাধন-ভাষাপন্ন ধর্মা দর্শন করে অর্থাৎ একটিকে সাধ্য এবং অপরটিকে তাহার সাধন বলিয়া বুঝে, সাধ্যধর্মীতেও সেই ছুইটি ধর্মের সাধ্যসাধনভাব অনুমান করে। (অর্থাৎ প্রদর্শিত হলে স্থালী প্রভৃতি সাধর্ম্মা দৃষ্টান্তে উৎপত্তিধর্মকর আছে এবং অনিভারও আছে, ইহা বুঝিলে অনিভার সাধ্য এবং উৎপত্তিধর্মকর তাহার সাধন, অর্থাৎ উৎপত্তিধর্মকর থাকিলেই সেধানে অনিভার থাকে, ইহা বুঝিয়া থাকে, তাহা হইলে শব্দেও
অনিভারকে সাধ্য বলিয়া এবং উৎপত্তিধর্মকরকে তাহার সাধন বলিয়া বুঝে অর্থাৎ
স্থালী প্রভৃতি দৃষ্টান্তে উৎপত্তিধর্মকর ও অনিভার এই ছুটি ধর্মের ব্যাপ্য-ব্যাপক
ভাব বুঝিয়া উৎপত্তিধর্মকর হেতুর সাহায্যে শব্দকে অনিভা বলিয়া অনুমান করে)।

শেষোক্ত দৃষ্টান্তে অর্থাৎ বৈধর্ম্মা দৃষ্টান্তে যে ছুইটি ধর্মের একের অভাব প্রযুক্ত অপরটির অভাব বুঝে, সেই ছুইটি ধর্মের একের ভাব প্রযুক্ত অপটির ভাব অর্থাৎ বিদ্যমানতা সাধ্যমন্ত্রীতে অনুমান করে। (ব্যেন পূর্বেবাক্ত স্থলে আস্থা প্রভৃতি বৈধর্ম্মা দৃষ্টান্তে উৎপত্তিধর্মাকরের অভাব প্রযুক্ত অনিত্যবের অভাব বুঝিলে অর্থাৎ উৎপত্তিধর্মাকর না থাকিলে সেখানে অনিত্যত্ব থাকে না, ইহা বুঝিলে ঐ উৎপত্তি-ধর্মাকত্বের ভাবপ্রযুক্ত অনিত্যত্ব ধর্ম্মোর ভাব অনুমান করে)।

সেই ইহা অর্থাৎ এইরূপে সাধ্যসাধনত হেবাভাসগুলিতে সম্ভব হয় না, এজতা হেবাভাসগুলি হেতু নহে। "হেতু" ও "উদাহরণের" সেই এই অতি সূক্ষ্ম তুর্বেবাধ সামর্থ্য প্রশস্ত পণ্ডিতের বোধ্য ( অর্থাৎ ইহা প্রশস্ত পণ্ডিত ভিন্ন সকলে বুঝিতে পারে না, না বুঝিয়াই অনেকে এ বিষয়ে অনেক ভ্রম করে )।

চিপ্ননী। স্তের "তহিপর্যায়াং" এই কথার ব্যাপার ভাষ্যকার বলিরাছেন—"সাধ্যবৈধন্মাং" অর্থাৎ পূর্বস্থেরে বে "সাধ্যনাধন্মা" উক্ত হইরাছে, তাহার বিপর্যার অর্থাৎ তাহার অভারকেই ভাষ্যকার "সাধ্যবিধন্মা" বলিরা ব্যাপ্যা করিরাছেন। স্ত্রোক্ত "বিপরীতং" এই কথার ব্যাপ্যায় ভাষ্যকার বলিরাছেন—"অতদ্বন্ধভাবী"। পূর্বস্থ্রোক্ত "তদ্বন্ধভাবী"র বিপরীত "অতদ্বন্ধভাবী"। পূর্বস্থ্রোক্ত "চৃষ্টান্ত উনাহরণং" এই অংশের অন্তর্গ্তি স্ত্রকারের অভিপ্রেত বুঝা বার, নচেৎ স্থ্রার্থ সংগতি হর না। তাই ভাষ্যকার প্রথমেই সেই কথার উল্লেখপূর্বক সম্পূর্ণ স্থ্রার্থ বর্ণন করিরাছেন। "উনাহরণ" শব্দের ক্লীবলিদ্বন্ধস্থসারেই স্ত্রকার "বিপরীতং" এইরপ ক্লীবলিদ্বন্ধস্থসারেই স্ত্রকার "বিপরীতং" এইরপ ক্লীবলিদ্বন্ধস্থসারেই স্ত্রকার "বিপরীতং" এইরপ ক্লীবলিদ্বন্ধস্থসারেই স্ত্রকার "বিপরীতং" এইরপ ক্লীবলিদ্বন্ধস্থসারেই ক্রকার বিদ্বন্ধক্রাং" এই হেত্রবাব্যের প্ররোগ করিরা, উৎপত্তিধর্মকত্বরণ হিত্রপারে পরিত্যস্থক সাধ্যধর্মের ব্যাপ্তি প্রদর্শনের জন্ম বেষন পূর্বস্থব্রাক্তরণ সাধর্মানাইরণ-বাক্যে"র প্রয়োগ করা যায়, তক্রপ ঐ স্থলে "বৈধন্ম্যোনাইরণ-বাক্যে"র প্রয়োগ করা যায়, তক্রপ ঐ স্থলে "বৈধন্ম্যোনাইরণ-বাক্যে"র হারা কিরপে ঐ স্থলে ক্রেপ্সন্থের ব্যাপ্তা প্রদর্শিত হয়, ভাষ্যকার তাহা বুঝাইয়াছেন। ভাষ্যকারের কথা এই বে, যাহা অন্থব্যধিত্য ব্যাপ্তি প্রদর্শিত হয়, ভাষ্যকার উৎপত্তি হয় না, স্থল কথা, বাহা চিরদিনই আছে এবং চিরণ্যক্র, কর্থাৎ বে সকল পর্বার্থের উৎপত্তি হয় না, স্থল কথা, বাহা চিরদিনই আছে এবং চিরণ

দিনই থাকিবে, এমন পদার্থগুলি অনিতা নহে অর্থাৎ দে সকল পদার্থ নিতা, ইহা বুঝিলেও বাঁহা বাহা উৎপত্তিবৰ্মক অৰ্থাৎ যে সকল পদাৰ্থের উৎপত্তি হয়, সে সকল পদাৰ্থ অনিতা, এইরূপে উৎপতিধর্মকত্ব পদার্থে অনিতান্ধর্মের ব্যাপ্তিনিশ্চর হইয়া থাকে। কারণ, উৎপতিধর্মকত্ব না থাকিলেই অর্থাৎ উৎপন্ন পদার্থ না হইলেই মখন দেই পদার্থকে নিতা বলিরা বুঝা যাইতেছে— আত্মা প্রভৃতি নিতা পনার্থে তাহা নিশ্চয় করা যাইতেছে, তখন উৎপত্তিধর্ম্বকত্ব থাকিলে অর্থাৎ উৎপন্ন পদার্থ হইলে তাহা অনিতা, এইরূপ নিশ্চর উহার হারা হইবেই। ফলত: উৎপত্তি-ধর্মকত্ব এবং অনিতাত্ব এই ছুইটি ধর্ম সমদেশবর্তী। অর্থাৎ বাহা উৎপত্তিবর্মাক, তাহা অনিতা এবং নাহা অনিত্য, তাহা উংপত্তিগর্মক; স্থতরাং উংপত্তিগর্মকছের অভাব থাকিলে অনিতাছের অভাব থাকে—ইহা বুঝিলে, উৎপত্তিবৰ্মকছের ভাব থাকিলে অনিত্যত্বের ভাব থাকে,—অর্থাৎ উৎপত্তিধৰ্মকত্ব বেখানে বিন্যান থাকে, দেখানে অনিতাত্ব বিদ্যান থাকে, ইহাও বুঝা বায়;— তাহার ফলে শব্দপর্মীতে অনিভার ধর্মের অনুমান হয়। প্রাদর্শিত স্থলে অনিভার্জপে শ্বাই সাগুধর্মী। উৎপত্তিবর্মকত্বরপ হেতু পদার্থটি তাহার সাধর্ম্ম। ঐ উৎপত্তিধর্মকত্বের অভাব তাহার বৈধর্মা ; কারণ, জান-মতে শব্দের উৎপত্তি হয়, স্কুতরাং শব্দ উৎপত্তিবর্মাক। উৎপত্তি-ধর্মকত্ব শব্দের ধর্মা, তাহার কভাব শব্দে থাকে না, এ জন্ত উৎপত্তিধর্মকত্বের অভাব শব্দের देवभर्या। यांहा ताबारम थारक मा, जांहारक रमहे शमार्शन "देवभर्या" वला हत । शूरविक "माथा-বৈষশ্য" প্রযুক্ত অর্থাৎ উৎপতিধর্মকছের অভাব প্রযুক্ত আত্মা প্রভৃতি পদার্থগুলি "অভদ্ধর্ম-ভাৰী"। কারণ, আত্মা প্রভৃতি নিত্য পদার্ধে পূর্ব্বোক্ত সাধ্যধর্মীর ধর্ম বে অনিতাছ, তাহা বিদাদান নাই। যে পদার্থে "তদ্ধপের" অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত সাধ্যবর্ত্মীর ধর্মের "ভাব" কি না —বিদামানতা আছে, তাহাকেই বলা হইয়াছে "তদ্ধভাবী"। আর বে সকল পদার্গে ঐ তদ্ধধের "ভাব" নাই. ভাষাকে বলা হইয়াছে "অতদ্বৰ্ণভাৰী" অৰ্থাং যে পদাৰ্থ পূৰ্ব্বস্থান্তে "ভদ্ধভাৰী"র বিপরীত, তাহাই "অতদ্বৰ্শভাৰী" এবং তাহাই "বৈগৰ্মাদুষ্টাস্ত"। পূৰ্ম্মোক হলে আত্মা প্ৰভৃতি পদাৰ্থে সাহাধর্মীর ধর্ম অনিতার বিদামান না থাকার ঐ সকল পদার্থ পূর্ব্বোক্ত "অভদ্বর্যভাবী" বুলিয়া "বৈধর্মানৃষ্টাম্ব"। ঐ আন্তাদি বৈগর্মা দৃষ্টান্তের বোধক বাকাবিশেষ্ট ঐ স্থলে "বৈধর্ম্মােদাহরণ-বাকা" হইবে।

পূর্বেই বলা হইয়ছে, ব্যাপ্তিজ্ঞান দিবিগ;—"অবয়ব্যাপ্তিজ্ঞান" এবং "ব্যতিরেক-ব্যাপ্তিজ্ঞান"। (৩৫ স্থ্র ভাষা টিপ্পনী দ্রপ্তির)। বেখানে বেখানে এই হেড্ পদার্থ থাকে, সেই সমস্ত স্থানে এই সাধ্যধর্ম থাকে, এইরূপ জ্ঞান অবয়ব্যাপ্তি জ্ঞান। বেখানে বেখানে এই সাধ্যধর্ম নাই, সেই সমস্ত পদার্থ এই হেড় পদার্থ নাই, এইরূপ জ্ঞানকে পরবর্ত্তী ক্লায়াচার্যাগণ "ব্যাতিরেক-ব্যাপ্তিজ্ঞান" বলিয়ছেন। কিন্তু ভাষাকার এখানে হেড়পদার্থের অভাব প্রায় বিশ্বাস্থিক নাই, সেই সমস্ত পদার্থে সাধ্যধর্মের অভাব বলায়, তাঁহার মতে বেখানে বেখানে হেড়পদার্থ নাই, সেই সমস্ত পদার্থে সাধ্যধর্ম নাই, এইরূপ জ্ঞানও অনেক স্থলে "ব্যতিরেকব্যাপ্তিজ্ঞান" হইবে, ইহা বুঝা যায়। এবং গাহারা ব্যতিরেকব্যাপ্তিজ্ঞানের দারা অবয়ব্যাপ্তির নিশ্বস্থ হইমাই অন্থমিতি হয় বলিয়ছেন, ব্যতিরেক-ব্যাপ্তির্কানিক হয় বলিয়ছেন, ব্যতিরেক-

ব্যাপ্তিজ্ঞানকে অনুমিতির কারণ বলেন নাই, তাঁহাদিগের ঐ মতের মূল বলিয়া ভাষ্যকারকেও বলা বাইতে গারে। কারণ, যে সকল পদার্থের উৎপত্তিধর্মকর নাই, দে সকল পদার্থ নিত্য, এইরপ বৃধালে, বে সকল পদার্থে উৎপত্তিধর্মকর আছে, দে সকল পদার্থ অনিত্য—ইহা বৃঝা বায়, এইরপ কথা ভাষ্যকারের কথার এখানে পাওয়া বায়। কলকথা, "বৈধর্ম্যাদৃষ্টান্তে" হেতুর অভাব প্রযুক্ত সাধ্যধর্মের অভাব বৃথিয়া বদি দেই হেতু থাকিলে সেই সাধ্যধর্মা থাকিবেই, এইরপ নিশ্চম হয় এবং ভাষ্যকারও সেইরপ কথা বলিয়াছেন—ইহা বলা বায়, তাহা হইলে "যেখানে থেখানে এই হেতু আছে, সেই সমন্ত স্থানেই এই সাধ্যধর্ম আছে", এইরপ "অব্রহ্বান্তি" নিশ্চমই দর্ম্বত অনুমিতির কারণ। যেখানে এই হেতু নাই, সেখানে সেখানে এই সাধ্যধর্মা নাই, এইরপ ব্যতিরেক-ব্যাপ্তিনিশ্চম অনুমিতির কারণ নহে, স্থলবিশেষে উহা অব্যব্যাপ্তিনিশ্চমেরই কারণ—ইহাই ভাষ্যকারের মত বলিয়া বৃঝা বাইতে পারে।

ভাষ্যকার এবানে হেতু পদার্থের অভাব প্রযুক্ত সাধ্যধর্মের অভাব বনার, উদ্যোতকর প্রভৃতি পরবর্তী আচার্যাগণ ভাষাভারের এই ব্যাখাকে অসংগত বলিরা উপেক্ষা করিয়াছেন। ভাষারা বলিয়াছেন বে, "বৈধর্ম্যোনাহরণ-বাক্যে"র বারা সাধ্যধর্মের অভাব প্রযুক্তই হেতুপদার্থের অভাব প্রদর্শিত হয়। যেথানে যেথানে সাধ্য ধর্মা নাই, সেই সমস্ত স্থানেই হেতু পদার্থ নাই, এইক্রপ জ্ঞানই "ব্যতিরেক-ন্যাপ্রিজ্ঞান"। কারণ, সাধ্যধর্মের অভাব থাকিলে দেখানে তাহার হেড পনার্থের অভাব থাকে। হেতু পদার্থ না থাকিলেই দেখানে সাধ্যপন্ম থাকিবে না, এইরূপ কথা বলা বাম না; এরপ নিয়ম সর্বত্ত নাই। বেখানে বহ্নি সাধানর্মা, বিশিষ্ট ধুম তাহার হেতু, দেখানে হেতুর অভাব প্রযুক্ত দাণ্যধর্মের অভাব –ইছা কোনমতেই বলা যাইবে না। कांत्रण, विनिष्ठे धूम ना थाकिरण अस्तक शास्त्र विरू थारक, किंख विरू ना थाकिरण क्वान शास्त्रहे বিশিষ্ট ধুম থাকে না, থাকিতেই পারে না; স্নতরাং সাধ্যধর্মের অভাব প্রযুক্ত হেতুর অভাব থাকে—ইহাই বলিতে হইবে এবং বৈধর্ম্মোদাহরণ-বাকাও সেইরপেই বলিতে হইবে। এবং ভাষাকার যে স্থলে বৈধর্ম্মোদাহরণ-বাকোর উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন, ঐ স্থলে হেড "অবর-ব্যতিরেকী"। ঐকপ খলে সাধর্ম্মোদাহরৎ-বাক্যেরই প্রয়োগ করিতে হইবে। কেবল বৈধর্মা হেত ছলেই "দান্মাদুষ্টান্ত" না থাকার বৈধর্মোদাহরণ-বাকোর প্রয়োগ করিতে হইবে, স্ততরাং ভাষ্যকারের উদাহরণ-স্থলও ঠিক হয় নাই। ফলকণা, ভাষ্যকারের মত এখানে আহ্ मरहः डेहा पुक्तिविक्रकः। उत्व किक्रश यहन, किन्नवादत्र देवधर्यशासाहत्व-बाका इहेरवः १ উদ্যোতকর বলিরাছেন বে, "জীবংশরীরং সাত্মকং প্রাণাদিমত্বাৎ" এই হলে অর্থাৎ "জীবিত ব্যক্তিৰ শ্রীবে আত্মা আছে, প্রাণাদিমৰ (ইহার) জ্ঞাপক, এইরূপ প্রতিজ্ঞাও হেতুন্থলে শ্রাহা বাহা সাত্মক নহে, তাহা প্রাণাদিযুক্ত নহে—বেমন ঘটাদি" এইরূপ ঘটাদি বৈধর্ম্মাদুষ্টান্তের বোধক ৰাক্যবিশেষই বৈৰশ্বেয়াদাহরণ-বাক্য। যে সকল পদাৰ্থে আন্ধা নাই, দে সকল পদাৰ্থে প্ৰাণাদি নাই, ইহা বুকিলে প্রাণাদিযুক্ত জীবিত ব্যক্তির শরীরে আরা আছে, ইহা বুঝা বার। পুরের্জিক বৈগদ্যাভূষ্টান্ত ঘটাদি পদার্থে পূর্ব্বোক্ত প্রকার ব্যতিরেকব্যাপ্রিনিশ্চর রশতইে ঐরূপ ক্ষমুমান হয়, ইহাই পরবর্ত্তী অনেক নৈয়ায়িকের মত। তাংপর্যাতীকাকার উল্যোতকরের পূর্ব্বকথার বাগায় বলিয়াছেন যে, সাত্মকত্বরপে সাব্যবহাঁ যে জীবিত ব্যক্তির শরীর, তাহার সহিত বৈধর্ম্মান্ত ঘটারি পদার্থের বৈধর্ম্মান্ত মান্ত্রকরের অভাব, তংগ্রম্বক্ত যে পদার্থ "অতদ্বর্মজ্ঞাবী" অর্থাৎ সাব্যবহাঁ জীবিত ব্যক্তির শরীরের প্রাণাদিমত্ব ধর্ম যেখানে নাই, এমন যে ঘটারি পদার্থ, তাহাই বৈধর্ম্মান্ত্রান্ত। শেষে তাৎপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন বে, বে ঘটারি পদার্থে সাব্যবহাঁর অভাব প্রাক্ত হেতু পদার্থের অভাব প্রাক্ত, দেই ঘটারি পদার্থ বৈধর্ম্মান্ত্রিন্ত হইবে এবং ঐ বৈধর্ম্মান্ত্রিন্তের বোধক বাক্যবিশের বৈধর্ম্মানাহরণ-বাক্য হইবে। ফলকথা, উদ্যোতকর প্রভৃতি পরবর্ত্তী আচার্য্যগণের মতে বেখানে যেখানে সাধ্যবর্দ্ধ নাই, সেই সমস্ত স্থানে হেতুপদার্থ নাই, ইহাই বৈধর্ম্মানাহরণ-বাক্যর দারা বুঝা যাম এবং ঐত্বর্ণ ভাবেই বৈধর্ম্মানাহরণ-বাক্য বলিতে হয়।

ভাষ্যকার ইহার বিপরীত কথা কেন বণিয়াছেন অর্গাং তিনি এখানে হেতুপদার্থের অভাব প্রযুক্ত সাধ্যধর্মের অভাবের কথা কেন বণিয়াছেন, ইহা এখানে বিশেষ চিন্তনীয়। তাংপর্য্য-টীকাকার প্রভৃতি কেহই ভাষ্যকারের অভিপ্রায় বর্ণনা করিতে যান নাই। তাহারা সকলেই ভাষ্যকারের কথা অসংগত বণিয়া উপেক্ষা করিয়া গিয়াছেন।

আমার মনে হয়, ভাষ্যকার মহর্বিস্থতের পদার্থ পর্য্যালোচনা করিবা বেরূপ স্থার্থ সংগত বোৰ করিয়াছিলেন, তদমুদারেই জন্ধ ভাবে বৈধর্ম্মোদাহরণ-বাকা প্রদর্শন করিয়া গিয়াছেন। মহর্ষিস্ত্রে 'তদ্বিপর্যার' শব্দ আছে। তাহার দারা প্র্কৃত্রোক্ত সাণ্যসাধ্যের বিপর্যারই বুরা বায়। দাব্যদাধর্ম্মের বিপর্যায় বলিতে শাব্যদাধর্ম্মের অভাবকে বুঝা বার। তাহাকেই ভাষ্যকার বলিয়া-ছেন সাধ্যবৈধর্ম্ম। পূর্বাস্থ্যে "সাধ্যসাধর্ম্ম" শব্দের দ্বারা ফলতঃ প্রস্কৃত হেতু পদার্থই গৃহীত হইরাছে, ইহা সকলেরই স্বীকৃত। স্কুতরাং এই সূত্রে "তদ্বিপর্যার" শব্দের ছারা পূর্ব্বসূত্রোক্ত "সান্যনাধর্মা" বে প্রকৃত হেতৃ, তাহার অভাবকেই বুঝা যায়। এবং এই স্থাত্ত "বিপরীত" শব্দের ৰারা পূর্বাস্ত্রোক্ত "তদ্বর্মভাবী"র বিপরীতই বুঝিতে হইবে। পূর্বাস্থ্যে "তদ্বর্ম" শব্দের দারা ুলাধানশার ধর্ম অর্থাৎ নাধান্দেই গৃহীত হইরাছে। যে কোনকুপ বাাধাা করিলেও ফলে উহার দারা সাধাধশ্বই গৃহীত হইবে, ইহা নকলেরই স্বীকৃত। স্কুতরাং এই স্থতে তদ্ধভাবীর বিপরীত বলিতে বেথানে সাধ্যধর্মটি বিদামান নাই, ইহাই বুঝিতে হইবে। তাহা হইলে প্রক্লুত হেডুর অভাব প্রবুক্ত প্রান্ধত্যের অভাব বেখানে আছে, এমন পদার্থই "বৈদর্যাদৃষ্টাস্ত" ध्वर दमरे देवधर्म। मृद्धोद्धत द्वानक वाक। विद्मवरे देवनदर्म। माहत्वन-वाका, देशहे महविष्ठद्वत ৰারা বুঝা যায়। উলোতকর প্রভৃতির মতে এই স্থাত্র "তবিপর্যার" শব্দের হারা বুঝিতে ছইবে – সাধ্যধর্শের অভাব এবং 'বিপরী ভ' শব্দের দারা ব্বিতে ছইবে – ছেতৃশৃত্ত। কিন্ত পুর্বস্ত্রে নে তদ্ধভাবী এই কথাটি আছে, তাহার অর্থ দেখানে সাধাধর্ম্বরু, স্কতরাং এই স্ত্রে তাহার বিপরীত অর্থই "বিপরীত" শব্দের দারা বুরা উচিত। তাহা হইলে এই স্ত্রে "বিপরীত" শব্দের ছারা বুঝা যায় সাধাধর্মনুত্ত। যদিও হেতু পদার্থ এবং সাধাধর্ম এই

ছুইটিকেই সাধ্যসাধর্মা শক্তের ছারা তুঝা যায়, স্থাতরাং সাধ্যধর্মের অভাবকেও এই স্থাত্ত তবিপর্যার শব্দের বারা এহণ করা বার; উদ্যোতকর প্রাভৃতি তাহাই গ্রহণ করিয়াছেন। কিন্ত পূর্বাস্থতে বখন হেতু পদার্থকেই সাধ্যসাধর্মা শব্দের হারা এহণ করা হইয়াছে, তখন এই স্তাত্ত "তদ্বিপৰ্যার" শক্ষের দারা তাহার অর্থাৎ নাধাসাধর্মা হেতুপদার্থের অভাবকেই বুঝা উচিত এবং পূৰ্বাস্থ্যে "তদ্বৰ্ম" শব্দেৱ ছাৱা বখন সৰ্ব্যপ্ৰকাৰ ব্যাখ্যাতেই সাধাধৰ্মকেই গ্ৰহণ করা হইরাছে, তথন এই হত্তে "বিপরীত" শব্দের দ্বারা সাধ্যবর্থ বেধানে বিন্যমান নাই, এইরপ অর্থই বুঝা উচিত। পূর্মান্ট্রোক্ত "তন্ত্রপ্রানী"র "বিপরীত" অতন্ত্রপ্রানী। নেগানে তদ্ধর্ম অর্থাৎ সাধ্যধর্ম বিদ্যমান নাই, এমন পদার্থ ই "অতদ্বর্মভাবী"। এইরুপে পূর্ম-স্ত্রের পদার্থান্ত্রমারে এই স্থারে হারা বাহা বুঝা বাম, তদ্মুসারে ভাষ্কার এখানে বৈধর্ম্যোদাহরণ-বাক্যের প্রয়োগ দেখাইয়াছেন। পরস্ক উৎপত্তিধর্মকত্ব হেতৃ এবং অনিতাব্ররূপ সাধ্যমর্ম্ম, এই ছইটি সমদেশবর্তী। অর্থাৎ উৎপত্তিধর্মক বস্ত মাত্রই অনিতা এবং অনিতা বস্তমাত্রই উৎপত্তিধর্মক', এইরূপ হেতু ও সাধ্যধর্মকে "সমব্যাপ্ত" হেতুসাধ্য বলে। এইরূপ হলে হেতুর অভাব প্রযুক্ত সাধ্যধর্মের অভাব, এ কথাও বলা বার অর্থাৎ বাহা বাঁহা উৎপত্তিধর্মক নছে, তাহা অনিতা নহে অর্থাৎ নিতা; বেদন আত্মা প্রভৃতি, এইরূপ কথাও বলা যায় ৷ হেতু পদার্গে শাধানশের ব্যাপ্তি প্রদর্শনের জন্তই উদাহরণ-বাক্য বলিতে হয়। প্রকৃত স্থলে সেই ব্যাপ্তি প্রদর্শন যদি ঐরপ বাক্যের ছারাও হয় এবং মহর্ষির হৃত্যাগুলারেও ঐরূপ বাক্যকেই বৈধন্দ্যোদাহরণ-বাকা বলিয়া বুঝা বায়, তাহা হইলে ভাষ্যকার তাহাই কেন বলিবেন না ? ভাষ্যকার বুঝিয়াছেন বে, বেখানে বেখানে হেতু নাই, সেই সমন্ত স্থানেই সাধ্যধৰ্ম নাই, ইহা বে পদাৰ্গে বুঝা যায়, তাহাকেই মহবি বৈধন্মাদৃষ্ঠান্ত বলিয়াছেন এবং আরও বুঝিয়াছেন বে, যেখানে বেখানে উৎপত্তি-ধর্মকর নাই, সেই সমস্ত স্থানেই অনিতার নাই, ইহার কুঞাপি ব্যভিচার নাই এবং আরও বুৰিয়াছেন বে, বাহা বাহা উৎপত্তিবৰ্ষক নহে, সেই সমন্ত পদাৰ্থ অনিতা নহে, ইহা বুৰিলেও বাহা যাহা উৎপত্তিপর্মক, নেই দমন্ত পদার্থ অনিতা, ইহা বুবা হয়, স্তরাং ভাষাকার এখানে প্রেমিক প্রকার বৈধ্যোলাহরণ বাকাই প্রদর্শন করিয়াছেন।

ক্ষণ হইতে পারে বে, বেখানে হেতু ও সাধান্ত্র সমদেশবর্ত্তী নহে, বেমন বিশিষ্ট ধ্ম হেতু, বহি দাব্য, এইরপ স্থলে বৈধর্ম্মোদাহরণ-বাক্য ভাষ্যকার কিরপে বলিতেন ? সেখানে ত বেখানে বেখানে বিশিষ্ট ধ্ম নাই, সেই সমস্ত স্থানেই বহি নাই — এইরপ বঞ্চা বলা বাইবে না ? কারণ, ব্মশুক্ত স্থানে ? বহি থাকে। এভত্নভরে প্রথম বক্তব্য এই বে, মহর্নি-স্ত্তের ভাষ্যকার-শক্ষত কর্মান্থবারে ঐ স্থলে বখন "বৈধর্ম্মানাহরণ-বাক্য" হইতে পারে না, তখন ঐ স্থলে ভাষ্যকার কেবল সাধর্ম্মানাহরণ-বাক্যই বলিতেন। জর্মার কেবল সাধর্ম্মানাহরণ-বাক্যই বলিতেন। জর্মার শব্দেমানাহরণ-বাক্যর দ্বারাই

২। বাহার উৎপত্তি এবং বিশাপ উভয়ই হয়, এই কর্পে ভাগাকার প্রেমাজ য়বল "অনিতা" প্রেম্ব প্রয়োগ
করায় ক্ষিতা বস্তু মাত্রকেই তিনি উৎপত্তিবর্ত্তক বলিতে পারেম। (৩১ শ্রে-ভাগা টিয়নী রাষ্ট্রবা)।

ঐ তান বিশিষ্ট গুনে বহিন বাতি প্রদর্শন করিতে হইবে। দেখানে বিশিষ্ট গুন কেবল নাধ্যা হেতৃই হইবে, বৈধর্ম্ম হেতৃ না ইইলেও কোন ক্ষতি নাই। ভাষ্যকারের প্রদর্শিত উৎপত্তিধর্মকত্ব হেতৃ তান বৈধর্মোনাহরণ-বাকাও সন্তব হওয়ার ঐ হেতৃ "বৈধর্মাহেতৃ"ও হইবে। বিত্তীয় বক্তবা এই দে, মহর্ষি সমদেশবর্জী হেতৃ ও গারাধর্মের হলেই "বৈধর্মোনাহরণ-বাকে,"র প্রক্রণ লক্ষণ বলিয়াছেন। কারণ, ভাষ্যকারের মতে মহর্ষির ঐ লক্ষণ সেইরূপ হরেই সমত হয়। বেখানে বহিং সাধ্য, বিশিষ্ট গুন হেতৃ, সেই হুলে "বেখানে বেখানে বহিং নাই, সেই সমত্ত হানে বিশিষ্ট গুন নাই—বেমন জল", এইরূপ বাক্যই "বৈধর্মোনাহরণ-বাক্য" হইবে। মহর্ষি-স্থার ইহা প্রকৃতিত না থাকিলেও মুক্তিসিদ্ধ বলিয়া ইহা মহর্ষির সমত এবং স্তারে "বা" শব্দের ঘারা ইহাও স্থৃতিত। কল কথা, হেতৃর অভাবপ্রকৃত বেখানে সাধ্যবন্মের অভাব, এমন পাদার্থকেই ভাষ্যকার মহর্ষির এই স্থানের ঘারা "বৈধর্ম্মা-দৃষ্টান্ত" বলিয়া বুঝিয়াছিলেন এবং সমদেশবর্তী হেতৃ ও সাধ্যধর্মের হুণে ভাহা ইইতেও পারে, এ জন্ত ভাষ্যকার এখানে ঐরূপ বৈধর্মোনাহরণ-বাক্য প্রধান করিয়া গিয়াছেন।

পরবর্ত্তী ভাষাচার্যাগণের মধ্যে কেহ কেহ ববিয়াছেন বে, বে পদার্থতি "সাধর্ম্য দৃষ্টাগু" অখবা "বৈশ্বা দৃষ্টাক্ত" হইবে, সেই দৃষ্টান্ত পদার্গের বোধক বাকা প্রয়োগ না করিলেও উদাহরণ-বাক্য হইতে পারে। মেনন "বাহা যাহা উৎপতিধর্মক, দে সমন্ত অনিতা" এই পর্যান্ত বলিলেও উদাংরণ-বাক্য হইতে গারে। উহার পরে আবার "বেমন হাকী প্রভৃতি" এই কথাটি না বলিলেও চলে। হেতৃতে সাধ্যপৰ্যের বাান্তি প্রদর্শনের জ্ঞাই উদাহরণ-বাকা বলিতে হয়। তাহা পূর্ব্বোক্ত বাক্যের স্বারাও হইতে পারে। ভাষ্যকার কিন্তু উদাহরণ-বাক্যের প্রয়োগে দুপ্তান্তবােধক শব্দেরও প্রয়োগ করিয়া গিলাছেন (নিগমন-স্তা এইবা)। মহর্বিস্তাের হারাও দৃষ্টান্তবােধক শব্দ প্রনোগের কর্তব্যতা বুঝা বায়। বৃত্তিকার বিখনাথ পূর্কোক্ত মতের আশ্রম করিয়া এখানে হহছি-স্ত্রোক "দৃষ্টাম্ব" শব্দের ছারা দৃষ্টাস্তকধনদোগ্য অবন্ধব, এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন অর্থাৎ দৃষ্টান্তের কথন না হইলেও উদাহরণ-বাকো দৃষ্টান্তের কথন-বোগাতা আছে, উদাহরণ-বাকারপ ভূতীয় অবয়বে দৃষ্টান্তবোধক শব্দ প্ররোগ করা বায়, অক্ত কোন অবয়বে তাহা করা বায় না। ত্ত্বচিন্তামণিকার গল্পেও দৃষ্টান্তবোধক শব্দ প্ররোগ সাক্ষত্রিক নহে, এই কথা বলিয়াছেন। তিনি ইহার হেতু বলিরাছেন যে—"বেখানে বেখানে খুম আছে, দেখানে অগ্নি আছে" এই পর্যান্ত ৰাক্যের ম্রাই ধূমে বহির আপ্তি বোৰ হইয়া থাকে। পরবর্তী নব্য নৈবাহিকগণের অনেকেই ঐ স্থলে কেবল "বখা মহানদং" অগাঁৎ বেমন রন্ধনশালা, এইরূপ বাক্যকেও উদাহরণ-বাক্যকপে উরেগ করিরাছেন। ভাষ্যের শেষে "পণ্ডিতৈরপ্রেদনীয়ং" এইরূপ পাঠ প্রকৃত নহে। "পশুতকরপবেদনীয়ং" ইহাই প্রকৃত পাঠ। "পশুতত" শব্দের পরে প্রশস্ত বা উৎকৃত্ত অর্থে "রূপ" প্রতারের বাবে "পণ্ডিতরূপ" শব্দ নিদ্ধ ইইগছে। "পণ্ডিতরূপ" শব্দের অর্থ প্রশন্ত পণ্ডিত। ভাষ্যকার এখানে হেডু ও উদাহরণের অতি তুর্বোণ পরম হল্ম সামর্গা প্রশস্ত পতিতেরাই

শ্রলংসায়ার রপং"—পাপিনিক্তা, বাতাভভা

বুঝিতে পারেন, এ কথাট কেন গিখিয়াছেন ? ইহা ভাবিবার বিষয়। ভাষাকারের পুর্বেও জায়ত্তরের নানারপ বাাখ্যা ছিল, ইহা ভাষাকারের কথার যারাও অনেক হলে পাওয়া থায়। ভাষাকারের মতে ওঁাহার পূর্বতন কোন কোন পণ্ডিত হেতু ও উনাহরণের ব্যাখ্যায় অনেক ভ্রম করিয়াছিলেন। তাঁহারা প্রকৃতার্থ বুঝিতে পারেন নাই, ইহাও ঐ কথার ছারা মনে করা ধাইতে পারে। ভাষাকার ঐ কথার ছারা তাহারই ইঞ্চিত করিয়া গিয়াছেন কি না, ইহা এই ভাবের ভারুকগণ ভাবিরা দেখিবেন। ৩৭।

## সূত্র। উদাহরণাপেক্ষস্তথেত্যুপসংহারো ন তথেতি বা সাধ্যস্থোপনয়ঃ॥৩৮॥

অনুবাদ। সাধ্যমনীর সম্বন্ধে অর্থাৎ যে ধর্মীতে ধর্মবিশেষের অনুমান করিতে হইবে, তাহাতে উদাহরণানুসারী "তথা" অর্থাৎ তদ্রুপ এই প্রকারে, অথবা "ন তথা" অর্থাৎ তদ্রুপ নহে, এই প্রকারে উপসংহার অর্থাৎ হেতুর উপত্যাস ( হেতুবোধক বাক্য ) উপনয় i

বিবৃতি। বে হেতুর বারা দাধাধর্মের অনুমান করিতে হইবে, দেই ছেতু দেই দাধাধর্মের ব্যাপ্য অর্থাৎ সেই হেতু পদার্থটি যেখানে যেখানে আছে, সেই সমন্ত ছানেই সেই সাধ্যমন্ত্র থাকে, ইহা উদাহরণ-বাক্যের দারা বুঝাইয়া, তাহার পরেই দেই কেতু পদার্থটি দাব্যধর্মীতে আছে অর্থাৎ দেই হেডুর হারা বেথানে সাধ্যধর্মটির অন্ত্রমান করিতে হইবে, সেই পদার্থে আছে, ইহা বুঝাইতে হুইবে, নচেৎ অনুমান হুইতে পারে না। বাহা বাহা উৎপত্তিগর্ঘক, দে সমস্তই অনিত্য, ইহা বুঝিলেও ঐ উৎপত্তিদর্শকত হেতুটি শব্দে আছে, ইহা না বুঝিলে শব্দে অনিতাত্ত্বের অসুমান হইতে পারে না। ঐকপ বুঝার নামই "লিঞ্পরামর্ন"। যে বাকোর ছারা ঐকপ বোধ জন্ম, তাহাকে বলে—"উপনয়"। উদাহরণ-বাক্যের পরেই উদাহরণ-বাক্যান্ত্রসারে এই "উপনয়-বাক্য" প্ররোগ করিতে হয়। উদাহরণ-বাক্য ছিবিধ, স্থতরাং উপনয়-বাক্যও ছিবিধ। (১) সাধর্ম্মো-পুনর, (২) বৈধর্ম্যোপনর। "উৎপত্তিধর্মক স্থানী প্রভৃতি স্তব্য অনিত্য" এইরূপ সাবর্ম্যোদাহরণ বাক্যের পরে "শব্দ তদ্রুপ উৎপত্তিবর্শ্ধক", এইরূপ বাক্য বলিলে উহার দ্বারা বুঝা যায়, স্থানিতাত্ত ধর্মের ব্যাপ্য যে উৎপত্তিধর্মকন্ব, তাহা শব্দে আছে, শব্দও স্থালী প্রকৃতি দ্রব্যের ন্থার উৎপত্তি-ধর্মক, ঐ স্থলে এইরূপ বাক্যের নাম "সাধর্ম্যোপনম"। এবং ঐ স্থলে "অতুৎপত্তিধর্মক আস্থা প্রভৃতি ত্রবা নিতা" এইরূপ বৈধর্ম্যোদাহরণ-বাকোর পরে "শন্ধ তদ্রুপ অন্তংপতিধর্মক নতে" এইরপ বাক্য বলিলে উহার ঘারাও বুঝা যায়, অনিতাত ধর্মের ব্যাপ্য যে উৎপত্তিধর্মকন্ত, ভাহা শব্দে আছে। শব্দ আত্মা প্রভৃতি নিতা পদার্থের ছার অন্তৎপত্তিবর্দ্দক নছে, ইহা বনিলে শব্দে উৎপত্তিপর্কক আছে, ইহা অবশ্রুই বুঝা নায়। ঐ হলে ঐরপ বাকোর নাম "বৈধর্ম্যোপনর"। ( নিগমন-হত্ত-ভাষ্য ভ্ৰষ্টব্য )।

ভাষ্য। উদাহরণাপেক্ষ উদাহরণতন্ত্রঃ উদাহরণবশঃ। বশঃ
দামর্থ্যং। দাধ্যদাধর্ম্মযুক্তে উদাহরণে স্থাল্যাদিদ্রব্যমূৎপত্তিধর্মকমনিত্যং দৃষ্টং তথা শব্দ উৎপত্তিধর্মক ইতি দাধ্যক্ত শব্দকোৎপত্তিধর্মকত্বমূপদংব্রিয়তে। দাধ্যবৈধর্ম্মযুক্তে পুনরুদাহরণে আত্মাদিদ্রব্যমন্থুৎপত্তিধর্মকং নিত্যং দৃষ্টং ন চ তথা শব্দ ইতি অনুথপত্তিধর্মকত্বক্যোপদংহার-প্রতিষেধেনোৎপত্তিধর্মকত্বমূপদংব্রিয়তে। তদিদমূপদংহারকৈতমুদাহরণবৈতাদ্ভবতি। উপদংব্রিয়তেখনেতি চোপদংহারো
বেদিতব্য ইতি।

অমুবাদ। উদাহরণাপেক কি না উদাহরণতন্ত্র,—উদাহরণের বশ, অর্থাৎ উদাহরণ-বাক্যের বস্থা। বশ অর্থাৎ বস্থাতা (এখানে) সামর্থ্য। অর্থাৎ উপনয়-বাক্য উদাহরণ-বাক্যের ফল, উহা উদাহরণ-বাক্যানুসারেই প্রয়োগ করিতে হয়, এ জন্ম উদাহরণাপেক।

সাধ্যসাধর্ম্মাযুক্ত উদাহরণে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত সাধর্ম্মোদাহরণ স্থলে "উৎপত্তিধর্মক স্থালী প্রভৃতি দ্রব্য অনিত্য দেখা যায়, শব্দ তক্রপ উৎপত্তি-ধর্মক" এইরূপে
সাধ্যধর্মী শব্দের সম্বন্ধে অর্থাৎ অনিত্যহরূপে সাধ্যধর্মী শব্দে উৎপত্তি-ধর্মকন্ধ উপসংহত (প্রদর্শিত) হয় অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত প্রকার বাক্যটির ন্বারা অনিত্যহ ধর্মের ব্যাপ্য যে উৎপত্তি-ধর্মকন্দ, তাহা শব্দে আছে, ইহা বুঝান হয়; ঐ বাক্যটি সাধর্ম্মোপনয় বাক্য।

সাধ্যবৈধর্ম্মযুক্ত উদাহরণে কিন্তু অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত বৈধর্ম্মোদাহরণ স্থলে "অনুৎপত্তি-ধর্ম্মক ( যাহার উৎপত্তি নাই ) আন্ধা প্রভৃতি দ্রব্য নিত্য দেখা যায়, কিন্তু শব্দ ভদ্রপ নহে" এই বাক্যের নারা ( "শব্দ ভদ্রপ নহে" এই শেষোক্ত বাকাটির নারা ) অনুৎপত্তি-ধর্ম্মকরের উপসংহার নিষেধের নারা অর্থাৎ ঐ বাক্যের নারা শব্দে অনুৎপত্তিধর্ম্মকর নাই, ইহা উপসংহার ( প্রদর্শন ) করিয়া উৎপত্তিধর্ম্মকর উপসংহত ( প্রদর্শিত ) হয় । উপসংহারের অর্থাৎ সাধ্যধর্মীতে হেতু-পদার্থের বোধক পূর্বেরাক্ত উপনর-বাক্যের সেই এই ( পূর্বেরাক্ত প্রকার উদাহরণের নিবিধর প্রযুক্ত হয় । ইহার নারা উপসংহত্ত হয় অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত প্রকার উপনয়-বাক্যের নারা সাধ্যধর্মীতে হেতু-পদার্থের উপসংহার করা হয় ; এ জন্ম ইহাকে "উপসংহার" জানিবে ( অর্থাৎ এইরূপ অর্থেই উপনয়-বাক্যকে উপসংহার বলা হইয়াছে ) ।

টিপ্রনী। সূত্রে "উদাহরণাপেকঃ দাখ্যস্তোপসংহারঃ" এই অংশের দারা উপনর-বাব্দের দামান্ত লক্ষণ স্থৃতিত হইবাছে। "তথা" এবং "ন তথা" এই কথার দ্বারা উপনর-বাক্যের বিশেষ কৃষ্ণণ ৰলা ছইয়াছে। উপনয়-বাকা উবাহরণ-বাকাকে অপেক্ষা করে, উবাহরণ-বাকোর পরে ভদমুদারে উপনয়-বাক্য প্রধাণ করিতে হয়। তাই মহবি বলিয়াছেন — "উনাহরণাপেক্ষ"। ভাষ্যকার উহার ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন – "উদাহরণ-তথ্ব", আবার তাহারই ব্যাখ্যা করিবাছেন— "উদাহরণ-বণ"। তাৎপর্য্য-নিকাকার উহার ব্যাখ্যার বলিয়াছেন—"বস্তুতে ইতি বশঃ বশিন উদাহরণত বল ইত্যর্গঃ"। অর্থাৎ উপনয়-বাকা উদাহরণবাকোর বগ্র। শেষে বলিয়াছেন বে, ঐ বর্থতাকেই "বশ" শব্দের ছার। উল্লেখ কবিলা ভাষাকার উহার অর্থ বলিয়াছেন "দাদর্থা"। তাৎপর্যাটীকাকার ঐ "দামর্থো"র ব্যাখ্যার বনিরাছেন —"বভেন উদাহরণস্ত কলেন উপনয়েন অভিনম্বন্ধ ইত্যর্থং"। অর্থাৎ উপনয়-বাকা উদাহরণবাকোর ফল, ঐ ফলোর সহিত উদাহরণবাকোর সহন্ধই উপনয়বাকো উদাহরণ-বাকোর বঞ্চতা এবং উহাই এখানে উদাহরণের সামর্গ্য। ভাষ্যকার আদি ভাষ্যেও ফলের সহিত সম্বন্ধ অর্থে "সামণ্য"শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। মূলকথা, উদাহরপ্রাক্য ব্যতীত হেভূপনার্থে সাধ্যধর্শের ব্যাপ্তি প্রদর্শন হর না। হেতুপদার্থকে সাধ্যধর্শের ব্যাপ্য বলিয়া না বুঝিয়া সাধ্য-ধর্মীতে হেতুপদার্থের অবধারণ হইলেও অভুমান হইতে পারে না; স্তরাং হেতুপদার্থকে দাধাধর্মের ব্যাপ্য বলিয়া বুকাইরা দাবাধর্মীতে দেই হেতৃপ্রার্থের উপদংহার করিতে হইবে, তাহাই "উপনহ-বাক্য" হইবে এবং উদাহরণের ভেদান্ত্সারেই "উপনয়-বাক্যে"র প্রকারভেদ হুইবে ; স্থতরাং "উপনয়" উদাহরণ-নাপেক।

200

নে বাক্যের হারা উপনংহার করা হয় অর্গাৎ কোন পদার্গে কোন পদার্থের অবনারণ করা হয়, তাহাকে উপসংহার-বাক্য বলা বার। মহানি উর্জ্বপ বাক্যনিশের অর্থেই স্ত্রে "উপসংহার" শব্দের প্ররোগ করিয়াছেন। উপনর বাক্যনিশের। স্ত্রাং স্ত্রোক্ত "উপসংহার" শব্দের অর্থেও বাক্যনিশের। ভাষ্যকারও শোদে স্যোক্ত "উপসংহার" শব্দের উর্জ্বপ ব্যুৎপত্তির উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন। এখন কিরুপ বাক্যা-বিশেষ উপনয় হইবে ? এ জন্ত স্থাকার বলিয়াছেন—"উদা-হয়ণাপেক্ষং" এবং "মাধ্যক"। এখানে "মাধ্য"ব্যারর রারা বৃদ্ধিতে হইবে সাধ্যকর্মী। কারখ, উপনরবাক্যের হারা সাধ্যমর্শ্বের উপসংহার করা হয় না। অবহাই আপত্তি হইবে বে, উপনম্বাক্যের হারা ত সাব্যান্মীরও উপসংহার করা হয় না, সাধ্যমর্শ্বাকে হেতুপদার্থেরই উপসংহার করা হয় । তাৎপর্যানীকাকার এই আপত্তির উর্লেখ করিয়া বলিয়াছেন বে, ভাষ্যকার এই জন্তই এখানে সাধ্যমর্শ্বীর উপসংহার হয় না, সাব্যান্মীর উপসংহার হয়, এই কথা বলিয়াছেন। তাৎপর্যানীকাকার পেনে ভাষ্যকারের তাৎপর্যা বলিয়াছেন বে, অরপতঃ অর্থাৎ সাক্ষাৎসহক্রে সাধ্যমন্মীর উপসংহার হয় না, সাব্যান্মীর বাপ্য বে হেতু, সেই হেতু-যুক্তভাবে সাধ্যমন্মীর উপসংহার হয় না, সাব্যান্মীর বাপ্য বা হেতু, সেই হেতু-যুক্তভাবে সাধ্যমন্মীর উপসংহার হয়। অর্থাৎ উপনয়বাক্যের হারা যথন সাধ্যমন্মীর উপসংহার হয়, ইছা বলা মাইতে পারে এবং ঐ ভাবে মাধ্যমন্মীর উপসংহার হয়, ইছা বলা মাইতে পারে এবং ঐ ভাবে মাধ্যমন্মীর উপসংহার হয়, ইছা বলা মাইতে পারে এবং ঐ ভাবে মাধ্যমন্মীর উপসংহার হয়, ইছা বলা মাইতে পারে

নিকাকারের কথা। ভারমঞ্জরীকার জরস্কভাট্ট বলিয়াছেন বে, 'ক্রে "সাব্যক্ত" এই স্থলে সপ্তমী বিভক্তির অর্থে যদ্ধী বিভক্তি প্রবৃক্ত হইরাছে। সাধ্যধর্মীতে হেতুর উপসংহার-বাকাই উপনয়। স্থের "হেতু" শব্দ না থাকিলেও উহা এথানে বুরিরা নইতে হইবে। জরস্কতট্টের ব্যাধ্যার কোন গোল নাই। খবিস্থরে এক বিভক্তি স্থানে অন্ত বিভক্তির প্ররোগ দেখাও মার। ভাষাকারও এথানে সাধ্যধর্মীর সম্বন্ধ হেতুর উপসংহার বলিয়া ব্যাধ্যা করিয়াছেন। স্পত্রাং "হেতু" শব্দ স্থের না থাকিলেও এখানে হেতুর উপসংহারই স্প্রকারের বিবক্তিত, ইহা ভাষাকারও বুরিয়াছিলে। "সাধ্যক্ত" এই স্থলে সম্বন্ধ অর্থে মন্ত্রী বিভক্তির প্রব্রোগস্থলেও সম্বন্ধ অর্থে মন্ত্রী বিভক্তির প্ররোগস্থলেও সম্বন্ধ অর্থে মন্ত্রী বিভক্তির প্ররোগস্থলেও সম্বন্ধ অর্থে মন্ত্রী বিভক্তির প্রযোগ কোন কোন স্থলে দেখাও যার। জরস্কভাট্ট তাহা সমর্থন করিয়াছেন। ফলকথা, জরস্কভাট্ট বেরূপ বলিয়াছেন, স্ক্রকার ও ভাষাকারের ঐরূপ তাৎপর্য্যও হইতে পারে। তাৎপর্যাটীকাকারের আয় কন্ত্রকানা না করিলেও চলে।

ভাষ্যকারের প্রদর্শিত হলে "শব্দ তজ্ঞপ উৎপত্তি-ধর্মক" এইরূপ উপনয়বাক্যের দারা বেমন
নাধ্যধর্মী শব্দে উৎপত্তি-ধর্মকত্বরূপ হেতৃপনার্থের উপসংহার হয়, সেইরূপ "শব্দ তজ্ঞপ অন্তংপত্তিধর্মক নকে" এইরূপ উপনয়-বাক্যের নারাও সাধ্যধর্মী শব্দে উৎপত্তি-ধর্মকত্বরূপ হেতৃ-পদার্থের
উপসংহার হয়। কারণ, শব্দ আয়া প্রভৃতি পদার্থের ন্তার অন্তংপত্তি-ধর্মক নহে, এই কথা
বিলিলে শব্দে অন্তংপত্তি-ধর্মকত্বের উপসংহার নিবেশ করা হয় অর্গাৎ শব্দে অন্তংপত্তিবর্মকত্ব নাই,
ইহাই বলা হয়। তাহা হইলে ফলতঃ শব্দে উৎপত্তি-ধর্মকত্ব আছে, ইহাই বলা হইল। স্বতরাং
ঐরূপ বাক্যের দারাও সাধ্যধর্মী শব্দে অনিত্যত্বের ব্যাপ্য উৎপত্তিধর্মকত্বরূপ হেতৃর উপসংহার
হওয়ায়, ঐরূপ বাক্যও ঐ বলে "উপনয়বাক্য" হইবে। ঐ বাক্য পূর্ব্বোক্ত "বৈধর্ম্যোদাহরণ"সাপেক হওয়ায় উহা ঐ হলে "বৈধর্ম্যোপনয়বাক্য"।

কোন প্রাচীন সম্প্রদায় "নচ নারং তথা" এইরূপ বাক্যকেই "বৈধর্ম্যোপনত্ব" বাক্য বলিতেন। এই মতে পূর্ব্বোক্ত হলে "নচ নারং তথা" অর্থাং "শব্দ উৎপত্তি-ধর্মক নহে, ইহা নহে," এইরূপ অর্থের বোধক প্রক্রপ বাক্যই "বৈধর্ম্যোপনত্ব"-বাক্য হইবে। কিন্তু মহার্ধ ধর্মন "বৈধর্ম্যোপনত্ব"-বাক্যের স্বরূপ প্রাক্তাশ করিতে "ন তথা" এইরূপ কথাই বলিয়াছেন, তথন পূর্ব্বোক্ত প্রাচীন মত মহার্ধি-সম্মত বলিয়া বুবা বার না। ভাষ্যকারও প্ররূপ বলেন নাই।

পূর্ব্বোক্ত নম্প্রনার সাধাধর্মীকে "অরং" এই বাক্যের ছারা প্রকাশ করিয়া "ভথা চায়ং" এইরূপ বাক্যকে "সাধর্ম্বোগনর"-বাক্য বলিতেন। ভাষাকার তাহাও বলেন নাই। পরবর্ত্তী নব্যনৈধামিকগণও ঐরণ না বলিলেও অবয়ব ব্যাখ্যার রল্নাথ শিরোমণি প্রাচীনদিগের "ভথা চায়ং"
এইরূপ উপন্যা-বাক্যের সংগতি দেখাইয়াছেন।

র্ত্তিকার বিখনাথ বলিয়াছেন যে, উপনম্বাক্যে যে "তথা"শব্দের প্ররোগ করিতেই হইবে, ইহা স্ত্রকারের তাৎপর্য্য নহে। "বহিমানু বুমাৎ" এইরূপ স্থলে "বহিন্যাপ্য ধূমবানয়ং" অথবা

সাবাক্তেতি সন্তব্যবে বলী বন্ধবা সাবো বর্ত্তিদি হেতোজশসংখ্যর উপনয় ।—( ভারবল্পনী, উপনয়-পুর )।

"তথা চায়ং" এই ছুই প্রকারই উপনয়বাকা বলা বায়। কিন্তু ভাষ্যকার সর্ববেই উপনয়-বাকো
"তথা" শব্দের প্ররোগ করিয়াছেন। পরবর্তী নবানৈয়ায়িকগণের মধ্যে প্রায় সকলেই "উপনয়"বাক্যে "তথা" শব্দের প্ররোগ করেন নাই। এবং "অয়ং" এই বাক্যের ছারাই ধর্মীর নির্দেশ
করিয়া "বহ্নিব্যাপা ধূমবানয়ং" ইত্যাদি প্রকার বাক্যকেই "উপনয়" বলিয়াছেন এবং "উপনয়বাক্যা"ত্ব "অয়ং" এই বাক্যের নিগমন-বাকো "অত্বয়ন্থ" করিলে "তত্মান্বহ্নিমান্" ইত্যাদি
প্রকার বাকাও "নিগমন" হইতে পারে, ইহা বলিয়াছেন। ভাষ্যকার কিন্তু এইরূপ বলেন নাই।
(নিগমন-স্ত্র-ভাষ্য দ্রেইবা)। ৩৮।

ভাষা। দ্বিধন্ত পুনহেঁতোদ্বিধিক চোদাহরণক্তোপদংহারহৈতে চ সমানম্।

অমুবাদ। বিবিধ "হেতু"র সম্বন্ধে এবং দিবিধ "উদাহরণে"র সম্বন্ধে এবং উপসংহারদ্বয়ে অর্থাৎ বিবিধ "উপনয়ে" (পরবর্ত্তি-সূত্রোক্ত "নিগমন"-বাক্য) সমান অর্থাৎ নিগদন-বাক্য সর্ববৈত্তই এক প্রকার।

## সূত্ৰ। হেত্ৰপদেশাৎ প্ৰতিজ্ঞায়াঃ পুনৰ্ৰচনং নিগমনম্॥৩৯॥

অনুবান। হেতৃক্থনপূর্বকৈ প্রতিজ্ঞাবাক্যের পুনঃ কথন "নিগমন" (নিগমন নামক পঞ্চম অবয়ব)।

বিষ্ঠি। উপনয়বাকোর পরেই যে বাকাটির প্ররোগ করিতে হইবে, তাহার ন.ম "নিগমন"।
পূর্বে যে ভেত্ন উরেণ করা হইবে, দেই "হেত্"র পূর্বোক্ত প্রকারে উরেণ করিরা দেই সকে—
সক্তারে যে প্রতিক্তা-বাকোর উরেণ করা হইবে, তাহার প্রকরেণ করিরা দেই সকে—
সক্তারে যে প্রতিক্তা-বাকোর উরেণ করা হইবে, তাহার প্রকরেণ করিলেই ঐ সম্পূর্ণ
বাকাট "নিগমন-বাকা" হইবে। বেমন পূর্বোক্ত হলে "তথাত্বংপত্তিধর্মকত্বাদনিতাঃ শব্দঃ"
অর্থাৎ দেই উৎপত্তি-ধর্মকত্ব হেতুক শব্দ অনিতা, এইরপ অর্থার বোহক বাব্য। ঐ বাব্যের
প্রথমে পূর্বোক্ত হেতুর উরেণ হইরাছে, শেষে পূর্বোক্ত প্রতিক্তা-বাক্যের প্রকরেণ হইরাছে।
এই "নিগমন"-বাকাই পঞ্চাব্যবের চরম অবয়ব। ইহার হারাই ক্তায়বাক্যের উপসংহার বা মমান্তি
করা হয়। স্থল কথার ইহাই প্রতিক্তাদি চারিটি বাক্যের সারসংকলন। প্রতিক্তাবাক্যা,
হেতুবাক্যা, উনাহরপরাক্য এবং উপনয়বাক্যের ছারা পূর্বে পৃথক্ পূর্বক্ পূর্বক্ ভাবে বাহা বলা হয়,
সেইগুলি সমন্তই শেষে এই "নিগমন"-বাক্যের ছারা একবারে বলা হয়। এই নিগমন বাক্যই
পূর্বোক্ত প্রতিক্তাদি চারিটি বাক্যের পরস্পের সহন্ধ ব্যক্ত করিরা উহাদিগকে একই প্রতিপাদ্যের
প্রতিপাদক করে, এ জল্ল ইহার নাম "নিগমন"।

ভাষ্য। সাধর্ম্যোকে বা বৈধর্ম্মোকে বা ষথোদাহরণমুপসংব্রিয়তে

তশাত্ৎপত্তিধর্মকভাদনিতাঃ শব্দ ইতি নিগমনম। নিগমান্তেহনেনেতি প্রতিজ্ঞাহেতুলাহরণোপনয়া একত্রেতি নিগমনম। নিগমান্তে সমর্থান্তে সমর্থান্তে। তত্র দাধর্ম্যোক্তে তাবদ্ধেতো বাক্যং ''অনিতাঃ শব্দ' ইতি প্রতিজ্ঞা। ''উৎপত্তি-ধর্মকভা"দিতি হেতুঃ। ''উৎপত্তি-ধর্মকং স্থাল্যাদি দ্রব্যমনিত্য"মিত্যাদাহরণম্। ''তথা চোৎপত্তিধর্মকং শব্দ' ইত্যাপনয়ঃ। ''তথাছৎপত্তিধর্মকভাদনিতাঃ শব্দ' ইতি নিগমনম্। বৈধর্ম্যোক্তেহিপি ''অনিতাঃ শব্দঃ'' ''উৎপত্তিধর্মকভাৎ'', ''অমুৎপত্তিধর্মকমান্ত্রাদি দ্রবাং নিতাং দৃষ্টং'', ''ন চ তথাহমুৎপত্তিধর্মকভাদনিতাঃ শব্দঃ'' ''তম্যাদ্র্পত্তিধর্মকভাদনিতাঃ শব্দ'' ইতি।

অনুবাদ। উদাহরণানুসারে হেতুবাক্য সাধর্ম্ম প্রযুক্তই উক্ত ইউক, আর বৈধর্ম্ম প্রযুক্তই উক্ত হউক, অর্থাৎ তাদৃণ হেতুবাক্যের উল্লেখ করিয়া "দেই উৎপত্তিধর্মাকত্ব-হেতুক শব্দ অনিভা" এইরূপ নিগমন-বাক্য উপসংহত হয় অর্থাৎ চরম বাক্যরূপে প্রযুক্ত হয়।

( এই "নিগমন" শব্দের ব্যুৎপত্তি প্রদর্শন করিতেছেন ) ইহার ছারা "প্রতিজ্ঞা", "হেতু," "উদাহরণ" এবং "উপনত্ন" এক অর্থে নিগমিত হয়, এ জয় ইহাকে "নিগমন" বলিয়াছেন। নিগমিত হয়, কি না, সামর্থাযুক্ত হয়, সম্বন্ধযুক্ত হয়। অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি চারিটি অবয়ব মিলিত হইয়া বে একার্থের প্রতিপাদন করে,তাহাতে ঐ বাক্য-চতৃষ্টয়ের যে সামর্থ্য বা পরস্পার সম্বন্ধের জ্ঞান আবশ্যক, পঞ্চম অবয়ব নিগমন-বাক্যই তাহা সম্পাদন করে; এ জয় ঐ বাক্যের নাম "নিগমন"।

ভাষাকার পরিশেষে এখানে "সাধর্ম্মা হেতু" ও "বৈধর্ম্মা হেতু" স্থলে প্রতিজ্ঞা হইতে নিগমন পর্যান্ত পঞ্চাবয়ব প্রয়োগ করিয়া পূর্বেবাক্ত স্থলে, আয়বাক্য প্রদর্শন করিয়াছেন]।

সেই খলে (শব্দে অনিত্যত্বের অনুমানস্থলে) সাধর্ম্মোক্ত হেতু হইলে অর্থাৎ
পূর্বেবাক্ত "সাধর্ম্মা হেতু" খলে (১) "শব্দ অনিত্য" এই বাক্য প্রতিজ্ঞা। (২)
"উৎপত্তিধর্ম্মকত্ব জ্ঞাপক," এই বাক্য হেতু। (৩) "উৎপত্তিধর্ম্মক স্থানী প্রভৃতি
জব্ম অনিত্য", এই বাক্য উদাহরণ। (৪) "শব্দ তক্রপ উৎপত্তি-ধর্ম্মক," এই বাক্য
উপনয়। (৫) "সেই উৎপত্তি-ধর্ম্মকত্ব-হেতুক শব্দ অনিত্য" এই বাক্য নিগমন।
এবং বৈধর্ম্মোক্ত হেতু হইলে অর্থাৎ বৈধর্ম্মা হেতু খলে (১) "শব্দ অনিত্য"

[ ১২০; ১মাণ

এই বাক্য প্রতিজ্ঞা। (২) "উৎপত্তি-ধর্মাকত্ব জ্ঞাপক", এই বাক্য হেতু। (৩) "অনুৎ-পত্তি-ধর্মাক আত্মা প্রভৃতি দ্রব্য নিত্য দেখা যায়" এই বাক্য উদাহরণ। (৪) "শব্দ তক্ষপ অনুৎপত্তি-ধর্মাক নহে" এই বাক্য উপনয়। এবং (৫) "সেই উৎপত্তি-ধর্মাকত্ব-হেতৃক শব্দ অনিত্য", এই বাক্য নিগমন।

টিগ্ননী। নিগমন-বাকা সর্পত্রই একরপ। ভাষাকার প্রথমেই দেই কথা বলিয়া স্ত্তের ব্দতারণা করিয়াছেন। ঐ প্রথম ভাষ্য সন্দর্ভের সহিত হাত্রের যোজনা বুঝিতে হইবে। সূত্রে "হেতু" শব্দের অর্থ এখানে হেতুরাকা। অবহব প্রকরণে "হেতু" শব্দের ঘারা হেতু-পদার্থ শা ব্ৰিয়া হেতু-বাকারণ অহরবই ব্বা উচিত। "অপদেশ" শব্দের অর্থ এখানে কথন। প্রুমী বিভক্তির অর্থ উত্তরবর্তিতা। তাহা হইলে স্ত্তের "হেত্বপদেশাং" এই কথার ছারা বুঝা যায়, হেতু-বাকা কথনের পরে, অর্থাৎ হেতু-বাকা কথনপূর্বক। তাহা হইলে সম্পূর্ণ স্ক্রের ছারা বুঝা যায়, "হেতুবাক্যের কথন পূর্ব্বক প্রভিজ্ঞাবাক্যের পুনঃ কথন নিগমন।" যে কোন বাক্যের ছারা হেতু-শ্লার্থের ক্থমপূর্ক্ক প্রতিজ্ঞাবাক্য-প্রতিপাদ্য পদার্থের প্নঃ কথনই স্ত্রার্থ বলিলে সূত্রে "হেতু" শব্দের ছারা হেতৃ-পদার্থ এবং "প্রতিজ্ঞা" শব্দের ছারা প্রতিজ্ঞা-বাক্যের প্রতিপাদ্য পদার্থ বৃবিতে হর, কিন্তু তাহা সহজে বুঝা বার না; তাহাতে "প্রতিজ্ঞা" শক্ষের নাহা প্রকৃত অর্থ এখানে বুঝা উচিত, তাহা বুবা হয় না। অবরব প্রকরণে "প্রতিজ্ঞা" শব্দের হারা প্রথম অবরব প্রতিজ্ঞা-বাক্যকেই বুঝা উচিত এবং তাহারই পুনঃ কখন নহজে উপপন্ন হয়।। পরবর্তী অনেক নৈরায়িক প্রেলিক প্রকার স্ত্রার্থ বর্ণন করিরাই প্রেলিক স্থলে "তথাদনিতা: শব্দ:" অবনা "তত্মাদনিত্যোহরং" এইরূপ "নিগমন"-বাকা প্রয়োগ করিয়া গিয়াছেন । ভাষাকার কিন্তু পূর্বেলিক প্রকার "হেত্রাকো"রই উরেধ করিয়া তাহার পরে পূর্নোক্ত প্রকার "প্রতিজ্ঞাবাকে)"র উল্লেখ করিয়া "নিগমন বাকা" প্রবর্ণন করিয়াছেন। স্বতরাং তাঁহার মতে হেডুবাক্যের কথন পূর্থক প্রতিজ্ঞাবাকে)র পুনকেখনই স্তার্থ বলিলা ব্রা বাল। পুর্বেল "উদাহরণ"-বাকোর দারা যে হেতু-শ্ৰাপ্তে দাব্যধৰ্মের ব্যাপ্য ৰণিয়া বুঝান হইবে এবং "উপনত্ত"-বাক্ষ্যের নাব্য দাব্যধর্মের ব্যাপ্য যে হেডু-পদার্থ সাধ্যপর্যাতে আছে, ইহা বুঝান হইবে, সেই হেডু-পদার্থকেই সেইরপে "নিগমন"-বাক্যে অকাশ করিবার জন্ত-"নিগমন"-বাক্যে হেতু-বাক্যের প্রথমে "তত্মাৎ" এই বাক্য প্রয়োগ করা হইরাছে। অর্থাৎ যে উৎপত্তি-ধর্মকত্ব অনিতাত্তরপ দাধারকোর ব্যাপা এবং দাধারকাঁ শব্দে বর্তমান, সেই উৎপত্তি-ধর্মকন্ধ-হেতুক শব্দ অনিত্য, ইহাই "নিগমন"-বাকোর হারা ঐ হলে বুবান হইরা থাকে। কেই বলিয়াছেন বে, ভাষ্যকারের "ভত্মাৎ" এই কথার অর্থ অভগ্রব। অর্থাৎ বেহেতু উৎপত্তি-বৰ্ত্মকৰ অনিত্যকের বাাণা এবং উহা শবে আছে, অভএব উৎপত্তি-ধর্ত্মকত্ব-হেতৃক শব্দ অনিতা, ইহাই ভাষ্যকারোক্ত "নিগমন"-বাক্যের অর্থ। ফল্ডঃ "নিগমন"-বাক্যের দারা প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাক্যের প্রতিপাদাই প্রকাশ করা হয়। "নিগমন"-বাক্যে "প্রতিজ্ঞা-বাৰা" ও "হেডু"-ৰাকা মিনিত থাকে এবং "তত্মাৎ" এই কথাৰ ছাৱা "উদাহৰণ"-বাকা এবং

"উপনয়"-বাক্যের দ্বিতার্থ প্রকটিত হইয়া থাকে। "তথাং" এই হলে "তং" শব্দের দ্বারা সাধাধর্শের ব্যাপ্য এবং সাধানশ্রীতে বর্তমান বলিয়া বোধিত হেতৃ-পদার্থকেই সেইজপে বুঝা বায়। পরবর্ত্তী অনেক নৈয়ায়িক কেবল "ভত্মাৎ" এই কগার ছারাই পূর্কবোধিত থেতৃ প্রকাশ করিয়াছেন। কিন্তু যদি হেতু-বাক্যের কথনই স্ত্তকারের অভিমত হয়, "হেত্বপদেশ" শব্দের হারা স্ত্রকার তাহাই বলিয়া থাকেন, তাহা হইলে কেবল "তত্মাৎ" এইরূপ বাক্য বলিলে চলিবে না। প্রকৃত হেতুবাক্য "উংপত্তি-ধর্মকরাং" এইরূপ কথাই প্রয়োগ করিতে হইবে। ভাষাকার তাহাই করিরাছেন। ভাষ্যকারের "উৎপত্তিধর্মকস্বাৎ" এই কথাট তাহার পূর্বোক্ত "ভত্মাৎ" এই ক্ৰাব্ৰই ব্যাখ্যা বলা যায় না; কাৱণ, তিনি এখানে "নিগ্ৰন-বাক্যে"র আকারই দেখাইয়াছেন, তাহার মধ্যে ব্যাখ্যা থাকিতে পারে না। "তত্মাৎ" এই কথাটি পূর্বে না বলিলে, উৎপত্তিবর্ত্তবন্ধ হেতুকে অনিতাত্ত্তপ সাধাধর্মের ব্যাপা এবং সাধাধর্মী শব্দে বর্তমান বলিয়া প্রকাশ করা হয় সা, এই জন্ত পূর্কে "তত্মাৎ" এই কথাটি প্রয়োগ করিয়াছেন। স্তরাং বুঙা যার, স্ত্তে যে "হেত্পদেশ" শব্দ আছে, উহার দারা ভাষ্যকারোক্ত প্রকারে হেতুবাকোর কথনই ভাষ্যকার ব্রিয়াছিলেন। আর যদি ভাষাকারের "তত্মাৎ" এই কথার ছারা "অতএব" এইরূপ অর্থাই বুরা হয়, তাহা হইলে ঐকলে হেতৃবাক্যের কণনই সংআক্ত "হেত্বগদেশ" শব্দের হারা বুবিতে হয়। ধাহারা "নিগমন"-ৰাক্যে পূর্ব্বোক্ত হেতুবাক্যের উল্লেখ না করিয়া কেবল "তত্মাৎ" এই কথার দারাই পূর্ব্বজ্ঞাত হেতু-পদার্থের প্রকাশ করিয়াছেন, তাহাণাও ঐ "তৎ"শব্দের ছারা সাধাধর্মের কাপ্য এবং সাধাধর্মীতে বর্তমান হে চুপদার্থ ই এহণ করিয়াছেন। ফলকথা, "সাধারদের ব্যাপা এবং সাধাধলীতে বর্তমান বে হেতুপদার্থ, সেই হেতুপদার্থের জ্ঞাপনীর বে মাধ্যবর্ত্ম, সেই মাধ্যবর্ত্মবিশিষ্ট মাধ্যবর্ত্মী" এই পর্যান্ত যে বাক্যের হারা বুঝা বাইবে, ভায়বাকোর অন্তর্গত ঐরপ বাকাবিশেষ্ট "নিগমন", ইহাই পরবর্ত্তী নব্য নৈরারিকগণের সমর্থিত ছুল সিদ্ধান্ত। অনেকে সাধর্ম্ম হেতু হলে "তত্মাত্র্থা" এবং বৈধন্মাহেতুহুলে "ডত্মান তথা" এইরূপ নিগমন-বাক্য বলিতেন; কিন্তু ঐরূপ বাক্যে প্রতিজ্ঞা-বাক্যের পুনর্বচন নাই, "তবা" এবং "ন তথা" এইরপ "প্রতিজ্ঞা" বাকা হয় না। "প্রতিজ্ঞা"-বাকা দর্মএই একরপ এবং "নিগদন"ও দর্মত্র একরপ, ইহা ভাব্যকারও বলিয়াছেন। প্রতিজ্ঞাবাকোটে পুনর্পতন করিতে হইলে ভিল প্রকার "নিগমন"-বাকা হইতেও পারে না। তব্চিতামণিকার গ্লেশও "তুমাত্থা" এইরূপ "নিগ্মন"-বাক্য কোনরপেই হইতে পারে না, ইহা বিশেষ বিচার দারা প্রতিপন্ন করিয়াছেন।

পূর্ব্বোক্ত ব্যাথ যি প্রায় এই বে, "প্রতিজ্ঞা"বাক্য সাধ্যনির্দেশ, "নিগমন"-বাক্য সিন্ধনির্দেশ, জর্মাং নিগমনবাক্য পরভাগ প্রতিজ্ঞার লক্ষণাক্রাক্তই হয় না; স্কুতরাং মহবি "নিগমনবাক্য"কে প্রতিজ্ঞাবাক্যের পূর্ব্বাচন বলিতে পারেন না। বাহার কোন অংশে প্রতিজ্ঞার লক্ষণ নাই, তাহাকে কি প্রতিজ্ঞার পূন্ব্বাচন বলা যায় ও এতছত্তরে ত ওপহাটীকাকার বলিয়াছেন যে, যদিও "প্রতিজ্ঞা" সাধ্যনির্দেশ এবং "নিগমন" দিন্ধনির্দেশ, তথাপি "প্রতিজ্ঞাবাক্যে"র হারা যে পদার্থ টি সাধ্যরণে বোধিত হয়, "নিগমনবাক্যে"র হারা নেই পদার্থ টিই নিন্ধরণে বোধিত হয়, অর্থাৎ

"প্রতিজ্ঞাবাকো" নে প্লাণের দাবাস্থ ছিল, "নিগমনবাকো" তাহারই দিন্ধক হয় ; স্কতরাং দাবাক ও দিন্ধকরপ অবহাবিশিষ্ট একই প্লার্থ "প্রতিজ্ঞাবাকা"ও "নিগমনবাকো"র প্রতিপাদা হওয়ার "নিগমনবাকো" "প্রতিজ্ঞা" শক্ষের গৌণপ্রয়োগ করিয়া মহর্ষি "নিগমন-বাকা"কে "প্রতিজ্ঞা"র প্রর্মাচন বলিরাছেন। অর্থাৎ "নিগমনবাকা" বস্ততঃ "প্রতিজ্ঞাবাকা" না হইলেও কোন অংশের দারা প্রতিজ্ঞাব্যর প্রতিপাদক হওয়ায় এবং প্রভাগে "প্রতিজ্ঞাবাকো"র দমানাকার হওয়ায় তাহাকে "প্রতিজ্ঞাবাকো"র দমানাকার হওয়ায় তাহাকে "প্রতিজ্ঞাবাকো"র প্রনর্মচন বলা হইয়াছে।

ভাষাকার "নিগমন" শক্ষের ব্যুৎপত্তি প্রদর্শন করিতে বলিয়াছেন বে, ইহার ছারা প্রতিজ্ঞানি চারিটি বাকা একার্থে নিগমিত হয়। "নিগমিত হয়" এই কথার ব্যাধ্যা করিয়াছেন—"নমর্থিত হয়"। শেবে তাহারই আবার ব্যাধ্যা করিয়াছেন—"নম্বদ্ধসূক্ত হয়"। অর্থাৎ প্রতিজ্ঞানি চারিটি বাকোর যে পরস্পর সম্বন্ধ আছে, "নিগমন-বাক্যে"র ছারা তাহা বুঝা হায়। পরে ইহা ব্যক্ত হইবে।

ভাষা। অব্যবসমূদায়ে চ বাক্যে সম্ভূয়েতরেতরাভিসম্বন্ধং প্রমাণান্যর্থং সাধ্যন্তীতি। সম্ভবন্তাবং, শব্দবিষয়া প্রতিজ্ঞা, আপ্রোপদেশশু প্রত্যকানুমানাভ্যাং প্রতিসন্ধানাং, অনুষেশ্চ স্বাতন্ত্যানুপপত্তেঃ। অনুমানং হেতুঃ, উদাহরণে সংদৃশ্য প্রতিপত্তেঃ, তচ্চোদাহরণভাষ্যে ব্যাখ্যাত্য। প্রত্যক্ষবিষয়মুদাহরণং, দৃক্টেনাদৃষ্টদিদ্ধেঃ। উপমান-মুপনয়ঃ, তথেতুগপসংহারাৎ, ন চ তথেতি চোপমানধর্মপ্রতিষেধে বিপরীতধর্মোপসংহারদিদ্ধেঃ। সর্বেষামেকার্যপ্রতিপত্তে সামর্যপ্রদর্শনং নিগন্মতি।

ইতরেতরাভিদম্বন্ধাহপাদত্যাং প্রতিজ্ঞায়ামনাপ্রয়া হেয়াদয়ো ন প্রমতেরন্। অসতি হেতো কন্স সাধনভাবঃ প্রদর্শ্যত। উদাহরণে সাধ্যে চ কন্সোপসংহারঃ আৎ, কন্স চাপদেশাৎ প্রতিজ্ঞায়াঃ পুনর্ব্রচনং নিগমনং আদিতি। অসত্যদাহরণে কেন সাধর্দ্মঃ বৈধর্দ্মাং বা সাধ্যসাধনমূপানী-মেত, কন্স বা সাধর্দ্মারশাহপদংহারঃ প্রবর্ত্তে। উপনম্বঞ্চান্তরেণ সাধ্যেহনু-পসংহতঃ সাধকো ধর্ম্মো নার্ধং সাধ্যেৎ, নিগমনাভাবে চানভিব্যক্তসম্বন্ধানাং প্রতিজ্ঞাদীনামেকার্থেন প্রবর্ত্তনং তথেতি প্রতিপাদনং কন্সেতি।

অমুবাদ। অবয়ৰ সমূহরূপ বাক্যে অর্থাৎ ব্যাখ্যাত প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি নিগমন পর্য্যন্ত পকাবয়বাস্থক ভায়বাক্যে প্রমাণগুলি অর্থাৎ প্রত্যক্ষ প্রভৃতি চারিটি প্রমাণ মিলিত হইয়া পরস্পর সম্বন্ধবশতঃ অর্থ (সাধাপদার্থ ) সাধন করে। সম্ভব অর্থাৎ অবয়বসন্হের মূলে প্রমাণ-চতৃষ্টরের মিলন (দেখাইতেছি )।

প্রতিজ্ঞাবাক্য শব্দবিষয়, অর্থাৎ শব্দপ্রমাণের দ্বারা প্রতিপাদিত কোন বিষয়ের প্রতিপাদক। কারণ, প্রত্যক্ষ ও অনুমানের দ্বারা আপ্রবাক্যের (শব্দপ্রমাণের) প্রতিসন্ধান করিতে হয় অর্থাৎ শব্দ-প্রমাণের দ্বারা বাহা প্রতিপাদিত হইয়াছে, তাহাকেই অনুমান ও প্রত্যক্ষ প্রমাণের দ্বারা জাবার ভাল করিয়া বুঝিতে হয় এবং বুঝাইতে হয়; স্কৃতরাং যে বিষয়টি প্রতিপাদন করিতে প্রতিজ্ঞাবাক্যের প্রয়োগ করা হয়, ঐ বিষয়টি শব্দ-প্রমাণের দ্বারা প্রতিপাদিত থাকায় ঐ প্রতিজ্ঞাবাক্যের মূলে শব্দ-প্রমাণ থাকে। এবং ঋষিভিন্ন ব্যক্তির স্বাতন্ত্রোর উপপত্তি হয় না অর্থাৎ ঋষিভিন্ন ব্যক্তিরা বখন আগমগম্য অলোকিক তত্ত্বের দর্শন করেন নাই, তখন তাহারা ঐ সকল তব্ব প্রতিপাদনের জন্ম প্রতিজ্ঞাবাক্যের প্রয়োগ করিলে তাহাদিগের সেই প্রতিজ্ঞাবাক্য আগম-প্রমাণ হইতে পারে না। এই জন্মই তাহারা ঐ প্রতিজ্ঞার্থ সাধনের জন্ম হেতুবাক্য প্রভৃতির প্রয়োগ করেন এবং তাহাদিগের ঐ প্রতিজ্ঞা-বাক্যের মূলে আগম-প্রমাণ আছে বলিয়াই, ঐ প্রতিজ্ঞাকে আগম বলা হইয়াছে।

হেতুবাক্য অনুমান প্রমাণ। কারণ, উদাহরণে অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থে সন্দর্শন করিয়া অর্থাৎ হেতু-পদার্থ ও সাধ্যধর্মের ব্যাপাব্যাপকভাব সমাক্রপে বুঝিয়া (হেতুর) জ্ঞান হয়। তাহা অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থে হেতুপদার্থও সাধ্যধর্মকে দেখিয়াই যে ঐ উভয়ের সাধ্য-সাধনভাব বা ব্যাপক-ব্যাপ্যভাব বুঝা যায়, উহাদিগের মধ্যে একটি সাধন (ব্যাপ্য) এবং অপরটি তাহার সাধ্য (ব্যাপক), ইহা নির্ণয় করা যায়, ইহা উদাহরণ-ভাষ্যে (উদাহরণসূত্র ভাষ্যে) ব্যাখ্যা করিয়াছি।

তিংপর্যা এই যে— দৃষ্টান্ত পদার্থে কোন পদার্থকে ব্যাপ্য এবং কোন পদার্থকে তাহার ব্যাপক বলিয়া বুঝিয়া অর্থাৎ এই পদার্থ যে স্থানে আছে, সেই সমস্ত স্থানে এই পদার্থ আছেই, এইরূপ নিশ্চয় করিয়াই সেই ব্যাপ্য পদার্থটিকে হেতু বলিয়া বুঝা হয়। তদকুসারেই সেই হেতুর বোধক হেতু-বাক্যের প্রয়োগ করা হয়, পূর্বের ঐরূপ নিশ্চয় না হইলে কখনই হেতুবাক্য প্রয়োগ করা যায় না। পূর্বেরাক্ত প্রকারে হেতুনিশ্চয় অনুমান প্রমাণের মধ্যে গণ্য; স্তরাং তন্মূলক হেতুবাক্যকে অনুমান-প্রমাণ বলা ইইয়াছে]।

উদাহরণবাক্য প্রত্যক্ষবিষয় অর্থাৎ প্রত্যক্ষ-প্রমাণ-বোধিত পদার্থের বোধক। কারণ, দৃষ্ট পদার্থের দারা অর্থাৎ দৃষ্টাস্ত পদার্থে হেতু ও সাধ্যধর্ম্মের যে ব্যাপ্য- ব্যাপকভাব দৃষ্ট হয়, তন্ধারা অদৃষ্ট পদার্থের অর্থাৎ সাধ্যংশীতে যে পদার্থ দৃষ্ট নহে—অনুমেয়, সেই পদার্থের সিদ্ধি হয় (তাৎপর্যা এই যে, দৃষ্টান্ত পদার্থে হেতুপদার্থ এবং সাধ্যধর্মের ব্যাপাব্যাপক ভাব সম্বন্ধ প্রত্যক্ষ করিয়াই যখন উদাহরণ-বাক্যের প্রয়োগ করা হয়, তথন উদাহরণ-বাক্য প্রত্যক্ষমূলক; এ জন্ম উহাকে প্রত্যক্ষ প্রমাণ বলা হইয়াছে।)

উপনয়-বাক্য উপমান-প্রমাণ; কারণ, "তথা" এই বাক্যের বারা উপসংহার হইয়া থাকে,—অর্থাৎ উপনয়-বাক্যে "তথা" এই বাক্যের বারা সাদৃশ্য বোধ হওয়ায় সেই সাদৃশ্য-জ্ঞান-মূলক উপনয়-বাক্যকে উপমান-প্রমাণ বলা হইয়াছে। এবং "ন চ তথা" এইরপ বাক্যের বারা অর্থাৎ "তজ্ঞপ নহে" এইরপ বাক্যের বারা উপমানের ধর্মের নিষেধ হইলেও বিপরীত ধর্মের উপসংহার সিদ্ধি হয়, [তাৎপর্যা এই যে, বৈধর্ম্মা হেতু হলে যে উপনয়-বাক্য প্রযুক্ত হয়, তাহার বারাও সাধ্য-ধর্ম্মাতে প্রকৃত হেতুরই উপসংহার সিদ্ধ হয়; যেমন পূর্বেরাক্ত হলে "শব্দ তজ্ঞপ অমুৎপত্তি-ধর্ম্মক নহে" এইরপ উপনয়-বাক্যের বারা আত্মা প্রভৃতি যে উপমান অর্থাৎ দৃট্টান্ত, তাহার ধর্ম্ম যে অমুৎপত্তি-ধর্ম্মক ব, তাহা শব্দে নাই, এ কথা বলা হইলেও অর্থাৎ এ বাক্যের বারা দৃষ্টান্ত আত্মাদি পদার্থের সহিত শব্দের সাদৃশ্য বোধ না হইয়া বিসন্শহ-বোধ হইলেও তাহারই কলে এ অমুৎপত্তিধর্মক কের বিপরীত ধর্ম্ম যে উৎপত্তিধর্ম্মক হ, শব্দে তাহারই উপসংহার (অবধারণ) হইয়া পড়ে।]

সকলগুলির অর্থাৎ "প্রতিজ্ঞা", "হেতু", "উদাহরণ" এবং "উপনয়" এই চারিটি বাক্যের এবং তাহাদিগের মূলীভূত প্রমাণচতুষ্টয়ের একার্থ-বোধ বিষয়ে সামর্থ্য-প্রদর্শন অর্থাৎ উহার। মিলিত হইয়া যে একটি অর্থের বোধ জন্মাইবে, তাহাতে উহাদিগের যে পরস্পর সম্বন্ধ বা আকাজ্ঞা আবশ্যক, তাহার বোধক "নিগমন"।

পরস্পর সম্বন্ধও অর্থাৎ প্রতিজ্ঞানি পঞ্চাবয়বের পরস্পার আকাজ্ঞা বা অপেকাও (দেখাইতেছি )।

"প্রতিজ্ঞা" না থাকিলে হেতু প্রভৃতি নিরাশ্রয় হওয়ায় প্রবৃত্ত হইতে পারে না।
"হেতু" না থাকিলে কাহার সাধনত প্রদর্শিত হইবে १ দৃষ্টান্ত পদার্থ এবং সাধ্যধর্মীতে
কাহার উপসংহার করা হইবে १ কাহারই বা কথন পূর্বক প্রতিজ্ঞাবাক্যের পুনর্ববচনরূপ "নিগসন" হইবে १

"উদাহরণ" না থাকিলে কাহার সহিত সাধর্ম্মা অথবা বৈধর্ম্মাকে সাধ্যসাধন বলিয়া গ্রহণ করা ঘাইবে ? কাহারই বা সাধর্ম্মা বশতঃ উপসংহার (উপনয়) প্রকৃত হইবে ? এবং "উপনয়"-বাক্য ব্যতীত সাধ্যধর্মীতে অনুপ্সংহত সাধক ধর্ম অর্ধাৎ সাধ্যধর্মীতে বাহার উপসংহার করা হয় নাই, এমন হেতুপদার্থ অর্থ (সাধ্যপদার্থ) সাধন করিতে পারে না।

এবং "নিগমনবাকে"র অভাবে অনভিব্যক্তসম্বন্ধ অর্থাৎ নিগমনবাক্য না বলিলে যাহাদিগের পরস্পর সম্বন্ধজ্ঞান হয় না, এমন প্রভিজ্ঞাদি চারিটি বাক্যের একার্থ বিশিষ্টরূপে প্রবর্ত্তন কি না,—"তথা" এই প্রকারে অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাক্য যে একার্থযুক্ত, সেই প্রকারে প্রতিপাদকতা কাহার হইবে ? অর্থাৎ নিগমন-বাক্যের ঘারা প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাক্যের যে পরস্পার সম্বন্ধ আছে, উহারা যে একই বিশিষ্ট অর্থ বুঝাইতে প্রযুক্ত, তাহা বুঝা যায়। নিগমন-বাক্য ব্যতীত তাহা কোন্ বাক্য প্রতিপাদন করিবে অর্থাৎ বুঝাইবে ?

টিপ্ননী। ভাষ্যকার মংশি-ক্ষিত প্রতিজ্ঞাদি প্রধানয়বের স্করণ ব্যাথ্যা করিরা শেষে বিশিষ্টেনে বে, এই প্রধানয়বররপ ভাষ্যবারে প্রত্যান্দি চারিটি প্রমাণ মিলিত হইয়া সাধ্যসাধন করে, মর্থাৎ ইহাদিগের মূলে চারিটি প্রমাণই আছে; ফ্তরাং এই প্রধানয়ররপ ভাষ্য প্রয়োগ করিয়া সাধ্যসাধন করিলে সেই সাধ্যপদার্থাটি সর্ক্রপ্রমাণের দ্বারা সম্থিত ব্লিয়া, তাহা সকলেই স্থাকার করিতে বাধ্য, তিন্বিয়ে আর কাহারও বিক্রনাদ সম্ভব হইতে পারে না। ভাষ্যকার এই তাৎপর্যোই প্রথম-স্ত্র-ভাষ্যে প্রধানয়ররূপ ভারকে "পর্ম" বলিয়াছেন। এবন প্রতিজ্ঞাদি মনরবনসমূহে বে সর্ক্রপ্রমাণের মিলন আছে, তাহা বুরাইতে হইবে; তাই ভাষ্যকার প্রথম-স্ত্রভাষ্যে সংক্রেণে সেই কথা বলিয়া আসিলেও এথানে হেতুর উরেণ করিয়া তাহা বুরাইরাছেন। ভাষ্যে "সম্ভ্রম" এই কথার ম্বর্থ মিলিত হইয়া; সংপূর্কক ভ্রাভূর মিলন মর্পে প্রয়োগ আছে। তাই ভাষ্যকার শেষে "সম্ভব" শংকর দ্বারাই সেই মিলনকে প্রভাশ করিয়াছেন। অর্থাৎ ভাষ্যে "গন্তব" শংকর মর্প এপানে মিলন'। ভাষ্যকার তাহার করিছ প্রমাণচত্ইয়ের মিলন বুরাইতে "প্রথম অব্যবন" প্রতিজ্ঞাবাক্য শন্ধ-প্রমাণ হইতে পারে না; তাহা হইলে তাহার দ্বারাই সাধ্যনির্গর হইতে পারার হেতুপ্রভৃতি প্রয়োগ নিপ্রয়োজন ইইয়া পড়ে। তবে ভাষ্যকার

## কশু:ই পৌকবং ক্লগং ভগবান্ নহবাদিতিঃ। কভুকং বোড়প্ৰবাদাং। লোক্সিক্জয়া।

এই লোকের রাখার বর্ত্নকতে শ্রীকার পোলারী লিখিয়াছেন,—নহবাদিলিঃ সভ্তং বিলিতং। সংপ্রেটা ভবতিঃ সংখ্যাবে অসিত্ব এব, সভ্গাভোধিসভোতি মহামধা নগাপথেতাবে।। শ্রীকৃত্যকতের আগত জাইবা।

আচীন আচাৰ্যাগৰ সন্তা কৰেও "সভৰ" ৰক্ষেত্ৰ প্ৰধাপ ক্ষিতেন। প্ৰনাশের সভাব, কি না-প্ৰবাশের সভা, এইকুপও ব্যাখ্যা করা বাব। বিভীবাধাহে প্ৰমাশস্ত্ৰীক্ষান্তভ জন্তব্য।

"গুতিজ্ঞাকে" শন্ধ-প্রমাণ বলিয়াছেন কিরুণে ? উল্লোতকর ও বাচস্পতি মিশ্র এ বিষয়ে যাহা বলিয়াছেন, তাহার তাংপর্যা এই বে, আত্মা প্রভৃতি প্রাদের পদার্থের প্রতিপাদন করিতেই এই ভাষশাস্ত্রের সৃষ্টি। আয়া প্রভৃতি পদার্থগুলি শাস্ত্রের হারা বেরূপে বুঝা গিয়াছে, দেইগুলিকে অনুমানের ছারা দেইরূপে প্রতিপাদন করাই "ফ্রায়ে"র মুখ্য উদ্দেশু। বাহারা শাস্ত্রার্থে বিবাদ করিবে এবং শাস্ত্রের প্রামাণ্য অস্বীকার করিয়া শাস্ত্র-প্রতিপাদিত তত্ত্ব মানিবে না, ডাহার বিক্লম্ব মত সমর্থন করিবে, তাহাদিগকে যুক্তি দারা শাস্ত্র-প্রতিপাদিত সেই পদার্থকেই মানাইতে হইবে এবং দেই তবের প্রতিপাদক শাস্ত্রের প্রামাণ্যও মানাইতে হইবে, তজ্জ্ঞ "ঞায়" প্রবোগ করিয়া বিচার করিতে হইবে। শাল্পের ছারা যাহা বেরূপে বুঝা হইরাছে, তাহাকে সেইরূপে প্রতিপাদন করিতে বে "ভার" প্ররোগ করা হইবে, তাহাই প্রকৃত ভার। তাহার প্রথম অবয়ব "প্রতিজ্ঞা" শক্ত প্রমাণ না ইইলেও শক্ত প্রমাণ মূলক অর্গাৎ তাহার মূলে শক্ত প্রমাণ আছে, কারণ, শস্ব-প্রমাণের বারা ধাহা প্রতিপাদিত আছে, প্রতিজ্ঞা-বাক্যে তাহাই বিষয় হইবে। এই জন্ত ভাষাকার প্রতিজ্ঞাকে শব্দ-বিষয় বলিয়াছেন। প্রতিজ্ঞার মূলে শব্দ-প্রমাণ থাকার উহা শব্দ-প্রমাণের ভাষ ; এ হুন্ত ভাষ্যকার পূর্ব্বে প্রতিক্রাকে আগম বলিয়াছেন। যে প্রতিক্রা আত্মাদি পদার্থের প্রতিপাদক শান্তের প্রামাণা প্রতিগাদন করিবে, তাহাও পরস্পরার ঐ শাস্ত-প্রতি-পাৰিত আখাদি পদাৰ্থের প্রতিপাদক হইবে। ফল কথা, যাহা প্রকৃত "ন্তায়", তাহাতে শব্দ-প্রমাণ-বোধিত বিষয়ই সাক্ষাৎ এবং পরম্পরায় প্রতিপাদ্য হয়। দেই ভাষের ঘারা শাস্ত্র-বোধিত পদার্থেরই দুচ্তর বোধ জন্মে এবং তাহাই "ভাষে"র মুখ্য প্রয়োজন। এবং "প্রতিজ্ঞা"কে মাগ্ম ব্লিয়া আগমবিক্স প্রতিক্রা প্রকৃত প্রতিক্রা ইইবে না, উহা "প্রতিক্রাভান" হইবে, ইহাও বলা হইরাছে। মূল কথা, শব্দ-প্রমাণ-মূলক প্রতিজ্ঞাই প্রকৃত প্রতিজ্ঞা, মুখ্য প্রতিজ্ঞা; তাহাই প্রকৃত ভাষের প্রথম অবয়ব, এ জন্ম ভাষ্যকার তাহাকে শব্দ প্রমাণ বলিয়াই ধরিয়াছেন। বে প্রতিজ্ঞা শন্ধ-প্রমাণ-যুলক নছে, শন্ধ-প্রমাণ-বিক্ষন্ত নছে, ( মেন "পর্বাত বহিন্মান" ইত্যাদি প্রতিক্রা) তাহাকে লক্ষ্য করিয়া ভাষ্যকার ঐ কথা বলেন নাই। দেই সকল "ভাষ্য" প্রকৃত ন্তার নতে, অর্থাৎ যে "ভার" ব্যুৎপাদন করা ভার-বিদ্যার মুখ্য উছেশু, সে "ভার" নতে। ভাষ্যকার এখানে "প্রতিজ্ঞাত"ক শক্ষবিষয় বলিয়া তাহার হেতু বলিয়াছেন বে, প্রত্যক্ষ এবং অভ্নানের দারা অপ্রবাক্যের প্রতিসন্ধান করিতে হর। এই কথার তাৎপর্য্য এই যে, আপ্রবাক্যের দারা গাহা বুঝা গাইবে, তাহাকেই অনুমানের ছারা জাবার ভাল করিয়া বুঝিতে হইবে এবং প্রয়োজন হইলে অপরকে বুঝাইতে হইবে। তাহার পরে প্রাঞ্জের ছারা তাহাকে বুঝিলে আর সে বিষয়ে কোন জ্জিলা থাকিবে না। অলোকিক তত্ত্বে সমাধি জন্ত প্রত্যক্ষ জ্ঞান জ্ঞিলে, তথ্ন তত্ত্ব-সাক্ষাৎকার ছারিবে ৷ ফল কথা, প্রথমতঃ শান্তের ছারা প্রবণ-জ্ঞান লাভ করিয়া সেই শান্ত্র-

১। তথ্যত্বদাবি ন ভাংমাত্রবার্তিনী অতিজ্ঞা কাব্যক্তথাবি অতুভজায়াতি প্রাহেশ এইবং। তথা চাগনাস্থ-স্কানেন অভিজ্ঞারাঃ ক্রিভংবিহর্মেশি নিরাকৃতং বেধিওবাং।— শ্রপন প্রভাব্যে তাৎপর্যাধীকা।

জ্ঞাত তত্ত্বেই সন্থনানের হারা প্রতিপাদন করিতে বে প্রতিজ্ঞা"-বাক্য প্রয়োগ করিতে ২ইবে, ভাহাতে শান্ত্র-বোসিত বিষয়ই প্রতিপাদ্য হইবে। স্কুতরাং ঐ প্রতিজ্ঞা শব্দ-প্রমাণ-মূলক বলিয়া উহা শব্দ প্রমাণ বলিরা ধরিয়া লওয়া যাইতে পারে।

আপতি হইতে পারে বে, "প্রতিজ্ঞা"বাকাই শক প্রমাণ কেন হর না ? উহাকে শক প্রমাণ
মূলক বলিয়া গৌণভাবে শক-প্রমাণ বলা হইতেছে কেন ? ভাবাকার এই আপত্তি মনে করিরা
শেষে বলিয়াছেন বে, শ্বি ভিন্ন ব্যক্তির স্বাভন্ত্য নাই। তাৎপর্য্য এই বে, প্রকৃত ভারের প্রথম
অবন্ধব প্রতিজ্ঞাবাক্যের নাহা প্রতিপালা হইবে, তিনিষ্কার শবি ভিন্ন ব্যক্তির স্বাভন্ত্য নাই, অর্থাৎ
বাহারা ঐ সকল অলোকিক তব দর্শন করেন নাই, তাহারা উবিষয়ের বোধক কোন বাক্য
প্রয়োগ করিলে, তাহা লোকে মানিতে পারে না, এ জন্ত তাহারা ঐ বিষয়ে প্রতিজ্ঞা-বাক্য প্রয়োগ
করিয়া শেষে হেত্ প্রভৃতির প্রয়োগ করিয়া সাধ্য পদার্থের সমর্থন করিয়া থাকেন। তবে
তাহাদিগের ঐ প্রতিজ্ঞাবাক্যের মূলে শক্ষ প্রমাণ থাকার, তাহাকে শক্ষ-প্রমাণ বলিয়া বলা হইতেছে।
ফল কথা, ক্ষি ভিন্ন ব্যক্তিরা শাস্ত্রগম্য অলোকিক তবে পরতর ; তাহারা ঐ সকল তব বুঝাইতে
প্রতিজ্ঞা-বাক্য বলিলে তাহাদিগের ঐ বাকাই প্রমাণ হইতে পারে না।

প্রতিজ্ঞার পরে "হেতু"-বাক্যকে অভুমান-প্রমাণ বলিগছেন। হেতুবাকা বস্ততঃ অনুমান-প্রমাণ না হইলেও হেতৃথাকোর বারা হেতৃপরার্থের যে জ্ঞান জন্মে, তাহাকে অনুমান-প্রমাণের মধ্যে গণ্য করিরা তাহার সম্পাদক হেতৃবাক্যকে ভায্যকার অনুমান প্রমাণ বলিগাছেন। স্বাপত্তি হুইতে পারে বে, হেতুরাক্যের দারা হেতুপনার্ফের বে আন ক্ষমে, তাহা অমুমান-প্রমাণ নহে। প্রথমতঃ কোন দৃষ্টান্ত পদার্থে হেতুজ্ঞান হয়, তাহার পরে যে স্থানে সেই হেতুর দারা কোন ধর্মের অন্ত্রমান করা হয়, সেই স্থানে হেতুজ্ঞান হয়; পরাগান্ত্রমানে ইহাই দ্বিতীয় হেতুজ্ঞান। হেতুবাক্যের ছারা এই দ্বিতীয় হেতুজ্ঞানই জন্মিয়া থাকে। শেষে যে স্থানে দেই দর্শাটর অন্ত্রমান করিতে হইবে, সেই খানে দেই অন্নমের ধর্মের ব্যাপ্য হেতুপনার্থ টি আছে, এইরপে হেতুর বে জ্ঞান জন্মে, তাহাই "উপন্য"-নাক্যের দারা উহা জবিদ্ধা থাকে। ঐ ভূতীয় হেতুজানের পরেই তৃতীয় হেতুজান। অন্ত্রিতি জন্মে; এ জন্ন উহাই মুধ্য অন্তুমান-প্রমাণ। উহা হেতুবাক্যের দারা জন্মে না; স্কুতরাং হেতুবাক্যকে অনুমান-প্রমাণ বলা যাগ কিল্লপে গু ভাষ্যকার এই আপত্তি মনে করিয়া হেতুবাক্য অহুমান-প্রমাণ কেন, তাহার হেতু বলিয়াছেন বে, উদাহরণে সম্যক্ দর্শন করিয়া হেতুপনার্গের জান হয়। ভাষো এখানে "উনাহরণ" শদের অর্থ বাহা উদাহত হয়, দেই দৃষ্টান্ত পদার্থ। উদাহরণ বাক্য নহে। "উদাহরণ" শব্দের ছারা উদাহরণ বাক্যের স্তায় দৃষ্টান্ত পদার্থও বুঝা যায়। এবং দৃষ্টান্ত পদার্থ অর্থেও সূত্রেও ভাষ্যে "উদাহরণ" শব্দের অনেক প্ররোগ আছে। অনেক পুস্তকেই এখানে "সাদৃত্যপ্রতিপত্তে:" এইরপ পাঠ আছে। কিন্তু "সংদৃত্য প্রতিপত্তে:" এইরপ পঠিই প্রস্কৃত। কোন পুত্তকে জ্রন্ত্রণ পঠিই আছে। তাৎপর্যা-টীকাকার ভাষ্যকারের ঐ কথার বাখ্যা করিরছেন বে, দৃষ্টান্ত পদার্থে হেতু পদার্থ ও সাধাধর্মের ব্যাপ্য-ব্যাপক সম্বন্ধ সম্যক্রণে দর্শন করিয়া অর্থাং এই পদার্থ থাকিলে সেখানে এই পদার্থ থাকিবেই, ইহা কোন দুঠান্ত পদার্থে ৰধাৰ্থকপে বুবিয়া হেতুৰ জ্ঞান হয় অৰ্থাৎ দেই ব্যাণ্য পদাৰ্থটিকে হেতু বুলিয়া বোৰ জন্ম। ভাংপৰ্য্য-ট্ৰাকাৰ শেষে ইহাৰ তাংপৰ্য্য বৰ্ণন কৰিৱাছেন যে? ধৰিও প্ৰথম, বিতীয় এবং তৃতীয় হেতৃপ্লান এবং হেতৃপদার্গে সাধ্যধর্মের বাাপ্তি স্মরণ, এই সবগুলিই অনুমান-প্রমাণ ( পরুষ স্থত্র টিগ্ৰনী স্ৰষ্টবা ), তাহা হইলেও হেতুবাক্যপ্ৰত বে দিতীয় হেতুজান, তাহাকেই এখানে ঐ সমন্ত বলিরা ধরিরা দুইরা অফুমান-প্রমাণ বলা হইরা.ছ। অর্থাৎ পরার্থান্তমানতলে ঐ বিতীয় থেক জ্ঞানের সন্পাদক বলিরা হেতুবাক্যকে অনুমান-প্রমাণ বলা হইরাছে। ফল কথা, হেতুবাক্য-জন্ত হেতুজানকেও অনুমান-প্রনাপের মধ্যে গণা করিরা, উহা বাহা হইতে জন্মে, সেই হেতৃবাকাকে ভাষ্যকার অনুমান-প্রমাণ বণিরাছেন। উপনয়-বাকা জন্ম বে হেতৃজ্ঞান জন্মে, তাহা মুখ্য অনুমান-প্রমাণ হইলেও হেতু-বাক্যপ্রভা হেতু জান ও অনুমান-প্রমাণের মধ্যে গণ্য। তাৎপর্য্য-দীকাকার প্রথম স্ত্রভাষ্যে এই প্রভাষে বার্তিকের তাৎপর্য্যকর্নায় বলিয়াছেন বে, প্রথমতঃ বেখানে হেতৃপদার্থের জ্ঞান হয়, সেই দৃষ্টান্ত পদার্থে হেতৃপদার্থকে সাধ্যধর্মের ব্যাপ্য বলিয়াই জ্ঞান হয়। শেবে বৰ্থন সেই হেতুর দারা কোন ছানে দেই সাধ্যপর্যাটর অন্তমান হয়, তথন দেই স্থানে বে বিতীয় হেতুক্সান হয়, তাহা নাধ্যধর্মের ব্যাণ্য বলিয়া হেতুর জ্ঞান না হইলেও উহার দারা হেতৃপদার্থে পূর্নামুভূত সেই ঝাপ্তিরূপ সধরের দ্বতি করে ; মুতরাং উহা ঝাপ্তি সদদের মারক হওরার, ঐ ব্যাপ্তি সরপরণ অধুনানের সহকারী কারণ। এই ভাবে অধুনান প্রমাণের সহকারী কারণ ঐ দ্বিতীয় হেতুজানও অন্তমান-প্রমাণ হওয়ার তাহার সম্পাদক হেতুবাকাকে জনুমান-প্রমাণ বলা হইয়াছে। ফলতঃ হেতৃবাকা যদি অনুমান-প্রমাণ সম্পাদন করিল, তাহা হইবে হেত্রাকাকে ঐ ভাবে অহনান প্রমাণ বলিয়া উল্লেখ করা যাইতে পারে; ভাষ্যকার তাহাই করিরাছেন, বস্ততঃ হেতুবাক্যাটিই যে অনুমান-প্রমাণ, ইহা ভাষাকারের কথা নহে। মনে রাবিতে হইবে, প্রতিজ্ঞাদি চারিটি অবয়বে চারিটি প্রমাণের মিলন দেখাইতেই ভাষ্যকার এ সকল কথা বলিয়াছেন। ভাষবাকোর সাহাত্যে ধর্থন অন্তমান-প্রমাণকেই মুখ্যক্রপে আশ্রম করা হয়, তখন নেখানে অনুমান-প্রমাণ মুখ্যকলেই আছে।

ষ্ট্রাক্যের পরে উনাহরণ-বাকাকে প্রতাক বিনর বলিয়া প্রতাক্ষ প্রমাণ বলিয়াছেন। তাহার ক্রের বলিয়াছেন বে, দৃষ্ট পরার্গের হারা অনৃষ্ট পনার্গের জ্ঞান হয়। তাৎপর্যাটীকাকার ইহার ব্যাব্যা করিয়াছেন বে, দৃষ্টান্ত পনার্গে, হেতৃপদার্গে নাধ্যধর্মের বে ব্যাপ্যতা বা ব্যাপ্তির প্রতাক্ষ করা হয়, তাহার হারা অনৃষ্ট পনার্গের অর্থাৎ নাধ্যধর্মীতে অন্তন্মের পনার্গের দিন্ধি (অন্তনিতি) হয়। শেবে তাৎপর্যা বলিয়াছেন বে, অপ্রত্যক্ষ পদার্গের জ্ঞান হইতে গোলে তাহার মূলে প্রত্যক্ষ প্রনাশ আছেই নচেৎ অপ্রত্যক্ষ পদার্গের জ্ঞান কোনরপেই হইতে পারে না। অনুমানের হারা তাহার জ্ঞান বেধানে হইবে, নেখানে হেতৃ আবঞ্যক; সেই হেতৃ পাকিলেই বে সেই

<sup>&</sup>gt;। এতহত কৰতি বৃদ্ধি ভ্ৰাণাৰ্শিজিলবৰ্ণনানাং নগুতীনাৰ্থ্নাদ্ভং তথালি ভ্ৰেক্ৰেণ্ ম্যুৰেহ্পি নিল্পেন্ন স্মুৰায়োপ্তালাৰ্থ্যন লগ্ৰেণ্ ইতি—( ভাংগ্ৰাড়ীকা )।

পনা গাঁট দেখানে থাকিবেই, ইহা বথার্যক্রপে নিশ্চর করা আবগুক। ইহাকেই বলে ব্যাপ্তিনিশ্চয়, ইহার জন্ত দৃঠান্ত আবগুক। অনুমানের হারা ব্যাপ্তিনিশ্চয় করিলে দেই অনুমানের হেতুতে ব্যাপ্তিনিশ্চম আবগুক। এইরূপে ব্যাপ্তিনিশ্চয়ের মুলে প্রত্যক্ষ প্রমাণ আছেই; এই জন্তই মহর্ষি অনুমানকে প্রত্যক্ষ-বিশেষসূলক জ্ঞান বলিয়াছেন। ফলকংগ, কোন দৃষ্টান্ত পরার্থে, হেতুপদার্থে বাধ্যবর্গের বে ব্যাপ্তিনিশ্চয় হয়. তাহার মুলে প্রত্যক্ষ প্রমাণ থাকার এবং উনাহরণ-বাক্যটি সেই মুলভূত প্রত্যক্ষ প্রমাণ হইতে উপিত হওয়ায়, উদাহরণ-বাক্যকে প্রত্যক্ষ-প্রমাণ বলা হইয়াছে। বলতঃ উনাহরণ বাক্যটি বে প্রত্যক্ষ প্রমাণ, তাহা নছে। তাৎপর্যাসীকাকার প্রথম স্ক্র-ভাষো এই প্রস্তাবে বার্ত্তিকের ব্যাপ্যায় বলিয়াছেন যে, যে প্রত্যক্ষ পরার্থিতিতে পূর্বের হেতুপনার্থে সায়্যধর্শের ব্যাপ্তিনিশ্চয় হইয়া খাকে, উদাহরণ-বাক্যটি নেই পদার্থের সারক হয় এবং প্রত্যক্ষ প্রমাণ হলে বেমন কোন বিবাদ থাকে না, তক্ষপ উদাহরণ-বাক্য বলিলেও, কোন বিবাদ থাকে না; কারণ, উদাহরণ-বাক্যটি প্রত্যক্ষ প্রমাণ করা হইয়াছে।

উদাহরণ-বাক্যের পরে "উপনর"-বাক্যকে উপমান-প্রমাণ বলিয়াছেন। উদ্যোতকর ইহার তাংপর্যা বর্ণন করিয়াছেন যে, উপনান-বাক্যে যে "তঁবা" শক্ষ্যি থাকে, উপনর-বাক্যেও দেইরপ "তবা" শক্ষ থাকার উপনরবাক্যে উপমান-বাক্যের একাংশ থাকে ( বর্চ প্রভাবা টিপ্লনী দ্রষ্টবা। ) তাংপর্যাতীকাকার উদ্যোতকরের তাংপর্যা বর্ণনায় বলিয়াছেন যে, "তবা চারং" অর্থাং "ইহা ডক্রপ" ( তংমদৃশ ), এইরূপে প্রবর্জনান উপনয়-বাক্যা "তথা" শক্ষকে অপে লা করে, ফুতরাং উপনয়বাক্যের অবাবহিত পূর্বের উক্ত উনাহরণ-বাক্যে দে "মথা" শক্ষ থাকে, তাহার মহিত উপনয়বাক্যার "তথা" শক্ষের বোগ হওরার একটা সাদৃষ্ট বোধ ছরে।। বেমন "বর্ধা পাকশালা তথা পর্স্মত", "মথা ছালা তথা শক্ষ" ইত্যালি। উপমান-প্রমাণের মূল উপদেশ-বাক্য এবং তাহার মর্থ স্মরন এবং সাদৃষ্টা প্রত্যক্ষ, এই নবগুলিই কেহ সাক্ষ্যাংও কেহ পরক্ষারা উপমান-প্রমাণ। তরাগ্যে সাদৃষ্টা প্রত্যক্ষরপ উপমান-প্রমাণের একাংশ সাদৃশ্যে যে "বর্ধা তথা ভাব"টি থাকে, অর্থাং বেমন "বর্ধা তথা ভাব"টি থাকে, অর্থাং বেমন "বর্ধা তথা ভাব"টি থাকে, উপনয়-বাক্যেও ঐ "বর্ধা তথা ভাব"টি থাকে বিদিয়া তাহাকে উপমান-প্রমাণ বলিয়াছেন। অর্থাং উপমান-বাক্য বন্ধত গৌণ প্রস্তান করিয়াছেন। উদ্যোককরের তাৎপর্য্যবাধ্যার তাৎপর্য্যটীকাকার এইরূপ কর্থাই বলিয়াছেন। উদ্যোককরের তাৎপর্য্যবাধ্যার তাৎপর্য্যটীকাকার এইরূপ কর্থাই বলিয়াছেন।

এখানে ভাষাকারের তাৎপর্য্য বিষয়ে আরও চিন্তা করা উচিত মনে হয়। প্রথম কথা মনে করিতে হইবে বে, ভাষাকার প্রতিজ্ঞাদি অবয়বদমূহে চারিট প্রমাণ দেখাইবার জক্তই "উপনয়"-বাক্যকে উপমান-প্রমাণ বলিয়ছেন। ভায়বাকো চারিট প্রমাণ সাঞ্চাৎ ও পরস্পায়য় মিলিত হইয়া বস্তু সাধন করে, ইহাই কিন্তু ভাষাকারের মূল বক্তব্য এবং এই মুক্তিতেই ভাষাকার প্রথম স্ব্রজ্ঞানি প্রকাবয়বকে "পরম ভায়" বলিয়ছেন। এ কথা উদ্যোভকর ও বাচস্পতি

মিশ্রও দেখানে লিপিয়াছেন। ভাষ্যকারের মত ব্যাখ্যার প্রতিজ্ঞাদি চারিট অবরব প্রত্যক্ষাদি প্রমাণমূলক, এইরূপ কথাও তাৎপর্য্যানিকাকার এবং তাৎপর্য্যাপরিভঙ্কির প্রকাশ-টাকাকার প্রভৃতি স্পরীক্ষরে লিথিয়ছেন। কিন্তু যদি উপন্যান-প্রমাণ বিলিয়া উরেথ করা বায় না। বে কোন একটা সাদৃগ্র লইরা উপন্যবাক্যকে উপনান-প্রমাণ বলিয়া উরেথ করা বায় না। বে কোন একটা সাদৃগ্র লইরা উপন্যবাক্যকে উপনান-প্রমাণ বলিলে উপনয়-বাক্যের মূলে উপনান-প্রমাণ আছে, ইহা বলা হর না। তাহা না বলিতে পারিলেও প্রতিজ্ঞাদি অবয়্যব-দমূহে দর্মপ্রমাণ মিলিত হইয়া বস্তু সাধ্যম করে, এ কথা বলিতে পারা য়য় না। উপন্যবাক্য মদি উপনান-প্রমাণের ফল নিস্পাদন না করে, তাহা হইলে আর কিরপে উহাকে উপনান-প্রমাণ বলিয়া ধরিয়া লওয়া বায় ৫ কেবল উপনান-প্রমাণের মে কোন একটা সাদৃগ্র থাকাতেই উপন্যবাক্যকে উপনান-প্রমাণ বলিয়া প্রহণ করা বায় না।

আমার মনে হয়, ভাষাকারের মতে "উপনয়"-বাক্যের বারা বে সাদুখাবোধ জন্মে, "উপনয়"-বাকাটি ঐরপ সাদৃত্য-জানমূলক, — ঐ সাদৃত্য-জানকেই উপমান বলিয়া গ্রহণ করিয়া ভাষাকার "উপনয়"-বাকাকে উপমান-প্রমাণ বলিয়াছেন। উপনয়-বাক্য-মানুছ-জ্ঞানমূলক এবং দাদুগুজ্ঞানরূপ উপমান-প্রমাণের নিজাদক। "মেমন হালী। তজ্ঞপ শক্ষ" এইরূপ বাক্যার্থবোধ হইলে,অনিতা স্থানীর সহিত শব্দের একটা দাদুর্হবোধ জব্মে। প্রদর্শিত স্থলে উৎপত্তিবর্শ্মকস্বই দেই দাদুৠ। "হালী বেমন উৎপত্তিধৰ্মক, শন্ধও ভদ্ৰূপ উৎপত্তিধৰ্মক" ইহাই ঐ স্থলে উপনন্ধ-বাকোর ছারা বুঝা যার। ভাষ্যকারের প্রদর্শিত উদাহরণ-বাক্যে "ফথা" শক্ষ না থাকিলেও উপনৱ-বাক্যে "তথা" শব্দ থাকার "বথা" শব্দের জ্ঞানপূর্ত্তক উপনর-বাক্যের ছারাই উদ্ধপ সাদৃশু বোব জ্ঞে। অবক্স ঐক্তপ সাদৃত্যজ্ঞানকে এবং তাহার ফল ত্ত্জানকে কোন নৈয়াক্তিকই উপমান-প্রমাণ ও উপমিতি বলেন নাই। শন্ধবিশেবের অর্থবিশেষ নিশ্চরই উপমান-প্রমাণের ফল বলিরা প্রধান স্থায়াচার্য্যগণ সিভাস্ত করিরাছেন। মহর্ষি গোতমও দিতীরাফারে উপমানের অতিরিক্ত প্রামাণ্য সমর্থনে যাহা বলিরাছেন, তাহাতেও ঐ সিদ্ধান্তই বুঝা যায়। কিন্ত ভাষ্যকার বধন "উপনর"-বাক্যকে উপমান-প্রমাণ বলিরা ধরিয়াছেন, তখন তিনি উপমানের দারা শব্দার্থ-নিশ্চর ভিন্ন অন্ত প্রকার বোৰও লন্মে—এই মতাবলদী, ইহা বুঝা বাইতে পারে। পরস্ক ভাষ্যকার মহর্ষি গোতমের উপমান-লক্ষণ-স্থান্তর (৬ স্থান্ন) ভাষো উপমান-প্রমাণের প্রসিদ্ধ উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া শেষে বলিরাছেন যে, "ইহা ছাড়া আরও উপনানের বিষয় বুঝিতে ইছে। করিবে।" তাংপর্যাদীকাকার ভাষ্যকারের ঐ কথার দ্বারা দেখানে বৈদর্শ্বোপমিতির সমর্থন করিয়াছেন এবং দেখানে ভাষ্যকারকে "ভগ্নান্" বলিরা ভাষাকারের মত অবঞ্চ-গ্রাহ্ম এবং উহাও মহবি গোতদের সমত, এইরূপ দিয়াত সমর্থন কবিয়াছেন ( यर्क স্বত্রভাষ্য টিখ্ননী স্তাইব্য )।

উপমান-প্রমাণের প্রয়োজন কি ? এই প্রয়োজরে ভাষ্যকার বর্চ স্থত্তভাবো প্রথমে বংজ্ঞাসংক্ষিপ সংস্কানিক্সকে অর্থাৎ এই পদার্থ এই শব্দের বাচ্য, এইরূপে শব্দার্থ-নিক্সকে উপমান-প্রমাণের

১। এবনভোহপুশেষানত লোকে বিলয়ে বুকুব্দিতবাঃ।—বঠ প্রভাবা।

প্রবাদন বলিয়ছেন। এবং দেখানে "ইয়া (মহর্ষি) বলিয়ছেন", এইয়প কথাই ভাষাকার বলিয়ছেন। তাহার পরে ভাষাকার উহার উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া শেষে বলিয়ছেন রে, 'ইয়া ছাড়া আরও উপমানের বিষর বুঝিতে ইছা করিবে।" ভাষাকার ঐ ভাবে শেষে ঐয়প কথা বলিয়ছেন কেন 

ভাষাকার ভাষাকার ভিন্ন অঞ্চলপ তরও উপমান-প্রমাণের ছারা বুঝা হার, মহর্ষি গোতম ইয়া কঠতা না বলিলেও ইয়া ভাষার মত বলিয়াই বুঝিতে হইবে। তাহা হইলে শ্বাম্থ-নিশ্চয়ের ক্লাম অঞ্চলপ তর্যনিশ্বরও উপমান-প্রমাণের ছারা অনেক হলে হইয়া থাকে, ইয়া ভাষাকারের মত বলা য়াইতে পারে। এবং তাহা হইলে ভাষাকার বে উপনয়-বাব্যকে উপমান-প্রমাণ বলিয়াছেন, তাহাও স্বসংগত হইতে পারে। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ ভাষাকারের ঐ কথার উরেধ করিয়া বেরপ উদাহরণ বর্ণন করিয়াছেন, তাহাতে তিনিও ভাষ্যকারের ঐয়প তাৎপর্য্য বুঝিয়াছিলেন, ইয়া বুঝা য়ায়। তাৎপর্য্য নিশ্বর প্রস্তুতি ঐয়প তাৎপর্য্য বর্ণনা না করিলেও এবং শ্বার্থ-নিশ্বর ভিল অঞ্চলপ তরের নিশ্চয়ও উপমানের ছারা হইয়া থাকে, এই মত কোন প্রধান জায়াচার্য্য বীকার না করিলেও ভাষ্যকারের বে ঐয়প মত ছিল, ইয়া বুঝিরার পক্ষে পুর্ব্রোক্ত কায়ণগুলি স্থীগণের চিন্তনীয়।

বস্ততঃ "গবর" শুল্ব "করত" শল্ব প্রাকৃতির অর্থ-নিশ্চরই যদি কেবল উপমান-প্রমাণের ফল হর, তাহা হইলে উপমান-প্রমাণের মোকোপযোগিতা বিশেষ কিছুই থাকে না। যদি উহার ঘারা অন্তরূপ তল্ব-নিশ্চরও জন্মে, তাহা হইলে উহার মোকোপরোগিতা থাকিতে পারে। নতেৎ উপমান-প্রমাণ মুমুকুর কোন্ বিশেষ কার্যো আনেক তন্ধ প্রকাশ করা হইরাছে। সেই দকল স্থানের অনেক স্থানে সাদৃগ্র প্রকাশ করিয়া অনেক তন্ধ প্রকাশ করা হইরাছে। সেই দকল স্থানের অনেক হলে সাদৃগ্র প্রকাশ করিয়া অনেক তন্ধ প্রকাশ করা হইরাছে। সেই দকল স্থানের অনেক হলে সাদৃগ্র প্রকাশ করিয়া বে কুল্ল ভল্ক বুঝা যার, তাহাকে উপমান-প্রমাণের ফল বলিলে উপমান-প্রমাণ বিশেষরূপে মোকোপযোগী হইতে পারে। মামাংসকগণ উপমান-প্রমাণের করাকাই উপযোগিতা বর্ণন করিয়াছেন। তন্ত কুমারিলের "প্রোক্রার্ডিকে"র "উপমান পরিছেদ" দেখিলে ইয়া পাঞ্জয় বাইবে। মামাংসাজায়ারার শ্বর আমাও উপমান-প্রমাণের ঘারা অন্তরির তন্ধনিশ্রের কথাই বলিয়াছেন। অবপ্র বাহারা "উপমান" নামে অতিরিক্ত কোন প্রমাণ স্বীকার করা আবশ্রক মনে করেন নাই, তাহারা জন্মণ বলিতে পারেন না। কিন্তু মহিব গোতম রখন মীমাংসকের স্তার উপমান"-প্রমাণের ঘারা স্থাবিশেবে অন্তরির তন্ধ-নিশ্চরও জন্মে, ইয়া গোতমের মত ছিল বলিতে বাধা কি ? তবে শন্ধবিশেবের অর্থবিশেষ নিশ্চর কোন কোন কোন হলে "উপমান" প্রমাণের ঘারাই হয়,

১। এবৰজ্ঞাহপুশেমানক বিষয় ইতি ভাষা বধা—মূল্যপৰ্নী সমুনী ওববী বিষং ইক্তীজাভিবেশ্বাকার্থে আতে মূল্যপর্নী নানুক্তজানে আতে ইর্মোব্যী বিষহ্ মনীত্রাপ্রিক্তা ক্রিছত ইত্যানি :—বঠ প্রকৃত্তি ।

২। উপৰানাজোপ্ৰিপ্তত বাদৃশং তথান প্ৰবাধানং পঞ্জি অনেনোপ্নানেনাৰপজ্ অহনপি তাদৃশ্ৰেৰ পঞ্চানীতি ইজাদি।—( শ্ৰং-ভাষা, শক্ষ পুত্ৰ )।

উহা দেখানে অন্ত প্রমাণের হারা হইতেই পারে না; স্থতরাং "উপমান" নামে অতিরিক্ত প্রমাণ দিব প্রমাথ, এইট গোতমের বিশেষ যুক্তি। এই জন্তই মহর্ষি গোতম "উপমানে"র অতিরিক্ত প্রামাণ্য সমর্থন খলে ঐ কথাটিরই উল্লেখ করিয়াছেন, ইহা বলিতে পারি। তাহাতে "উপমান"-প্রমাণের অন্ত কলের নিষেধ করা হর নাই। পরস্ক নিষেধ না করিলে পারের মত অত্মত হয়, এ কথা চতুর্থ স্ক্তভাষ্যে ভাষ্যকার বলিয়াছেন। তদসুসারে ভাষ্যকার উপমান-প্রমাণ স্থলেও গোতমের অনিষিক্ত মীমাংসক-মত গোতমের অনুমত বলিবেন না কেন ?

পূর্নোক্ত সমস্ত কথাগুলিতে পরবর্ত্তী ভাষাচার্যাগণের সম্বতি না থাকিলেও ভাষাকার ধখন "উপনয়"-বাকাকে উপমান-প্রমাণ বলিয়াছেন এবং বঠ স্বতাবা থেবে "ইহা ছাড়া আরও উপমানের বিষয় আছে" এইরপ কথা লিখিয়াছেন, তখন ভাষাকারের উপমানের বিষয় বিষয়ে মত কিরপ, তাহা স্থানীগণ চিন্তা করিবেন। এবং উপনয়-বাক্যের মূলে যদি বন্ধতঃ উপমান-প্রমাণ না থাকে, তাহা হইলে ভাষাকার উপনয়-বাক্যকে কিরপে উপমান-প্রমাণ বলিয়াছেন এবং কিরপেই বা প্রতিজ্ঞানি পঞ্চাবশ্বৰে সর্কপ্রমাণ মিলিত হইয়া বন্ধ সাখন করে, এই কথা বলিয়াছেন, ইহাও স্থানীগণ চিন্তা করিয়া তর্বনির্ণয় করিবেন। স্থান্থাণের সমালোচনার জন্মই পূর্বোক্ত কথাগুলি লিখিত হইল।

"বৈশ্যোগনন"-বাক্য ছলেও ফলে দান্যধর্মীতে প্রকৃত হেত্বই উপুনংহার হইবা থাকে। কারণ, ভারাকারের প্রদর্শিত ছলে শশন্ধ তরূপ অনুংপত্তি-পর্মাক নহে" এইরপ বাকাই "বৈধন্যোলিদর ।" উহার ধারা বৃদ্ধা যায় যে, শব্দে আত্মা প্রভৃতি নিত্য পদার্থের হার অনুংপত্তিবর্মক কাই। তাহা হইলে শব্দে উৎপত্তি-পর্মাকত আছে, ইহাই বৃদ্ধা হয়। তাহা হইলে প্র হলে শক্ষরণ দান্যদ্বীতে অনিতার্থর্মের ব্যাপ্য লে উৎপত্তি-পর্মাকত হেতৃ, তাহারই উপদংহার বা নিশুর হয়। শব্দে ঐ উৎপত্তি-ধর্মাকতের জানই শব্দে আত্মা প্রভৃতি নিত্য পদার্থের বৈধর্ম্মাক্তান। ঐ উৎপত্তি-পর্মাকত্বকে আত্মা প্রভৃতির বৈধর্ম্মাক্তান প্র্যেক্ষাক "বৈধর্ম্মাপনার" বাক্যের ছারা বুবা হয়; স্কতরাং "বৈধর্ম্মাপনার"-বাক্যকে বৈধর্ম্মাপনান বলিয়াই ভাষ্যকার বলিবেন। ফলকথা, পূর্ব্বোক্ত প্রকারে অন্তবিশ তত্তনিশুরার জন্ম বৈধর্ম্মাপনানও ভাষাকারের সম্মত বলিয়া বুবা যার; নতেং "বৈধর্ম্মাপনার" স্থলে ভাষ্যকার উপদান বলিয়া ধরিবেন কার্যাকে ও ভাষ্যকার এথানে নিজেই বলিয়াছেন যে, "তজ্ঞপ নহে" এই কথার ছারা উপদানের ধর্মা নিমেণ করিলেও তথারা বিপরীত ধর্মোরই উপসংহার হইরা থাকে। এইরপ স্থলের "উপন্য"কে বথন "বৈধর্ম্মাপনার" বলা হইয়াছে, তথন ঐ "উপন্য"কে ভাষ্যকার "বৈধর্ম্মাণমান" বলিছাই পুর্নোক প্রকারে উলেও করিতেন, ইহা বুঝা যায়।

"তাংপর্যা পরিশুদ্ধিত উদরনাচার্যা বলিবাছেন নে, যদিও "নিগমন"-বাক্যেও প্রমাণ-বিশেবের সমাবেশ থাকে, তাহা হইলেও ভাষ্যকার সামান্ততঃ অবরব-সমূহে সর্বপ্রমানের মিলন আছে বলায়, শেষে "নিগমনে"র মূল বলিয়া কোন প্রমাণের উরেথ না করাতেও কোন দোষ হয় নাই। কারণ, প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাকোই তাহার সর্বপ্রমাণ প্রদর্শন করা হইবা গিয়াছে। পরত্ত গোতম-মতে প্রত্যক্ষাদি চারিট ভিন্ন কোন প্রমাণ নাই। "নিগমন"-বাকোর মূলে অতিবিক্ত কোন প্রমাণ না থাকার উহা বলা নিপ্রবোজন।

ভাষ্যকার "নিগমন"-খাক্যের প্রয়োজন বুঝাইতে শেবে বলিরাছেন বে, সবগুণির একার্থবাবে দামৰ্গ-প্ৰদৰ্শক বাকাই "নিগমন"। তাৎপৰ্য্য নীকাকাৰ এই কথাৰ ব্যাখাৰ বলিয়াছেন দে, প্রতিজ্ঞানি উপনঃ পর্যায় চারিট বাক্যের একটি অর্থ অর্থাৎ প্রতিপাদ্য বে সাধ্যধর্মের ব্যাপ্য হেতু, অথবা অভুনেছবর্শ্ব, তাহা বুঝিতে ঐ চারিট বাকোর যে দামর্থা অর্থাৎ পরস্পর আকাজ্ঞা বা অপেকা আবশুক, নিগমনবাক্য তাহাবই প্রদর্শক অর্থাৎ বোধক। শেবে বলিরাছেন বে, দাধাধর্মের ব্যাপা বে হেতু, তাহার জ্ঞান নিগমনের গৌণ প্রয়োজন। সাধ্যধর্মীতে সাধ্যধর্মের জ্ঞানই নিগমনের মুখা প্রয়োজন। নিগমনের প্রয়োজন এইরূপে ছিবিধ। তাৎপর্যাটীকাকার প্রথম স্ত্রভাষ্য-ব্যাধ্যার এই স্থলে ৰলিয়াছেন বে, প্রতিজ্ঞাদি চারিট বাক্য মিলিত হইরা দে একটি বিশিষ্টার্থ প্রতিপাদন করে, তাহাতে ঐ চারিটি বাক্যের একরাক্যতা-বৃদ্ধি আবশ্লক। ঐ বাকাচভূতমের পরপার আকাজ্জা বা অপেকা না ব্বিলে উহাদিগের একবাকাতা বুঝা হয় না। প্রতিজ্ঞাদি বাকাচত্ট্রের এবং উহাদিগের মূলীভূত প্রমাণ-চত্ট্রের পরস্পর সাকাজকতাই ভাষো "দামগ্য" শব্দের অর্থ। নিগমন-বাক্য উহা বুঝাইরা থাকে, এ জন্ত নিগমন-বাক্য আবছক। বিচ্ছিন্নপে উচ্চারিত "খবরব"গুলির যে পরম্পার সহন্ধ আছে, তাহাকে "আকাজ্রা" বলে। ভাষ্যকার শেষে সেই আকাজ্ঞা বা অপেকাও প্রধর্ণন করিয়াছেন। প্রতিজ্ঞা-বাকাই সর্ব্ধপ্রধান। কারণ, তাহাকেই আশ্রর করিয়া হেত্রাকা প্রভৃতির প্রয়োগ হইরা থাকে। "প্রতিজ্ঞা" না থাকিলে হেতুবাকা প্রভৃতির প্রয়োগই হইতে পারে না ; স্কুতরাং সর্বাগ্রে প্রতিজ্ঞা বলিতে হইবে। প্রতিজ্ঞাবাকা বলিলে হেতু কি ? এইরূপ আকাজ্ঞাবশতঃ হেতুবাক্যের প্রয়োগ হয়। প্রথমেই হেতুবাকোর অপেকা থাকে না। হেতুবাকা না বলিলেও সাধ্যধর্মের সাধন কি, তাহা বলা হয় না, দৃষ্টান্ত এবং সাধ্যবন্দ্ৰীতে হেতুপদাৰ্থ আছে, ইহাও বলা হয় না,—হেতুকখন পূৰ্বাক প্ৰতিজ্ঞা-বাকোর পুনর্বচনরূপ নিগমন-বাকাও বলা বাইতে পারে না। কারণ, এ সমস্তই হেতুসাপেক। উদাহরণবাক্য না বলিলে দৃষ্টান্ত কি, তাহা বুঝা বার না ; স্থতরাং দৃষ্টান্তের সাধর্ম্য বা বৈধর্ম্মকে

১। প্রতিক্রা প্রভৃতি চারিটি নাক্য বিচ্ছির্ত্রপেই উজ্ঞারিত হয়। উরাধিবের বে প্রশার স্থান আছে, ভাষা না ব্রিলে উহাবিরের থাবা একটি বিশিষ্ট অর্থ বুবা ঘাইতে পারে না। পৃথকু পৃথকু বাক্যের থাবা পৃথকু ভাবে তির ভিন্ন চারিটি কর্থই বুবা ঘাইতে পারে; হুডরাং উহাবিরের প্রশার স্থান বুবা আবজক। উহাবিরের প্রশার স্থানই প্রবাদের বিশ্বর পরিপার সংশার স্থানই প্রবাদের বিশ্বর পরিপার সংশার স্থানই প্রবাদের পরিভাবের বাক্তি বিশ্বর পরিপার সংশার প্রবাদ বিশ্বর বাক্তি বাক্তি বিশ্বর বাক্তি বাক্

সাধাসাধন বলিয়া গ্রহণ করা বার না, উনাহরণাত্রসারে উপনয়বাকাও বলা যায় না। উপনয়বাকা না বলিলেও সাধাদম্পীতে হেতু আছে, ইহা বলা হয় না; য়তরাং হেতুরূপে গৃহীত পদার্থ সাধাদান করিতে পারে না। নিগদন-বাকা না বলিলে প্র্নোক্ত প্রতিজ্ঞানি চারিট বাকার পরশার সম্বন্ধ অভিবাক্ত হয় না অর্থাৎ উহাদিগের বে পরশার সম্বন্ধ আছে, তাহা ব্রা যায় না; তাহা না ব্রিলেও অর্থাৎ উহাদিগের পরশার-সাকাজ্ঞতা না ব্রিলেও উহাদিগের ছায়া একটি বিশিষ্ট অর্থের বোধ হইতে পারে না। তাবো "একার্থেন প্রবর্তনং" এই কথার ছায়া ব্রিলেও হইবে, একার্থ-বিশিষ্ট-রূপে প্রবর্তকতা। শেষে আরার ঐ কথারই বিবরণ করিরাছেন,— তথেতি প্রতিপাদনং"। অর্থাৎ নিগদনবাকা বাতীত আর কেহ প্রতিজ্ঞাদি চারিট বাকাকে সেই প্রকারে। উহায়া যে একার্থমুক্ত, উহায়া যে পরশার-সাকাজ্ঞ্জ, উহায়া যে একবাকা, এই প্রকারে) প্রতিপাদন করিতে পারে না। নিগদন-বাকাই উহাদিগকে ঐ প্রকার বলিয়া বুঝাইয়া থাকে। নিগদন-বাকাই উহাদিগকে ঐ প্রকার বলিয়া বুঝাইয়া থাকে। নিগদন-বাকা ছায়া বুঝা বায় যে, প্রতিজ্ঞাদি বাকাগুলি পরশার সম্বন্ধক, উহায়া একটি বিশিষ্ট অর্থ বুঝাইতেই প্রামুক্ত। ভাষো "প্রতিজ্ঞাদি বাকাগুলি পরশার সম্বন্ধক, উহায়া একটি বিশিষ্ট অর্থ বুঝাইতেই প্রামুক্ত। ভাষো "প্রতিজ্ঞাদন" বলিতে এখানে ব্রিতে হইবে প্রতিপাদকতা।

ভাষ্য। অথাবয়বার্থঃ — সাধ্যক্ত ধর্মক্ত ধর্মিণা সম্বন্ধোপাদানং প্রতিজ্ঞার্থঃ। উদাহরণেন সমানক্ত বিপরীতক্ত বা সাধ্যক্ত ধর্মক্ত সাধক-ভাববচনং হেত্বর্থঃ। ধর্ময়োঃ সাধ্যসাধন-ভাবপ্রদর্শনমেকজোদাহরণার্থঃ। সাধনভূতক্ত ধর্মক্ত সাধ্যেন ধর্মেণ সামানাধিকরণ্যোপপাদনমুপনয়ার্থঃ। উদাহরণক্ষয়োর্দ্ময়োঃ সাধ্যসাধনভাবোপপত্তো সাধ্যে বিপরীত-প্রসক্ত প্রতিষেধার্থং নিগমনম্।

ন চৈতজাং হেত্দাহরণ-পরিশুদ্ধো সত্যাং সাধর্ম্মা-বৈধর্ম্মাভ্যাং প্রত্য-বস্থানত্ম বিকল্পাজ্জাতিনিগ্রহম্থানবহুত্বং প্রক্রমতে। অব্যবস্থাপ্য ধলু ধর্মায়োঃ সাধ্যসাধনভাবমুদাহরণে জাতিবাদী প্রত্যবতিষ্ঠতে। ব্যবস্থিতে হি থলু ধর্মায়োঃ সাধ্যসাধনভাবে দৃষ্টান্তক্ষে গৃহ্মাণে সাধনভূতত্ম ধর্মাত্ম হেতুদ্বেনোপাদানং, ন সাধর্ম্মান্তক্ষ ন বৈধর্ম্মামাত্রক্ষ বেতি।

অমুবাদ। অনন্তর অবয়বগুলির প্রয়োজন (বলিতেছি)। ধর্মীর সহিত
অর্থাৎ বে ধর্মীতে কোন ধর্মোর অনুমান করিতে হইবে, সেই ধর্মীর সহিত সাধ্য
ধর্মের সম্বন্ধের প্রতিপাদন "প্রতিজ্ঞা"র প্রয়োজন। দৃষ্টান্ত পদার্থের সহিত সমান
অথবা বিপরীত অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থের সাধর্ম্মা অথবা বৈধর্মার সাধ্যধর্মের
সাধ্যম্ব কথন অর্থাৎ কোন্ পদার্থ ঐ সাধ্যধর্মের সাধ্য, তাহা বলা "হেতু"বাক্যের
প্রয়োজন। এক পদার্থে ( দৃষ্টান্ত নামক কোন এক পদার্থে) দুইটি ধর্মের সাধ্য-

সাধনভাব প্রদর্শন অর্থাৎ এই ধর্মটি সাধ্য, এই ধর্মটি তাহার সাধন, ইহা প্রদর্শন করা "উদাহরণ"-বাক্যের প্রয়োজন। সাধনভূত ধর্মটির অর্থাৎ হেতু-পদার্থটির সাধ্যধর্মের সহিত একত্র অবস্থিতি প্রতিপাদন করা "উপনয়"-বাক্যের প্রয়োজন, অর্থাৎ সাধ্যধর্মের আধার যে সাধ্যধর্ম্মী, তাহাতে হেতুপদার্থ আছে, ইহা বুঝানই উপনয়-বাক্যের প্রয়োজন, উপনয়-বাক্যের দ্বারা উহাই বুঝান হয়। দৃষ্টান্ত পদার্থে অবস্থিত হুইটি ধর্মের সাধ্যসাধনভাবের জ্ঞান হইলে সাধ্যধর্মীতে বিপরীত প্রসন্থ নিষেধের জন্ম "নিগমন" অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থে একটি ধর্ম্মকে সাধ্য এবং একটি ধর্মকে তাহার সাধন বলিয়া বুঝিলেও যে ধর্মীতে সাধ্যধর্মের সাধন করা উদ্দেশ্য, সেই ধর্ম্মীতে সাধ্যধর্ম্ম নাই, এইরূপ বিপরীত ধর্মের আপত্তি নিরাস করা "নিগমন"-বাক্যের প্রয়োজন।

হতু ও উদাহরণের এই পরিশুন্ধি হইলে সাধর্ম্ম ও বৈধর্ম্মের দারা দোষ প্রদর্শনের নানা-প্রকারতা বশতঃ "জাতি" ও "নিগ্রহন্থানে"র বহুত্ব ঘটিতে পারে না, অর্থাৎ "হেতু" ও "উদাহরণ" বিশুদ্ধ হইলে বহুবিধ "জাতি" নামক অসক্তরর এবং বহুবিধ "নিগ্রহন্থান" হইতে পারে না। কারণ, জাতিবাদী অর্থাৎ জাতি নামক অসক্তররবাদী দৃষ্টান্ত পদার্থে তুইটি ধর্মের সাধ্যসাধন ভাব ব্যবস্থাপন না করিয়া দোষ উল্লেখ করে। কিন্তু তুইটি ধর্মের দৃষ্টান্তন্থিত সাধ্যসাধন ভাবকে ব্যবস্থিত অর্থাৎ নিশ্চিত বলিয়া জানিলে সাধনভূত ধর্মের হেতুরূপে গ্রহণ হয়, অর্থাৎ যে ধর্ম্মেটিকে প্রকৃত সাধ্যধর্ম্মের সাধন বলিয়াই যথার্থারূপে নিশ্চয় করে, সেই ধর্ম্মাটিকেই হেতুরূপে গ্রহণ করে, সাধর্ম্ম্য মাত্রের (হেতুরূপে) গ্রহণ হয় না, অথবা বৈধর্ম্মামাত্রের (হেতুরূপে) গ্রহণ হয় না। অর্থাৎ দৃষ্টান্তে কোন পদার্থকৈ সাধ্যসাধন বলিয়া যথার্থারূপে নিশ্চয় করিলে, যাহা বস্তুতঃ সাধ্যসাধন নহে, এমন কোন সাধর্ম্ম্য অর্থবা বৈধর্ম্ম্য মাত্রকে হেতুরূপে গ্রহণ করে না: ফুতরাং বহুবিধ অসক্তর করিতে হয় না, পুনঃ পুনঃ নিগৃহীত হইতেও হয় না।

টিগ্লনী। পূর্কভাবো অবয়বওলির প্রয়োজন একরপ বলা হইণেও আবার ভাল করিয়া
বুঝাইবার জন্ম ভাষাকার অন্ত ভাষে অবয়বওলির প্রয়োজন বর্ণন করিয়ছেন। ভাষা "অবয়বার্থ"
এখানে অর্থ শব্দের অর্থ প্রয়োজন। ভাষাকারের প্রদর্শিত প্রতিজ্ঞানি বাকা হলে য়থাক্রমে
ভাষার কথিত প্রতিজ্ঞানির প্রয়োজন বর্ণিত হইতেছে। প্রথমতঃ (১) "শব্দ অনিতা" এইরূপ
প্রতিজ্ঞাবাক্যের ছারা শব্দধর্মীর সহিত অনিতাজরূপ সাধাধর্মের সম্বন্ধ বুঝান হয় অর্থাৎ শব্দধর্মী
অনিতাজরূপ ধর্মবিশিষ্ট, এই প্রতিপাদ্যাট প্রকাশ করা হয়। তাহার পরে শব্দধর্মীতে যে

অনিতাত্ব ধর্ম আছে, তাহার সাধক কি ৫ ইহা অবশ্য বলিতে হইবে। এ জন্ম (২) উৎপত্তিধর্মকত্ব ক্ষাপক, এইরূপ হেতুরাক্যের প্রয়োগ করা হয়। অর্থাৎ ঐ হেতুরাক্যের দ্বারা উৎপত্তি-ধর্মকত্ব অনিতাত্বের সাধক, ইহা বলা হয়; ইহাই ঐ হেতুবাকোর প্রয়োজন। তাহার পরে উৎপত্তি-ধর্মকত্ব যে অনিতাত্বের সাধক হয় অর্থাৎ উৎপত্তি-ধর্মকত্ব থাকিলেই যে সেধানে অনিতাত্ব থাকিবেই, ইহা বুঝাইতে হইবে। এই জন্ত (৩) "উৎপত্তিধৰ্মক স্থালী প্ৰভৃতি ভ্ৰব্য অনিতা দেখা বাব" এইজপ উদাহরণবাকোর বারা ভাহা বুঝান হয়। ঐ বাকোর হারা বুঝা বার যে, যাহা বাহা উৎপত্তিধর্মক, তাহা অনিতা, স্থালী প্রভৃতি ক্রব্যে ইহা দেখা দিয়াছে। আবার "অন্তংপত্তিধর্মক আত্মা প্রান্থতি নিতা" এইরূপ বৈগর্ম্যোদাহরণ-বাক্যের ছারাও বুঝা নাম যে, যাহা বাহা উৎপত্তিধৰ্মক, দে দমন্ত অনিতা। ফলকথা, অনিতাম সাধাদৰ্ম্ম, উৎপত্তি-বৰ্মকন্ম তাহার সাধন; ইহা স্থালী প্রভৃতি সাধর্ম্যদৃষ্টান্ত এবং আত্মা প্রভৃতি বৈধর্ম্যদৃষ্টান্তে বুরিয়া উদাহরণবাক্যের ছারা তাহাই বুঝান হয়। তাহা বুঝানই ঐ উদাহরণবাক্যের প্রয়োজন। তাহার পরে উৎপত্তিধর্মকন্বকৈ অনিত্যন্ত্রের সাধন বলিরা বৃথিলেও ঐ উৎপত্তি-ধর্মকন্ম যে শব্দে আছে, ইহা না বুঝিলে শব্দে অনিত্যক্ষের অনুমান হয় না, এ জন্ম ভাষা বুঝাইতে হইবে। তাহা বুবাইবার জন্তই (৪) "শন্ধ তদ্রুপ উৎপত্তিধর্মক" অথবা "শন্ধ তদ্রুপ অতুৎপত্তি-ধর্মক নহে" এইরপ উপনয-বাকোর প্রয়োগ করা হয়। কলতঃ শব্দদর্ঘীতে যে উৎপত্তিধর্মকত্ত স্বাছে, ইহা বুখানই ঐ উপনৱ-বাক্যের প্রয়োজন। উপনৱবাক্যের এই প্রয়োজন অনেক সম্প্রনায়ই বীকার করেন নাই। তাহারা ইহার প্রচুর প্রতিবাদ করিয়াছেন। উদ্যোতকর প্রভৃতি ক্সায়াচার্য্যগণ মহর্বি গোতমের মত রক্ষণের জক্ত ঐ প্রতিবাদের প্রতিবাদ করিয়াছেন। গাঁহারা উপনৱবাক্যের আবগ্রকতা স্বীকার করেন নাই, তাহাদিগের কথা এই বে, হেতুবাক্যের হারাই উপনরবাকোর কার্য্য হইয়া থাকে। "শব্দ অনিত্য" এইরূপ প্রতিজ্ঞা বলিয়া, "উৎপত্তি-ধৰ্মকত্ব জ্ঞাপক" এই কথা বলিলে ঐ উৎপত্তি-ধৰ্মকত্ব শব্দে আছে, ইহা বাদীর অভিপ্রেত বলিয়াই বুঝা যায়। নতেৎ বাদী শব্দে অনিত্যন্তের অনুমানে উৎপত্তি-ধর্মকত্মকে হেতু বলিবেন কেন ? বাহাকে বালী হেতুরূপে উরেখ করিবেন, তাহা বালীর মতে তাঁহার সাব্যধন্মীতে নিশ্চরই আছে, ইহা বাদীর হেতৃবাকোর দারাই বুঝা বায়। স্থারাচার্যাগণের কথা এই বে, সাধাদর্শের হেতু কি 💡 এইরূপ আকাঞ্দানের যে হেতুবাকোর প্রয়োগ করা হয়, তাহার দারা কেবল হেতুরই জান হয়, অৰ্গাৎ এই পৰাখটি জ্ঞাপক, এইনাত্ৰ জ্ঞানই তাহার দারা হয়। ঐ হেতু বা জ্ঞাপক প্ৰাৰ্থিট যে সাধ্যবৰ্ত্মীতে আছে, ইহা তাহার হারা বুঝা হায় না। কারণ, তাহার বোধক কোন শব্দ হেতুবাকো থাকে না। প্রতিবাদী সম্প্রদায়ের কথা এই যে, তাংশর্য্য চিন্তা করিলেই হেতুবাকোর দারা উগ বুঝা যায়। ভারাচার্যাগণের কথা এই যে, যথন বিপক্ষের সহিত বিচারে মধ্যত্থের নিকটে নিজের বক্তব্যগুলি ব্রাইতে হইবে, তথন স্পট বাক্সের দারাই তাহা ব্ঝান উচিত। পরস্ক সকল ব্যক্তিই দর্মত্র বাদীর ভাৎপর্যা চিস্তা করিরা তাঁহার বক্তব্য বুঝিতে পারিবেন, ইহা বলা যায় না। তাহা হইলে কেবল প্ৰতিজ্ঞাবাক্যের হারাই উপযুক্ত মধ্যন্থ বাদীর অভিমত

হেত্ প্রভৃতি বুঝিতে পারেন; আর হেত্বাকা প্রভৃতি দেখানে আবশুক কি? এইজপ হেত্বাকা প্রভৃতি যে কোন অবহবের হারা বাদীর তাৎপর্য চিন্তা করিয়া বাদীর প্রতিজ্ঞা বুঝিতে পারিলে আর দেখানে প্রতিজ্ঞা-বাক্যের প্রয়োজন কি? পরস্ক উপন্যবাকা না বলিলে সাধ্যধর্শের ব্যাপ্য হেতুপদার্থ সাধ্যধর্শীতে আছে, এইজপ জ্ঞান অর্থাৎ বাহাকে লিম্পরাদর্শ বলা হইয়াছে, দেই জ্ঞান আর কোন বাক্যের হারা জন্মে না, স্থতরাং সেই জ্ঞান জন্মাইতেও উপন্যা-বাক্য বলিতে হইবে। তত্ত্বচিন্তামণিকার গ্রেমণ্ড পূর্কোক্ত প্রকার বুক্তির উপল্ঞান করিয়া উপন্যা-বাক্যের সার্থকতা সমর্থন করিয়াছেন।

প্রাচীনগণের মধ্যে সকলেই উপনৱ-বাকোর ছারা সাধানর্শের ব্যাপ্য হেতৃ-পদার্থ সাধানশীতে আছে, এইরপ বোধ জন্মে, এই মত স্বীকার করেন নাই। অনেকের মতে উপনমবাক্যের দারা সাধারশাঁতে হেতুমাত্রেরই জ্ঞান হয়। উদাহরণবাক্যের ছারা হেতু-পদার্থকৈ সাধারশের ব্যাপ্য বলিয়া বুকিলে, শেষে ঐ হেতু সাধ্যধৰ্মীতে আছে, ইহাই উপনয়-বাক্যের দারা বুঝে অর্থাৎ উপনয়-বাক্যজন্ম বোধে হেতুপদার্থে দাধ্যধর্মের ব্যাপ্তি বিষয় হয় না। এবং এই হেতু এই দাধ্যধর্মের বাাপ্য এবং এই হেতু সাধ্যবন্ধীতে আছে, এইরপ ব্যাক্রমে উৎপর গুইটি জানের পরেই অস্তমিতি জ্পে; ইহাই অনেক প্রাচীনের সিদ্ধান্ত। অনেকে ভাষ্যকারেরও উহাই মত বলিরা থাকেন। ভাষাকার এখানে উপনয়-বাকোর যাহা প্রয়োজন বলিয়াছেন, তাহার খারাও তাহার ঐ মত অনেকে অনুমান করেন। কিন্তু ভাষাকারের প্রদর্শিত উপনয়বাক্যের অর্থ পর্য্যালোচনা করিলে এবং মহর্দির উপনয়স্ত্তের "তথা" শব্দের অর্গ পর্যালোচনা করিলে বুঝা নার, মহর্বি ও ভাষ্যকার সাধ্যধর্মের ব্যাপা বে হেতু, তাহা দাব্যবর্ত্মীতে আছে, এইরূপ বোধই উপন্যবাক্যের ফল বলিয়া প্রকাশ করিয়াছেন। উনাহরণবাকোর দারা হেতৃ-পদার্থকৈ সাধ্যধর্মের ব্যাপ্য বলিয়া বুঝা যায় এবং সেইরূপ হেতু দুষ্টাস্ক-পর্নার্থে আছে, ইহাও বুঝা যায়। স্কুতরাং উনাহরণবাক্যের পরে ( পুর্ব্বোক্ত স্থাল ) "শাল তভ্রপ উৎপত্তি-ধর্মক" এইরূপ উপনয়-বাক্য বলিলে শব্দে অনিত্যত্বের ব্যাপ্য উৎপত্তি-ধর্মকর আছে, এইরপ বোধ জন্মিতে পারে। ঐরপ বোধের নামই লিঙ্গপরামর্শ। নবা নৈয়ায়িকগণও উপনয়-বাকাজন্ত ঐরূপ বোধই সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। বৃত্তিকার বিখনাথও "ৰহ্নিব্যাপ্য ধুম বানবং" এইরূপ উপনয়-বাক্য প্রদর্শন করিরা শেষে ঐ বাক্যের সমানার্থক-রূপে "তথা চারং" এইরূপ উপনধ-বাকা প্রদর্শন করিরাছেন। স্থতরাং তিনি "তথা" এই শব্দের দারাই সাধারশের ব্যাপ্য হেতৃ-বিশিষ্ট, এইরূপ কর্থ প্রকৃতিত হইতে পারে, ইহা স্বীকার করিতেন, বলিতেই হইবে।

দে বাছা হউক, যুলকথা এই বে, উপনরবাক্য দর্মএই বলিতে হইবে, ইহা স্থাবাচার্য্যগণের দিন্ধান্ত। তবে উদাহরণ-বাক্ষ্যের দার্মজিক প্রবোগ দকল নৈরায়িক স্বীকার করেন নাই। জনেকে বলিঝাছেন বে, বে হেতুতে, বে গাবাধর্মের বাাগ্রিবিবরে কাহারই কোন বিবাদ নাই, দেখানে ব্যাপ্তিপ্রদর্শনের জন্ম উদাহরণ-বাক্য বলা নিপ্রবোজন। বেনন ব্যক্তিনারী হেতু হইলেই তাহা সাধক হয় না, ইহা দর্মবাদিদখত। স্থতরাং কোন বাদী প্রতিবাদীর ব্যক্তিনারী হেতুকে

অদাদক বলিয়া বুখাইতে "বাতিচাবিদ্ধ" নগ হেতুর উলেখ করিয়া উদাহরণবাক্যের প্রয়োগ না করিলেও কোন কতি নাই, উহা নিপ্রয়োজন । নবা নৈরানিক রখুনাথ প্রভৃতি এই নত স্বীকার করেন নাই। বাদীর নিজ কর্ত্তব্য নির্মাহের জন্ত পূর্ব্বোক্ত স্থলেও উদাহরণবাক্য বলিতে হইবে, মধাক্রমে প্রতিজ্ঞাদি পাচটি অব্যবেরই প্রয়োগ না করিলে তাহা "আয়"ই হইবে না, ইহাই রঘুনাথ প্রভৃতির দিল্লান্ত"। জৈন নৈরানিক গণ বাদবিচারে প্রতিজ্ঞা ও হেতু এই গুইটি মাত্র অব্যবের প্রয়োগ কর্ত্তব্য বলিগেও স্থলবিশেষে তিনটি এবং চারিটি এবং নিগমন পর্যান্ত পঞ্চাবন্ধবেরই প্রয়োগ কর্ত্তব্য, ইহা বলিরাছেন"।

পঞ্চম অব্যাব নিগমন-বাক্যের প্রয়োজনও অনেক সম্প্রানায় স্বীকার করেন নাই। ভাষ্য-কার পূর্বে নিগমনবাক্যের প্রয়োজন বর্ণন করিলেও- শেষে উহার আরও একটি প্রয়োজন বর্ণন করিরাছেন। উদ্যোতকরও পেবে ঐ ভাবেই নিগদনবাকোর প্রয়োজন ব্যাখ্যা করিরাছেন। তত্তবিস্তামণিকার গ্রেপণ্ড নিগমনের প্রবোজন ব্যাখ্যায় উদ্যোতকরের ঐ কথা এহণ করিয়া নিগ্যন-বাক্যের প্রয়োজন বর্ণন করিরাছেন। সে কথাটি এই বে, উদাহরণ-বাক্যের ছারা হেতু পদার্থে সাধান্যর্শ্বের ব্যান্থিবোধ হইলেও এবং উপনন্ধ-বাক্যের হারা ঐ হেত-পদার্থ সাধ্য-ধৰ্মীতে আছে, ইহা বুঝা গেলেও বালীর দাধাধর্ম তাহার সাধাধর্মীতে নাই, এইরুপ বিপরীত প্রাস্থ নিবেরে জন্ম নিগমন-বাক্য আবিখাক। শব্দ অনিতা, এইরূপ প্রতিজ্ঞা-বাক্য বলিলেই শব্দে অনিতাত্ব আছে, ইহা দিল্ল ইইরা ধার না। উহা দিল্ল করিতে হেতু, উদাহরণ এবং উপনৱবাক্য বলিতে হয়। কিন্তু উপনৱ-বাক্য পর্যান্ত বলিলেও শব্দে বদি বন্ততঃই জনিতাত্ব না থাকে, তাহা হইলে ঐ হুগীয় হেতু "বাধিত" নামক হেল্বাভাগ হইবে, উহা হেতু হইবে না। এবং যদি উত্তর পক্ষে পরম্পর-প্রতিকৃল তুলাবল ছুইটি হেতুর প্ররোগ হয়, তাহা হুইলে ঐ ছই হেতুই "দংপ্ৰতিপক্ষিত" নামক হেৱাভাদ হইবে, উহা হেতু হইবে না। "অবাধিত" এবং "অস্থপ্রতিপক্তিত" না হইলে নে প্রার্থ দাধাদাদন হয় না, অর্থাৎ তাহাতে হেতুর লক্ষণই থাকে না ( হেৰাভাব লক্ষণ-প্ৰকরণ, প্ৰথম স্ত্ৰ-চিগ্গনী দুইবা )। বাদী ভারবাকোর বারা তাঁহার দাবা বাৰন করিতে তাঁহার গৃহীত হেতু বে দাবাদাধন, অর্থাৎ তাহাতে বে হেতু পদার্থের সমত লক্ষণই আছে, ইহা প্রকাশ করিবেন। তজ্জ্ঞ বাদীকে পরিশেষে পঞ্চম অবয়ব নিগমন-বাক্যেরও প্রয়োগ করিতে হইবে।

ফলকণা, নিগমন-বাকোর দারা বাদী তাহার প্রযুক্ত হেতুকে "অবাধিত" এবং "অসংপ্রতিগক্ষিত" বলিয়া প্রকাশ করেন। পূর্ব্বোক্ত হলে ভাষবাদী নিগমন-বাকোর দারা প্রকাশ করেন
বে, উৎপত্তিধর্মক বস্তমাত্রই অনিতা এবং সেই উৎপত্তি-ধর্মকত্ব শব্দে আছে, প্রত্রাং শক্ষ অনিতা। অর্থাৎ ঐ নিগমন-বাকোর দারা পূর্ব্বোক্ত বাকাচতুইরের যাহা প্রতিপাদা, তাহা একবারে

<sup>&</sup>gt;। পিরোবশিষতে জ্ঞাপি বারিনঃ অকর্তবানির্কাহারপুঞাবগুকরাৎ অনাখা স্ক্তিব্রোপন্থনাত্র-জোব্ঞাবাভাপতেঃ অস্থান্ত্রপুক্তবাজিপুক্রপুঁভারাত্তত এব লাভ স্করাৎ।—( ক্রেব্রেইকারতে আগনীয়া )।

२। প্রোগণ্রিশারী তু প্রতিপাখাস্থ্যারত।—( বৈদ ক্রানেলিকারিকা, বৈদভার্থীলিকা ভটবা )।

প্রকাশ করতঃ উপসংহার করিব। দেখান হয় যে, শব্দে অনিতার আছে, শব্দধর্মীতে অনিতার ধর্মের বিপরীত নিতার ধর্মের কোন সন্ধাবনাই নাই। প্রতিজ্ঞাবাকোর দারা ইহা প্রকাশিত হইতে পারে না। কারণ, "শব্দ অনিতা" এই প্রতিজ্ঞাবাকোর দারা শব্দধর্মীতে অনিতার-ধর্ম অথবা অনিতারকপে শব্দ সাধারপেই নির্দিষ্ট হইরা থাকে, সিদ্ধরণে নির্দিষ্ট হয় না। নিগদন-বাকোর ধারা উহা সিদ্ধরণে নির্দিষ্ট হওয়ার শব্দবর্মীতে অনিতারই আছে, নিতার নাই, ইহাই সমর্থিত হইরা থাকে। স্কতরাং ঐ স্থলে শব্দর্মীতে নিতারের আপত্তি নিরক্ত হইরা থার।

শাহারা নিগমন-বাক্যের আবগুকতা স্বীকার করেন না, তাহাদিগের কথা এই হে, নিগমন-বাক্যের হারা বাদী বাহা বুঝাইবেন, তাহা বাদীর তাৎপর্য্য বুঝিরাই বুঝা বার। বাদীর পুর্ব্বোক্ত কথাওলির হারা তাহার তাৎপর্য্যাহসারেই হথন উহা বুঝা বার, তথন নিগমন-বাক্য নির্বাক্ত। নিগমনবাদী নৈরাধিকগণের কথা এই বে, বাদীর তাৎপর্য্য সকলেই সমান ভাবে বুঝিরে, ইহা নিশ্চয় করা বার না। কে বুঝিরে, কে না বুঝিরে, ইহাও পুর্ব্বে নিশ্চয় করা বার না। কে বুঝিরে, কে না বুঝিরে, ইহাও পুর্বে নিশ্চয় করা বার না। বাদীর তাৎপর্য্য না বুঝিরা অনেক প্রতিবাদী অনেক আগত্তি করিয়া থাকে, তাহা বিচারক মাত্রই অবগত আছেন। স্বতরাং তাৎপর্য্য বুঝিয়াই সকলে আমার বক্তব্য বুঝিয়া হাইবে, ইহা নিশ্চয় করিয়া এই ক্ষেত্রে বাদীর বাক্যসংক্ষেপ কথনই উচিত নহে। বাদী নিজ কর্তব্য নির্ব্বাহের কল্প তাহার সকল বক্তব্যই বাক্যের হারা ব্যক্ত করিবেন। স্বতরাং প্রতিক্তা প্রভৃতি নিগমন পর্যান্ত পাঁচটি বাক্যই তাহার বক্তব্য। পঞ্চম অবয়ব নিগমন-বাক্য অবগ্রেই বিদ্যিত হইবে।

ভাষাকার পঞ্চাবয়বের প্রয়োজন বর্ণন করিয়া, শেষে ঐ পঞ্চাবয়ব ব্রাইতে এত প্রয়য় কেন, তাহার প্রয়োজন বলিয়হেন। ভাষাকারের সেই শেষ কথার মর্মা এই যে, কেবল সাবর্মা ও বৈধর্মা-মূলক এবং ঐরপ আরও বহরির দোর প্রদর্শন হইরা থাকে। উহাকে মহর্মি লাতি নামক অসহত্তর বলিয়হেন। আর বহরির দোর প্রদর্শন হইরা থাকে। উহাকে মহর্মি লাতি নামক অসহত্তর বলিয়হেন। আর বহরির নিগ্রহয়ানও আহে, তজারা বাদী বা প্রতিবাদী পরাজিত হইয়া থাকেন (প্রয়মাধ্যায়ের শেষভাগ এবং পর্য়য় অবায় মন্টবা)। কিন্তু রিদ্ধি হেতু ও উদাহরণ পরিত্রত্ব হয়, উহাতে কোন দোর না থাকে, তাহা হইলে প্রতিবাদী নানাবিষ অসহত্তর করিতে পারেন না। লাতিবাদী কোন উদাহরণে মর্ম্মররের দাধ্যমাধন-ভাবের ব্যবহাপান না করিয়াই দোষ-প্রমর্শন করেন এবং করিতে পারেন। কিন্তু যদি কোন উদাহরণে এই ধর্মা এই ধর্মের সাধন মর্মাহ এই ধর্মা থাকিলেই এই মর্মা দেখানে থাকিবেই, এইরূপ বৃষিয়া এবং ব্রাইয়া দোষ প্রদর্শন করিতে আসেন, তাহা হইলে তিনি ঐরপ দোষ প্রস্পান করিতে পারেন না, তাহার জাতি নামক অসহত্তরের আর দেখানে অবসর থাকে না। স্তেরাং সকলকেই হেতু ও উদাহরণের তব ভাল করিয়া বুরিতে হইবে, তজ্ঞ পঞ্চাবয়বের তব ব্রান নিতান্ত আবেছন। ভাষ্যকার প্রের্গ হেতু ও উদাহরণের অতি হৃত্ম, অতি হর্মোধ দামর্গ্য সকলে ব্রের না, প্রশন্ত পত্তিতেরাই ব্রেন, এই কথা বলিয়াহেন। স্ত্রাং এই দকল তব যে অতি হর্মোধ, ইহা পরম প্রাতীন ভাষ্যকার বাৎস্কাহনও বলিয়া রাধিয়া গিয়াছেন।

মীমাংসক-সম্প্রদার প্রতিজ্ঞাদি তিনটি অথবা উদাহরণাদি তিনটি অবয়ব স্বীকার করিয়াছেন।

ভাহার। পঞ্চাব্যবের আব্দ্রকতা স্থীকার করেন নাই। সর্বভন্নসভার প্রীমন্বাচম্পতি মিশ্র কিন্তু ভাহার ভামতী প্রস্থে পরার্থাপ্রমানে অনেক হলে পঞ্চাব্যবেরই প্ররোগ করিরাছেন। ইউরোপীয় নৈয়ারিকগণও মীমাংসকদিগের প্রায় প্রতিজ্ঞাদি তিনটি অবহব স্থীকার করিরাছেন। বৌক্রমতে উদাহরণ এবং উপনর এই চুইট মাত্র অবহব স্থীকাত, ইহা ভার্কিকরক্ষার প্রায় অনেক প্রস্থেই পাওরা যায়। কিন্তু নৌত্র নিয়ারিকদিগের কোন কোন প্রস্থান্য বুবা যায়, প্রতিজ্ঞা এবং হেতৃও উহোরা অনেকে স্থীকার করিরাছেন। নৌত্র প্রধান নৈরায়িক দিঙ্নাগ এবং স্থান্তর পঞ্চাব্যবের কথাই পাওরা যায়। বৈশেষিকাচার্যা পরমপ্রাচীন প্রশারপাদ "পরার্থান্থত্তে পঞ্চাব্যবের কথাই পাওরা যায়। বৈশেষিকাচার্যা পরমপ্রাচীন প্রশারপাদ "পরার্থান্তরে গঞ্চাব্যবের কথাই পাওরা যায়। বিশেষকাচার্যা পরমপ্রাচীন প্রশারপাদ পঞ্চাব্যবের হার্থান্তনে। ফলতঃ মহর্ষি গোতমোক্ত পঞ্চাব্যব সর্বায়ত্তন। হাইলেও অনেক সম্প্রদানের সম্মত এবং উহা অতি প্রাচীন মত। মহাভারতেও নারদ মুনির পঞ্চাব্যব বিজ্ঞার সংবাদ পাওয়া যায়। তাহাতে মহাভারতের পূর্ব হইতেই পঞ্চাব্যব প্রায়-বিদ্যার গুরু-সম্প্রদান এ দেশে ছিলেন, ইহা বুঝা যায়"। ৩৯।

ভাষ্য। অত উৰ্দ্ধং তৰ্কো লক্ষণীয় ইতি অংথদমূচ্যতে।

অনুবাদ। ইহার পরে ( অবয়ব নিরূপণের পরে ) তর্ক লক্ষণীয় অর্থাৎ তর্কের লক্ষণ বলিতে হইবে, এ জন্ম অনস্তর এই সূত্র বলিয়াছেন।

## সূত্র। অবিজ্ঞাত-তত্ত্ব্র্হর্থে কারণোপপত্তিত-স্তত্ত্ত্ত্তানার্থমূহস্তর্কঃ॥ ৪০॥

অনুবান। অজ্ঞাত-তত্ত্ব পদার্থে অর্থাৎ যে পদার্থ সামায়তঃ জ্ঞাত, কিন্তু তাহার প্রকৃত তত্ত্বটি বুঝা যাইতেছে না, তত্ত্বিয়ে সংশয় হইতেছে—এমন পদার্থে, তত্ত্বটি জানিবার জন্ম প্রমাণের উপপত্তিপ্রযুক্ত যে "উহ" অর্থাৎ জ্ঞান-বিশেষ, তাহা "তর্ক"।

ভাষ্য। অবিজ্ঞায়মানতত্ত্বেহর্থে জিজ্ঞাসা তাবজ্জায়তে জানীয় ইম-মিতি। অথ জিজ্ঞাসিতত্ত বস্তুনো ব্যাহতো ধর্ম্মো বিভাগেন বিমুশতি

রীপুরাহরণান্তান্ বা বংশাবাহরণারিকান্।
 মীনাংসকাঃ সৌর্গতান্ত বোগনীতিমুগান্তিন্ ।—( তার্কিকঃকা, ৬ ই কারিকা।)

२। भक्षावदवावांशः द्रथमः(विक्तिः ।—( मार्थाङ्ज, ४ वट, २१ क्जा )

 <sup>।</sup> गक्षानबरबुक्क बाकाक क्षाराविति ।—बहाक्षावक, जनानक, व कः, व लाक ।

কিং মিদিত্যেবমাহোম্বিটেনবমিতি। বিম্পুশানরোর্দ্ধরোরেকতরং কারণোপপত্যাহত্বরানাতি, সম্ভবত্যমিন্ কারণং প্রমাণং হেতুরিতি। কারণোপপত্যা স্থানেবমেতন্নেতরদিতি। তত্র নিদর্শনং—বোহয়ং জ্ঞাতা জাতব্যমর্থং জানীতে তং তত্ততো জানীয়েতি জিল্ঞাসা। স কিমুৎপত্তি-ধর্ম্মবোহথাত্বংপত্তিধর্মক ইতি বিমর্খঃ। বিমুখ্যমানেহবিজ্ঞাততত্ত্বংর্থে যক্ত ধর্ম্মবাহত্যত্ত্বজাকারণমুপপদ্যতে তমতুজানাতি, যদ্যমমত্বংপত্তিধর্মকত্তঃ স্বকৃত্তত্ত কর্মণঃ কলমত্ত্বতি জ্ঞাতা। তুঃধর্মমপ্রেরিদোর্মিথাাজ্ঞানাম্প্রম্ভরং পূর্বক্ত পূর্বক্ত কারণং, উত্তরোত্তরাপায়ে তদনন্তরাপায়াদপর্গ ইতি স্থাতাং সংসারাপবগোঁ। উৎপত্তিধর্মকে জ্ঞাতরি পুনর্ন স্থাতাম্। উৎপত্তঃ থলু জ্ঞাতা দেহেন্দ্রিয়ব্রুদ্ধিবেদনাভিঃ সম্বর্ধাত ইতি, নাজেদং স্বকৃত্ত কর্মণঃ কলম্। উৎপত্তমেবৃদ্ধিবেদনাভিঃ সম্বর্ধাত ইতি, নাজেদং স্বকৃত্ত কর্মণঃ কলম্। উৎপত্তমেবৃদ্ধিবেদনাভিঃ সম্বর্ধাত ইতি, নাম্প্রদির্দ্ধর্মীরবিয়োগশ্চাত্যন্তং ন স্থাদিতি, বত্র কারণমত্বপদ্যমানং পশ্যতি তল্লামুজানাতি—দোহয়মেবং লক্ষণ উহস্তর্ক ইত্যচাতে।

অনুবাদ। যে পদার্থের সামান্ত জ্ঞান আছে, কিন্তু তাহার বিশেষ ধর্ম্মে সংশয় হত্যায় তথিট বুঝা যাইতেছে না, এমন পদার্থে—"এই পদার্থিকে ( তব্বতঃ) জানিব" এইরপ জিজ্ঞাসা জন্মে। অনন্তর জিজ্ঞাসিত পদার্থের বিরুদ্ধ ছুইটি ধর্মকে পৃথক্ ভাবে 'ইহা এইরপ কি ॰ অথবা এইরপ নহে ॰' এইরপ সংশয় করে। সন্দিহ্মান ধর্মারয়ের কোন একটি ধর্মকে কারণের উপপত্তিবশতঃ অনুজ্ঞা করে। (কারণের উপপত্তি কি, তাহা বলিতেছেন) এই পদার্থে অর্থাৎ সন্দিহ্মান ধর্মারয়ের মধ্যে এই ধর্মাটিতে "কারণ" কি না "প্রমাণ"—"হেতু"—সম্ভব হয়। (অর্থাৎ এইরপ জ্ঞানই স্ত্রোক্ত কারণোপপত্তি)। (অনুজ্ঞা কিরপ, তাহা বলিতেছেন) কারণের উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রমাণের সম্ভব প্রযুক্ত এই পদার্থ এইরপ হইতে পারে, এতন্তির হইতে পারে না (অর্থাৎ এইরপ সম্ভাবনাত্মক জ্ঞানই অনুজ্ঞা এবং উহাই তর্ক)। তন্ত্রিবয়ে অর্থাৎ এই তর্ক বিষয়ে উদাহরণ,—এই যে জ্ঞাতা

১। ভাষো "নানীর" এই গনট বিবিলিভের আন্তনেগৰ বিভক্তির উত্তম প্রংগর একবচনে নিপার। কর্তার ক্ষবব্যবিক্ষা ছলে উপাস্থিতীন আধাতুর উত্তর আন্তনেগৰ হয়। "অন্থণস্থাত্ত তং"— পাণিনিক্তা, সংগণনা বাং আনীতে (সিভাত্তবিদ্দা)। ভাষাকার পথেও বলিয়াছেন,—"আত্বামর্থ লানীতে তং ওছতো আনীর"।

জ্ঞাতব্য পদার্থ জানিতেছে, তাহাকে তত্ত্বতঃ জানিব, এইরূপ জিজ্ঞাসা হয়। ( পরে ) সেই জ্ঞাতা কি উৎপত্তি-ধর্ম্মক অর্থাৎ অনিত্য গু অথবা অমুৎপত্তিধর্ম্মক অর্থাৎ নিতা গু এইরপ সংশয় হয়। (পরে) সন্দিহ্নশান অজ্ঞাত-তত্ত্ব পদার্থে অর্থাৎ ঐ জ্ঞাতৃপদার্থে যে ধর্মাটির অনুজ্ঞার কারণ ( প্রমাণ ) উপপন্ন হয়, সেই ধর্মাটিকে অনুজ্ঞা করে। (সে কিরূপে, তাহা বলিতেছেন) যদি এই জ্ঞাতা অমুৎপত্তিধর্ম্মক হয় অর্থাৎ জ্ঞাতৃ-পদার্থ আত্মা যদি অমাদিসিদ্ধ নিত্য পদার্থ হয়, তাহা হইলে সকৃত কর্ম্মের ফলভোগ করে (করিতে পারে) এবং ছংখ, জন্ম, প্রবৃত্তি, দোষ ও মিথ্যাজ্ঞান, এই-গুলির পরপরটি পূর্ববপূর্বটের কারণ। পরপরটির অপায় হইলে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত দুঃখ হইতে মিথ্যাজ্ঞান পর্যান্ত ( দিতীয় সূত্রোক্ত ) পদার্থগুলির পরপরটির অভাব হইলে, তাহাদিগের অনন্তরের অর্থাৎ তাহাদিগের পূর্ববপূর্বটির অভাব প্রযুক্ত অপবর্গ হয়, স্থুতরাং সংসার ও অপবর্গ হইতে পারে অর্থাৎ আত্মা নিত্য পদার্থ হইলেই তাহার সংসার ও অপবর্গ হইতে পারে। কিন্তু আত্ম উৎপত্তি-ধর্ম্মক অর্থাৎ দেহের সহিত উৎপন্ন হইলে ( পূর্বেরাক্ত সংসার ও অপবর্গ ) হইতে পারে না। যেহেতু আত্ম উৎপন্ন হইয়া দেহ, ইন্দ্রিয়, বুদ্ধি এবং বেদনা অর্থাৎ স্থ-ছু:খের সহিত সম্বন্ধযুক্ত হয়। ইহা অর্থাৎ অভিনব দেহাদির সহিত সম্বন্ধ এই আতার অর্থাৎ উৎপন্ন বলিয়া স্বীকৃত আত্মার সকৃত কর্ম্মের কল হয় না। কারণ, উৎপন্ন পদার্থ বিদ্যমান থাকিয়া অর্থাৎ উৎপত্তির পূর্বেও বিদ্যমান থাকিয়া উৎপন্ন হয় না। অবিদামান অর্থাৎ এই জন্মের পূর্বের যাহার অস্তিত্বই ছিল না, অথবা নিরুদ্ধ অর্থাৎ একেবারে অভ্যস্ত বিনষ্ট সেই আজার (উৎপন্ন বলিয়া স্বীকৃত আজার) স্বকৃত কর্ম্মের ফলভোগ নাই; স্থতরাং এইরূপ হইলে এক আস্থার অনেক দেহের সহিত যোগ অর্থাৎ পুনঃ পুনঃ সংসার এবং শরীরের সহিত অত্যন্ত বিয়োগ অর্থাৎ মোক হইতে পারে না। এইরূপে যে পদার্থে অর্থাৎ সন্দিহ্মদান ধর্মান্তয়ের মধ্যে যে ধর্মটিতে প্রমাণ অনুপ্রদানান বুঝে, তাহাকে অনুজ্ঞা করে না । সেই এই, এইরূপ লক্ষণাক্রান্ত উহ, অর্থাৎ এই পদার্থ এইরূপ হইতে পারে, এইরূপ হইতে পারে না, এই প্রকার যে অনুজ্ঞা বা সম্ভাবনা নামক জ্ঞানবিশেষ, তাহা তর্ক নামে কথিত হয়।

বিবৃতি। কোন পদার্থের সামান্ত জ্ঞান থাকিলেও বিশেষ জ্ঞান সকলের থাকে না। বিশেষ জ্ঞানের ইচ্ছা হইলে দেখানে এইটি ধর্ম নইয়া আলোচনা করে। বেমন আত্মা বনিয়া একটা পদার্থ আছে, ইহা জ্ঞানিলেও, তাহা নিতা, কি জনিতা, ইহা বুঝা যাইতেছে না, জর্মাৎ আত্মার নিতাক্ত্রপ বিশেষ তথাট বুঝিবার ইচ্ছা হইলেও বুঝিতে পারা যাইতেছে না। কারণ, আত্মার অনিত্যন্ধ বিষয়ে প্রেমানে একটা স্কৃত্য সংশার উপস্থিত হইরাছে। স্থতরাং দেখানে আনার নিতান্ধ বিষয়ে প্রমান উপস্থিত হইরাও তাহা কার্যাকারী হইতেছে না। ঐ স্কৃত্য সংশারটা বিনষ্ট করিতে না পারিলে প্রমান কিছু করিতেও পারে না; এ জন্ত দেখানে তর্ক আবদ্রক। মাহারা আনার সংশার ও অপবর্গ মানেন, তাহারা ঐ স্থলে ব্রেমারে, আন্মা নিত্য হইলেই তাহার সংশার ও অপবর্গ হইতে পারে, অনিত্য হইলে ভাহা হইতে পারে না। অর্থাৎ আন্মার নিতান্ধ বিষয়েই প্রমান সম্ভবাং আন্মা নিত্য হইতে পারে, অনিত্য হইতে পারে না, এইরূপ জ্ঞানই এখানে তর্ক। উহার হারা পূর্কান্ধাত সংশ্যের নির্মিত্ত হইলে আন্মার নিতান্ধনাধক প্রমান আনার নিতান্ধ সাধন করে। তর্ক এইরূপ জনেক স্থলে প্রমাণের সাহাব্য করে, তর্ক নিজে প্রমাণ নহে, প্রমাণের সহকারী।

টিগানী। প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাব্যব নিরুপণের পরেষী মহবি তর্কের নিরূপণ করিরাছেন। কারণ, পঞ্চাব্যবের হারা প্রমাণ প্রদর্শন করিলেও অনেক ছলে প্রমাণ-বিষয়ের অভাব-বিষয়ে স্বশৃদ্দ সংশ্যবশতঃ প্রমাণ তাহার প্রতিপাদা তবে প্রবৃত্ত হইতে পারে না, এ জন্ত তর্ক আবশ্রুক হয়। তর্ক শন্দের হারা তর্কশান্ত বুঝা যায় এবং আপতিবিশেষও বুঝা যায়, প্রাবার অনুমানও বুঝা যায়। হেতু, তর্ক, ভাষা, অধীকা, এই চারিটি শব্দ প্রাচীনগণ অনুমান অর্থেও প্রয়োগ করিয়াছেন, এ কথা উদ্যোতকরের কথাতেও পাওয়া যায়।

কিন্ত নহর্ষি গোতনের এই স্থানেজ তর্ক পদার্থ কারণের উপপত্তিপ্রক্ত °উহ"। কেং কেহ বলিয়াছেন, কারণের উপপত্তিযুক্ত উহ। ভাষ্যকার এখানে কারণ শব্দের অর্থ বলিয়াছেন— প্রমাণ। উপপত্তি শক্ষের অর্থ বলিরাছেন – সম্ভব। এই পদার্ঘে প্রমাণ সম্ভব হয়, এই কথার ছারা ভাষ্যকার স্তুকারোক্ত কারণোপপত্তির ব্যাথ্যা করিয়াছেন এবং হেতৃ শব্দের ছারা পরে আবার পূর্ব্বোক্ত প্রমাণেরই পুনুর্ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কারণ এবং হেতু শব্দ প্রাচীন কালে প্রমাণ অর্থেও প্রযুক্ত হইত। ভাষ্যকার এখানে তাহাই দেখাইর। মহর্ষি-স্ফোক্ত 'কারণ' শব্দের ছারা এখানে প্রমাণ অর্থ গ্রহণ করিরাছেন। ভাষ্যকার শেষে বলিয়াছেন বে, তর্ক, প্রমাণের উপপত্তি-প্রযুক্ত একতর ধর্মকে অনুজ্ঞা করে। এই অনুজ্ঞার ব্যাথায় বলিরাছেন, —এই পদার্থ এইরুপ হইতে পারে, এতদ্বিন্ন হওয়া সম্ভব নহে। তাৎপর্য্যানকারের এখানে ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য বর্ণন করিরাছেন বে, যে বিষয়ে প্রমাণ প্রবৃত্ত হইতে উদ্যুত হইয়াছে, দেই বিষয়টির বিপর্যায় শঙ্কা অর্থাৎ তাহার অভাব বিষয়ে সংশ্য হইলে, যে পর্যান্ত কোন অনিষ্ঠ আপত্তি ঐ উৎকট সংশ্য নিবৃত্ত না করে, দে পর্যান্ত তদিবরে প্রমাণ প্রাবৃত হইতে পারে না। সেই সংশব্দের নিবৃত্তি হইলেই প্রমাণের নিজ বিষয়ে প্রামাণের সম্ভব ইয়। ঐ প্রামাণ-সম্ভবকেই বলা হইরাছে—প্রামাণের উপপত্তি। সেই প্রমাণের উপপত্তি কর্তৃক প্রমাণ অন্তর্জাত হইলে প্রমাণের বিষয়টি পরিশোধিত হয় অর্থাৎ তদিবরে পূর্বজাত সংশ্ব দ্রীভূত হইয়া যায়। তখন প্রমাণের সেই সংশ্বরূপ অন্তরাধ না থাকার প্রমাণ ভাহার নিজ বিষয়ে প্রাত্তত হইয়া ভাহার কল সম্পাদন করে অর্থাৎ তখন তম্বনিশ্চয় জন্মায়। ভাৎপর্যা-টীকাকার প্রথম স্ত্র-ভাষ্য-বার্তিকের ব্যাধ্যায় "ভর্ক" প্রভাবে বলিয়াছেন যে, প্রমাণবিকরের ৰুজাবুক বিচাররপ "তর্ক" যুক্ততত্বে প্রবর্তমান প্রমাণকে অনুজ্ঞা করতঃ অনুপ্রহ করে, তর্কায়গৃহীত প্রমাণ তথ্ব নির্ণয়ে সমর্থ হয়। সেখানে তাৎপর্যাদীকাকারের এই কথার ব্যাখ্যায় উদয়নাচার্য্য ভাৎপর্যাপরিওছিতে বলিয়াছেন বে, "তর্ক প্রমাণকে অনুজ্ঞা করে" ইহার অর্থ এই বে, তর্ক প্রবর্তমান প্রমাণের অনুকৃষভাবে অবহান করে। "অনুগ্রহ করে" ইহার অর্থ নির্ক্যাপার প্রমাণকে ব্যাপারবিশিষ্ট করে অর্থাৎ যে উৎকট সংশয় বশতঃ প্রমাণ নিজ বিষয়ে ব্যাপারশুল্ল ছিল, সেই সংশয়রপ অন্তর্গরাইটিকে নিরম্ভ করিয়া প্রমাণকে ব্যাপারশুক্ত করে অর্থাৎ নিজ বিষয়ে প্রযুক্ত করে।

ভাষ্যকার এখানে তর্কের স্বরূপ বর্ণনার জন্ত প্রথমেই বলিয়াছেন যে, তথজিজানার পরে সংশয় জন্মিলে, তর্ক সেই সন্দিশ্বমান ধর্মাহরের একটিকে প্রামাণের উপপত্তিপ্রযুক্ত অন্তঞ্জা করে। তাৎপর্যাদীকাকার অধানে বলিয়াছেন যে, যদিও সংশব্যের পরেই জিঞ্জাসা জনিয়া থাকে, তথাপি অনেক খলে জিজাসার পরেও সংশয় জ্ঞা, সেই সংশহই এখানে ভাষ্যকারের বিবক্ষিত। কারণ, জিক্সাসার পরজাত সেই সংশারই তর্কোপস্থিতির অস। তর্ক সেই সংশবের বিষয় ছইটি পক্ষের একটির নিষেধের ছারা অপরটিকে প্রমাণের বিষয়রূপে অন্তক্ষা করে; স্ততরাং যে বিষয়ে সংশয় উপস্থিত হয়, সেই বিষয়েই তর্ক উপন্থিত হয় অর্থাৎ বে বিষয়ে সংশল্প হয় নাই, তশ্বিষয়ে তর্ক উপস্থিত হয় না। এ জন্ত সংশয়কে তর্কোপস্থিতির অহু বলা হইরাছে। ফলকথা, ভাষাকার প্রমাণের বিষয়ের অনুজ্ঞাকেই তর্ক বলিয়াছেন। "এই পদার্থ এইরূপ হইতে পারে, অন্তরূপ হইতে পারে না" এইরূপ জ্ঞানবিশেষই ভাষ্যকারের মতে প্রমাণ-ধিষয়ের অনুক্রা। প্রমাণের বিষয়ে সংশয় নিরাগই ঐ তর্কের ফল। উহাকেই বলা হইয়াছে, তর্কের অন্তরহ। তর্ক প্রমাণকে অন্তগ্রহ করে অর্থাৎ প্রমাণের বিষয়ে সংশয় নিরাস করে। উদয়নের ব্যাথ্যা পূর্কেই বলিয়াছি। সুত্রকার যে উহকে তর্ক বলিয়াছেন, ভাষ্যকারের মতে বাহা প্রমাণবিষয়ে পদার্থের অনুক্রা, উদ্যোতকর গেই জ্ঞানকে সম্ভাবনা নামক অতিরিক্ত জ্ঞান বলিয়াছেন। তিনি বছ বিচারপূর্ব্যক এথানে সিন্ধান্ত বলিয়াছেন দে, "উহ" বা "তর্ক" সংশয়ও নহে, নির্ণয়ও নছে, ইহা এইরূপ হইতে পারে; এই প্রকার সম্ভাবনার প জানই মহরি সংজ্ঞাক উহ বা তর্ক। মহর্ষি সংশাক্ষ এবং নির্ণয়কে পৃথক্রপে বলিয়া তর্কের পৃথক্ উরেখ করিয়াছেন, স্বতরাং মহর্ষি গোতমোক্ত তর্ক-পরার্থ, দংশর ও নির্ণয় হইতে ভিন্ন প্রাকার জ্ঞান। প্রাচীন কালে কেহ কেহ এই তর্ককে সংশ্রবশেষ বলিতেন, কেই নির্ণয়বিশেষ বলিতেন, কেই অনুমান বলিতেন। উদ্যোতকর সে সকল মত খণ্ডন করিয়াছেন।

উদ্যোতকরের মতাত্মারে পরবর্তী ছায়াচার্য্যান সংশ্য ও নির্ণয় ছিল "স্ভাবনা" নামক কোন আন স্বীকার করেন নাই এবং ঐরপ জানকে "তর্ক" বলেন নাই। পরবর্তিগণের মতে আগত্তি-বিশেবের নাম তর্ক। উদরনাচার্য্য তাৎপর্যাপরিগুদ্ধিতে বলিয়াছেন যে, অনিষ্টপ্রস্থই তর্কের স্বরূপ। তিনি কিরণাবলী প্রস্থে বলিয়াছেন যে, যাহা প্রস্থারপ এবং বাহার অপর নাম "উহ", তাহাই "তর্ক।" তর্কের অপর নাম "প্রস্থা", এ কথা এখানে তাৎপর্যাদীকাকারও গিবিরাছেন। "প্রস্থা" বলিতে এখানে প্রস্কিত; তাহার কলিতার্থ আগতি। তার্কিক-

রক্ষাকার এই তর্কের স্বরূপ বিশদরূপে ব্যক্ত করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন যে<sup>3</sup>, ভর্ক বলিতে অনিষ্ঠপ্রদম। অনিষ্ট ছিবিব;—(1) যাহা প্রমাণসিক, তাহার পরিত্যাগ এবং (২) যাহা অপ্রামাণিক, তাহার গ্রহণ। ইহার বে কোন অনিষ্টের বে প্রশক্ত অর্থাৎ আগতি, তাহাকে তর্ক বলে। বেমন কেহ বলিলেন, —জলপান করিলে পিপাদা নিকৃত্তি হর না। এই কথা গুনিয়া অপর ব্যক্তি আপত্তি প্রকাশ করিলেন বে, "বলি জল পীত হুইয়াও পিপাধার নিবর্ত্তক না হয়, তাহা হইলে পিপাস্থ ব্যক্তিরা জল পান না করুক ? তাহারা জল পান করিরা থাকে কেন ?" এই হলে পিপাস্থ ব্যক্তিরা যে জল পান করিয়া থাকে, ইহা প্রমাণদিছ, ইহা অস্বীকার কৰিবার উপায় নাই। ঐ প্রমাণদিদ্ধ পদার্গের পরিত্যাগরূপ অনিষ্টের প্রদন্ধ বা আপতি প্রকাশ করায় উহা "তর্ক" ইইল। এবং কেন্ত বলিলেন—জল পান করিলে ঐ জল অন্তর্জান্ত জন্মায়। তথন অপ্র ব্যক্তি আপত্তি প্রকাশ করিবেন যে, "বহি পীত জল অন্তর্ভাই জন্মায়, তাহা হইলে আমারও অন্তর্ছাহ উৎপাদন করুক, আমিও ত জল পান করিলাম; আমার অন্তর্জাহ জন্মায় না কেন ?" এখানে আপত্তিকারীর অন্তর্গাহ অপ্রামাণিক, তাহার স্বীকারের প্রদন্ধ বা আপত্তি প্রদর্শন করার উহাও "তর্ক" হইবে। পরবর্তী নব্য নৈরাধিকগণও আপত্তিবিশেষকেই "তর্ক" বলিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ স্ক্র-ব্যাখ্যার বলিয়াছেন বে. (স্ত্রে) কারণ শব্দের অর্থ ব্যাপা, উপপত্তি শব্দের অর্থ আরোগ। 'কারণোপপত্তি' বলিতে এথানে ব্যাপা পদার্থের আরোপ। উহ শব্দের অর্থি আরোপ। তাহা হইলে বুঝা যায়, বাাপা পদার্থের আরোপপ্রাযুক্ত যে আরোপ, তাহাই "তর্ক"। যে পদার্থ থাকিলেই অপর একটি পদার্থ দেই সঙ্গে দেখানে থাকিবেই, দেই পূর্কোক্ত পদার্থটিকে ব্যাপা পদার্থ বলে এবং যে পদার্থটি তাহার সমস্ত আশ্রয়েই থাকে, তাহাকে ঐ পদার্থের ব্যাপক বলে। ব্যাপ্য থাকিলেই দেখানে তাহার ব্যাপক থাকিবে, স্কুতরাং ব্যাপ্য পদার্থের আরোপ প্রযুক্ত ব্যাপক প্নার্থেরই আবোপ বা আপত্তি করা যায়। তাহা হইলে বুঝা যায়, ব্যাপা প্নার্থের আরোপ প্রযুক্ত যে তাহার ব্যাপক পদার্থের আরোপ, তাহাই স্তুক্তারের অভিনত "তর্ক"। বেধানে বাণিক পদার্থটি আছে, সেখানে তাহার আরোপ বা আপত্তি হর না। ঐরপ আপত্তি প্রকাশ করিলে ভাহাকে বলে "ইষ্টাপতি"। পর্বতে হুমও আছে, বহ্নিও আছে, সেধানে যদি কেহ পর্বতে গ্ম আছে বলিলে, অপর ব্যক্তি বলেন যে, "বদি পর্বতে গ্ম থাকে, তাহা হইলে বহি থাকুক," তাহা হইলে উহা "তর্ক" হইবে না। কারণ, পর্বতে বহি আছেই; স্থতরাং পর্বতে ৰহিব আপত্তি ইষ্টাপতি। তাহা হইলে বলিতে হইবে বে, যে তান বাাপক পৰাৰ্থপুদ্ধ বলিয়া নিশ্ভিত, সেই স্থানে ব্যাপ্য পদার্থের আরোপ প্রযুক্ত ব্যাপক পদার্থের যে আরোপ, তাংহি তর্ক। বৃত্তিকার এইর পেই কুরার্থ বর্ণন করিয়াছেন। "আরোপ" বলিতে ভ্রম জান। ঐ ভ্রম জান দিবিধ। যেখানে প্রতিবন্ধক জ্ঞান সত্ত্বেও ইচ্ছাপূর্ব্যক জারোপ করা হয়, তাহাকে বলে "আহার্য্য

তক্ত্ৰিইপ্ৰসম্ভ ভাগনিইং বিবিশ্ব নত্ন।
 প্ৰামাণিকদ্বিভাগিত্বভাগবিশ্বঃ ।—ভাকিকরকা, ২০ কারিকা।

ভ্ৰম"। উহা ইজ্ঞাপূৰ্ত্মক কুত্ৰিম ভ্ৰম বনিয়াই মনে হয়, নৈয়ান্ত্ৰিকগণ উহাকে "আহাৰ্য্য" বলিতেন। দংশ্বত ভাষার কুত্রিদ অর্থে "আহার্য্য" শব্দের প্রয়োগ আছে?। আর যে ত্রম ইচ্ছাপূর্বক নহে অর্থাৎ বাহার পুর্বের ভাহার প্রতিবন্ধক বর্থার্থ জ্ঞান জন্মে নাই, দেই ভ্রমকে বলা হইয়াছে "অনাহাণ্য ভ্ৰম"। তঠের লক্ষণে বৃত্তিকার বে "আরোপ" বলিরাছেন, তাহা পুর্কোক্ত "আহাত্য ভ্ৰম"। জলে বহু নাই জানি, ধ্ম নাই—ইহাও জানি, কিন্তু কেহ বখন জলে ধ্ন আছে ইহা বলে, সমর্থন করে, তথন আপত্তি প্রকাশ করি বে, যদি জলে ধুম থাকে, তবে বহি পাকুক। এখানে বঙ্কির ব্যাপা পদার্থ ধুম বা বিশিষ্ট ধুমের জলে আরোপ করিয়া, তথপ্রবুক্ত দেখানে তাহার বাপক বহিন আনোপ করায় উহা "তর্ক" হইবে। ঐ খুলে ঐ ছুইটি আরোপই ইছাপ্রযুক্ত। জলে গুম নাই এবং বন্ধি নাই, ইহা জানিয়াই ঐক্লপ আবোপ করার, উহা "আহার্য্য" আবোপ। বে কোন পদার্থের আরোপ করিয়া তৎপ্রযুক্ত যে কোন পদার্থের আরোপ "তর্ক" নহে। যেমন क्ट "এই গুহে হন্তী থাকে" এই কথা বলিলে, यनि कर नरमन ख, "यनि এই গুহে হন্তী थारि, তাহা হইলে অর থাকুক", এইরূপ আরোপ "ভর্ক" হইতে পারে না। কারণ, ২ন্তী অথের ব্যাপ্য भिर्मार्थ नरह, व्यर्थार हक्की थोकिरनार्ट *रव रमधीरन व्यश्न थोकिरन, धमन निवम नार्टे*। "यनि धरे গৃহে হস্তী থাকে, তাহা হইলে হস্তীর বন্ধন তম্ভ থাকুক", এইরূপ আরোপ ঐ স্থলে "তর্ক" হইতে পারে। কারণ, হস্তী থাকিলে অর্থাৎ হস্তীর বাদগৃহ হইলে সেখানে তাহার বন্ধন-তম্ভ থাকিবেই। অবগ্র বদি দে গুহে বন্ধন-জন্ত থাকে, তাহা হুইলে জন্ত্রপ আপত্তি "তর্ক" হুইবে না, উহা ইষ্টাপতি হইবে। ফলকথা, নবামতে এঁরূপ আপত্তিবিশেষ্ট তর্ক। উহা এক প্রকার মানস প্রতাক। তার্কিক, বাকোর দারা তাহার ঐ আপত্তিরূপ মানদ জ্ঞান প্রকাশ করিয়া থাকেন। তার্কিকের সেই আপত্তিই "ভর্ক", তাহার বাক্য "ভর্ক" নহে। আপত্তিস্থলে "আপাদ্য" ও "আপাদক" এই ছুইটি পদার্থ আবশুক। বাহার আপত্তি করা হয়, তাহাকে "আপাদ্য" বলে, যে পনার্থের আরোপপ্রযুক্ত আপত্তি হয়, তাহাকে "আগাদক" বলে। বেমন বিশিষ্ট ধুম আপাদক— বহি আপাদা। আপাদাট ব্যাপক হইবে, আপাদকটি তাহার ব্যাপ্য হইবে। ব্যাপ্য থাকিলেই সেখানে তাহার ব্যাপক থাকিবেই; স্কুতরাং ব্যাপ্যের আরোপ প্রযুক্ত ব্যাপকের আপত্তি করা যার। এ বন্ধ ব্যাপ্য পদার্থ টিই "আপাদক" হয়, ব্যাপক পদার্থ টি তাহার "আপাদ্য" হয়। "ব্যাপ্য" পদার্থ থাকিলেই বেমন তাহার "ব্যাপক" পদার্থটি সেখানে থাকে, তক্রপ ঐ ব্যাপক পদার্থের জভাব ধাকিলে সেথানে ব্যাশ্য পদার্থের জভাব থাকে ; স্তত্তরাং "তর্ক" স্থলে "আপাদ্য"রূপ কাপিক প্ৰদাৰ্গের অভাব নিশ্চয় হইলে ভদ্বারা দেখানে "আপাদক"রূপ ব্যাপা প্লাথেরি অভাব নিশ্চয় হইয়া যাইবে। ঐদ্ধপ নিশ্চয় অনুমিতি। নবামতে তর্কের মুলীভূত ব্যাপ্তিজ্ঞানের দাহায্যে ঐরণ অত্নমিতি জন্ম। এইরণ হেতু পদার্থে সাধাধর্মের ব্যক্তিচার সংশয় হইলে তর্কের হারা তাহার নিবৃত্তি হর। বেমন "ধুম বলি বহিব বাতিচারী হর, তাহা হইলে বহিজ্ঞ না হউক," এই প্রকার তর্ক উপস্থিত হইলে দেখানে খুনে বহ্নিক্সেম্ব অবশ্র স্বীকার্য্য বলিয়া ঐ

<sup>&</sup>gt;। वाहावीत्नावाहहिरेकामारेक:-(विद्विवाता, र मर्व, ३४ तमक)।

হেত্র হারা "খ্ম বহিন্ব ব্যক্তিচারী নহে" এইরপ অন্তমিত জন্মে। তাহার হলে "খ্ম বহিন্ত ব্যক্তিচারী কি না" এইরণ সংশ্ব নিবৃত্ত হয়। যাহা বহিন্তর পদার্থ, অর্গাৎ বহিন্ত বাহার উৎপত্তিই হয় না, দেই ধ্ম বা বিশিষ্ট ধ্ম বেখানে থাকিবে, দেখানে বহিন্ত থাকিবেই; স্কুতরাং ধ্ম বা বিশিষ্ট ধ্ম বহিন্তর ব্যক্তিচারী নহে, পুর্বেজ প্রকার তর্কের হলে এইরপ অনুমিতি জন্মে। তাহার পরে প্রেলজ সংশ্বম নিবৃত্ত হয়। ফলতঃ সংশ্বম নিবৃত্তিই তর্কের শেষ ফল। এই সংশ্বম নিবৃত্তি কোনরপেই হইতে পারে না বলিয়া চার্মাক এই দিল্লান্তর তার প্রতিবাদ করিয়া গিয়াছেন। উদয়নচার্য্য ভারকুস্থমাঞ্জলি এছে তাহার উত্তর দিয়াছেন। প্রত্বিমিশ্র তাহার "বাওনথগুগানা" এছে উদয়নের ঐ কথার উপহাসের সহিত্ত উল্লেখ করিয়া তাহার প্রতিবাদ করিয়াছেন। "খণ্ডনোছার" প্রস্কে বাচম্পতিমিশ্র এবং "তম্বতিশ্বামণি"র তর্ক প্রকরণে গঙ্গেশ শিক্তার।) পরবর্তী ভারাচার্য্যগণ এই তর্ককে পাল প্রহার বলিয়াছেন এবং এই তর্কের পালিট অন্ধ বলিয়াছেন। মেই পঞ্চান্তের কোনটি না থাকিলে তাহা তর্ক হইবে না; ভাহাকে বলে তর্কাতান। "লাবন", "সৌরব" প্রভৃতি আরও কতকগুলি প্রমাণের সহকারী আছে, দেগুলি আপতি পদার্থ নহে বলিয়া তর্ক নহে; তবে তর্কের ভার প্রমাণের সহকারী বলিয়া তর্কের ভার বাবহুত হয়। এ সকল কথারও বর্গান্থানে আলোচনা এইবা।

ভাষ্যকার তর্কের উদাহরণ বলিতে বর্ধাক্রমে যে তাবে তর্কের উথান হয়, তাহা বলিয়াছেন। প্রথমতঃ 'জাতা আছে" এইরূপে জ্ঞাতার সামান্ত জ্ঞান হয়। বধন জ্ঞাতব্য বিষয়ে জ্ঞান জ্ঞানতেছে, তথন এই জ্ঞানের অবশ্ব কর্ত্তা আছে, এইরূপে জ্ঞাতা বা আত্মার সামান্ততঃ জ্ঞান হইলে পরে দেই জ্ঞাতাকে তর্তঃ জ্ঞানিব অর্থাৎ আত্মা নিতা, কি অনিতা, ইহা জ্ঞানিব, এইরূপ ইচ্ছা জ্ঞান। তাহার পরে সেই আত্মা উৎপত্তিধর্মক অর্থাৎ তাহার উৎপত্তি হয় অথবা আত্মার উৎপত্তি হয় না, আত্মা নিতাসির পদার্গ, এইরূপ সংশ্ব জ্ঞা। তাহার পরে আত্তিকগণের এইরূপ তর্ক উপত্যিত হইয়া থাকে,—বিদ আত্মার উৎপত্তি না হয় অর্থাৎ আত্মা নিতা পদার্গ হয়, তাহা হইলে দেহাদির উৎপত্তির পূর্কেও আত্মা থাকে, স্তরাং একই আত্মার নানা দেহাদি সম্বন্ধনশতঃ পূর্কেল্ড কর্ম্মনের ভোগ এবং পূর্কেন্ত কর্ম্মনের এই বর্ত্তমান দেহাদি পরিগ্রহ হইতে পারে। কলক্থা, তাহা হইলে আত্মার সংসার হইতে পারে। জন্মন না হত্তলে আত্মান নাত করিয়া আত্মার সংসার হয় না। আত্মা নিতা হইলে বহু জ্ঞার কর্মাদির সাহায়ে। তর্জ্ঞান লাভ করিয়া আত্মার দেশাল্ডও হ'তে পারে। আত্মার উৎপত্তি হইলে তাহার

শাস্ত্রানিকেনেন তর্কঃ পঞ্চিবঃ স্বতঃ।
 শাস্ত্রকাশকসম্পদ্ধস্থলানার কলতে।
 ব্যাপ্তিক্রপাশকৈরিকাননান্দ বিপর্বারে।
 শনিপ্তানস্থলুলারে ইতি তর্কালপক্ষন্।
 শ্রন্তান্তর্কারে ইতি তর্কালপক্ষন্।
 শ্রন্তান্তর্কারে ইতি তর্কালপক্ষন্।

সংসার ও মোক ২ইতে পারে না। কারণ, আত্মার উৎপত্তি হয় বলিলে যে দেহের সহিত বে আত্মা উৎপন্ন হইবে, সেই দেহের সহিতই তাহার সম্বন্ধ বলিতে হইবে; সেই দেহের পূর্বের আর সে আস্বা ছিল না, ইহা স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, উৎপন্ন বস্তু উৎপত্তির পূর্বের থাকে না এবং উৎপন্ন ভাব পদার্থ চিরছালী হল না, কোন দিন তাহা অত্যক্ত বিনষ্ট হইবেই (জান-মতে ইহাই শিদ্ধান্ত )। তাহা ইইলে বর্জমান অভিনব দেহাদির সহিত সম্বন্ধ আত্মার পুর্বকৃত কর্ম্বের ফল হইতে পারে না। পুর্ব্বে নে আত্মা নাই, তাহার দেহাদি-দথক তাহারই কর্মফল হইবে কিরপে 

প্রথ পূর্বাচরিত কর্ম ভিন্ন অভিনব দেহাদি-সম্মা-নিবন্ধন বিচিত্র স্থপত্থ-ভোগও তাহার হইতে পারে না। এবং শরীরের সহিত উৎপন্ন আত্মা শরীরের সহিতই বিনষ্ট হলৈবে, স্মতরাং আন্থার অপবর্গও হুইতে পারে না। আত্মা চিরকাল গাকিবে, কিন্তু তাহার আর কথনও দেহাদি-সহদ্ধ হইবে না, এই অবস্থাই আত্মার কৈবল্যাবস্থা। আত্মা নিত্য না হইলে তাহা কখনই হইতে পারে না। এইরূপ তর্ক পূর্ব্বোক্ত প্রকার সংশ্য নিবৃত্ত করে, তখন আত্মার নিতাহদাবক প্রমাণ আত্মার নিতাহনিশ্চর জ্যার। ভাষাকারের স্থাত এইরূপ তর্কস্থলেও কিন্ত নব্যগণ-সম্মত প্রদক্ষ বা আপত্তি আছে। যদি আত্মা অনিতা হয় অর্থাৎ দেহাদির সহিত উৎপন্ন পদার্থ হয়, তাহা হইলে আত্মার সংসার ও অপবর্গ না হউক, এইরূপ আপত্তিই নবা-মতে এখানে তর্ক হইবে। ভাৰাকার প্রভৃতি প্রাচীন মতে ঐ স্থলে আন্মার অমুংপত্তিধর্মকন্ত্র বিষয়েই প্রমাণকে উপপদ্যমান দেখিয়া "আত্মা অনুৎপত্তিধর্মক হইতে পারে অর্গং তাহাই সম্ভব, উৎপত্তিধর্মক হইতে পারে না অর্গাৎ তাহা সম্ভব নহে" এই প্রকার অনুক্রা বা সম্ভাবনারপ জ্ঞানবিশেষই "তর্ক" হইবে। ভাষাকার বে তত্ত্ঞান বিষয়ের অর্থাৎ প্রমাণের বিষয় তত্ত্বটির অন্তজারপ জ্ঞানবিশেষকেই তর্কের স্বরূপ বলিতেন, তাহা পরবর্তী ভাষে। পরিক্ট আছে।

একেবারে অক্তাত পদার্থে কোন সংশ্বাই হয় না, স্থতরাং দেই পদার্থ বিষয়ে কোনরপ তর্ক হওয়া অসম্ভব। তাই নহিনি "অবিক্রাত পদার্থে" এইরপ কথা না বিনিয়া "অবিক্রাত হয় পদার্থে" এইরপ কথা বিনিয়াছেন। অর্থাং যে পদার্থের সামান্ত ক্রান আছে, কিন্ত তাহার বিশেষ ক্রান অর্থাং ভরজান হইতেছে না, তাহার তন্ত্ববিষয়ে সংশ্ব ক্রমিয়াছে, এমন পদার্থেই তর্ক হইবে। যে পদার্থের তন্ববোধ ক্রমিয়াছে, ঐ পদার্থে ঐ ভর্বোধ স্থান্ন করিবার জন্ত সাংখ্যাশারে ভ্রমান, এবণ, যারণ প্রভৃতি অক্তঃকরণ-ধর্মকে "উহ" বলিয়া উপদিও হইরাছে। এথানে দেই সাংখ্যালেকে "উহ" কেহ না বুঝেন, এই জন্ত মহিনি স্ত্রে "অবিক্রাতভ্রেহর্থে" এই জংশ যালিয়াছেন। বিশিও স্ত্রে "কারণোপপত্তি" শব্ধ থাকাতেই ইহা বুঝা যায়, অর্থাৎ সাংখ্যাশারোক্ত "উহ" বন্ধ এই স্থ্রোক্ত কারণোপপত্তি প্রত্রুত্ত নহে, তথন এই স্থ্রোক্ত "উহ" সাংখ্যাশারোক্ত "উহ" নহে, ইহা বুঝা যায়; তাহা হইলেও উদ্যোতকর প্রভৃতি বনিয়াছেন যে, "অবিক্রাতভর্ত্তর্থেশ এই কথা না বলিলে স্ব্রোক্ত "কারণোপপত্তি" শব্ধের ব্যোক্ত ব্যাখ্যা বুঝা যায় না, এই জন্ত মহিনি স্ব্রের প্রথমে ঐ অংশ বলিয়াছেন। তাৎপর্যাটাকারারও এই কথা বলিয়া তাৎপর্যা বর্ণন করিবাছেন যে, স্ম্বর্কার কোন বাক্য বলিলে তাহার একটা প্রয়োজন চিন্তা করিতে হয়। কিন্ত মনে করিবাছেন যে, স্ম্বর্কার কোন বাক্য বলিলে তাহার একটা প্রয়োজন চিন্তা করিতে হয়। কিন্ত মনে

রাধিবে, এথানে স্ত্রকারের বাক্যণাথনে কোন আগ্রহ ছিল না, তিনি ম্পষ্ট করিয়াই বলিয়া গিয়াছেন। "তত্বজ্ঞানার্থই" এই অংশের ছারা তর্কের প্রয়োজন বলা হইয়াছে। অজ্ঞাতত্ব প্রনার্থে তত্বজ্ঞানের নিষিত্ত "উহ"কে "তর্ক" বলিলে প্রয়াণও তর্ক হইতে পারে; তাই বলিয়াছেন, "কারণোপপত্তিতঃ"। "কারণোপপত্তি"র ব্যাখ্যা পূর্বেই বলা হইয়াছে। "অবিজ্ঞাততবে" এইরূপ কথা বলিলে অর্থাৎ ঐ কথার পরে অর্থ শব্দের প্রয়োগ না করিলে "অবিজ্ঞাততব" শব্দের ছারা বে ব্যক্তি তত্ব বৃথিতে পারিতেছে না, সেই ব্যক্তিকেও বৃথা ঘাইতে পারে অর্থাৎ ঐরূপ অর্থার লম অথবা সংশ্র হইতে পারে, তাই উহার পরে অর্থ শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। অর্থ শব্দের প্রয়োগ থাকার বে পদার্থের তত্তি বৃথা যাইতেছে না, সেই পদার্থকেই ঐ কথার লারা নিঃসন্দেহে বৃথা ঘাইবে। উদ্যোতকর এই সকল কথার লার এথানে আর একটি কথা বলিয়াছেন বে, স্থ্রে ঐ স্থলে ষল্লী বিভক্তির অর্থাণ হইয়াছে। কারণ, ঐ স্থলে ষল্লী বিভক্তির প্রয়োগ হওয়াই উচিত। উন্যোতকর এই কথার সমর্থনের জন্ম কণানের একটি স্ত্র উদ্ধু ত করিয়া খাবিস্ত্রে যন্ত্র বিভক্তির হানে সপ্রমী বিভক্তির প্রয়োগ দেখাইয়াছেন।

ভাষ্য। কথং পুনরয়ং তত্ত্বজ্ঞানার্থা ন তত্ত্বজ্ঞানমেবেতি, অনবধারণাৎ, অনুজানাত্যয়মেকতয়ং ধর্মং কারণোপপত্ত্যা, ন অবধারয়তি ন
ব্যবস্থাতি ন নিশ্চিনোতি এবমেবেদমিতি। কথং তত্ত্বজ্ঞানার্থ ইতি,
তত্ত্বজ্ঞানবিষয়াভ্যস্ত্রজালক্ষণাদ্হাদ্ভাবিতাৎ প্রসমাদনতয়ং প্রমাণস্থ
সামর্থ্যাৎ তত্ত্বজ্ঞানমূৎপদ্যত ইত্যেবং তত্ত্বজ্ঞানার্থ ইতি। সোহয়ং তর্কঃ
প্রমাণানি প্রতিসন্দধানঃ প্রমাণাভ্যস্ত্র্যানাৎ প্রমাণসহিতো বাদেহপদিষ্ট
ইতি। অবিজ্ঞাততত্ত্বে ইতি যথা সোহর্থো ভবতি তক্স তথাভাবক্তত্ত্বম্বিপর্যয়ো যাথাতথ্যম্।

অমুবাদ। (প্রশ্ন) এই তর্ক তত্তজানার্থ কেন ? তত্তজানই নয় কেন ? (উত্তর) যেহেতু অবধারণ করে না। বিশদার্থ এই যে, এই তর্ক প্রমাণের উপপত্তি-প্রযুক্ত একতর ধর্মকে অর্থাং সন্দিহ্নদান ধর্মদ্বয়ের মধ্যে যেটি যুক্ত, যেটি সেখানে প্রাকৃত তত্ত্ব, তাহাকে অনুজ্ঞা করে। কিন্তু এই পদার্থ এই প্রকারই, এইরূপ অবধারণ করে না, ব্যবসায় করে না, নিশ্চয় করে না, অর্থাং তর্ক সয়ং তত্ত্ব-শিচয়সরপ নহে, সাক্ষাৎ সম্বন্ধে সতজ্ঞভাবে তত্ত্বনিশ্চয়ের সাধনও নহে, প্রমাণের দ্বারাই তত্ত্বনিশ্চয় হয়, তর্ক ঐ প্রমাণের সহকারিতা করে।

(প্রশা)। (তর্ক) তব্বজ্ঞানার্থ কিরপে ? অর্থাৎ তব্বজ্ঞানের স্বতন্ত সাধন না হইলে তাহা তব্বজ্ঞানার্থই বা হয় কিরূপে ? (উত্তর-) তব্বজ্ঞানবিষয়ের অর্থাৎ যেটি প্রমাণের বিষয়, প্রকৃত তত্ত্ব তাহার অনুজ্ঞান্ধরূপ ভাবিত অর্থাৎ চিন্তিত, (অতএব) প্রসন্ন অর্থাৎ নির্মান যে উহ (তর্ক), তাহার অনন্তর অর্থাৎ বিশুদ্ধ তর্কের পরে প্রমাণের সামর্থ্যবশতঃ তর্ক্ঞান উৎপন্ন হয়, এইরূপে (তর্ক) তর্ক্ঞানার্থ অর্থাৎ প্রমাণের সামর্থ্যবশতঃ প্রমাণের হারাই তত্ত্জান জন্মে, কিন্তু অনেক সময়ে তাহাতে বিশুদ্ধ তর্ক আবশ্যক হয়, এই জন্মই তর্ককে তর্ক্জানার্থ বলা হয়।

সেই এই তর্ক প্রমাণের অনুজ্ঞা করে বলিয়া, অর্থাৎ প্রমাণের বিষয়ে প্রবর্তমান প্রমাণের অনুকৃলভাবে অবস্থান করে বলিয়া প্রমাণগুলিকে প্রতিসন্ধান করে অর্থাৎ সংশয়রূপ অস্তরায় নিবৃত্তি করিয়া প্রমাণকে নিজ বিষয়ে প্রবৃত্ত করে, নির্ব্যাপার প্রমাণকে ব্যাপারযুক্ত করে, এ জন্ম বাদসূত্রে প্রমাণ সহিত হইয়া কথিত হইয়াছে, অর্থাৎ তর্ক প্রমাণের বিশেষ সহায়তা করে, তর্ক ব্যতীত অনেক সময়ে প্রমাণ তর্বনিশ্চয় জন্মাইতে পারে না, এ জন্ম একমাত্র তর্বনির্বয়োদ্দেশে যে-বাদ বিচার হয়, সেই বাদের লক্ষণে (১)২০১ সূত্রে) প্রমাণের সহিত মহার্ষ তর্কেরও উল্লেখ করিয়াছেন।

(সূত্রে) "অবিজ্ঞাততত্বে" এই হলে সেই পদার্থটি যে প্রকার হয়, তাহার তথাভাব অর্থাৎ তদ্রপতা, তত্ব, অবিপর্যায়, যাথাতথ্য, অর্থাৎ সূত্রে ঐ হলে যে "তব্ব" বলা হইয়াছে, উহার হারা বুঝিতে হইবে, যে পদার্থ যেমন অর্থাৎ যে প্রকার, তাহার তদ্রপতা। অর্থাৎ পদার্থের প্রকৃত ভাবই তাহার তত্ব, তাহাকেই বলে অবিপর্যায়, তাহাকেই বলে যাথাতথ্য।

ভিন্ননী। মহর্থি-স্ত্রের দারা বুঝা গিয়াছে বে, তর্ক তর্জ্ঞান নহে, তর্ক্তরানার্থ এক প্রকার জ্ঞানবিশেষই তর্ক। ইহাতে প্রশ্ন এই বে, তর্ক তর্জ্ঞানই নয় কেন । তর্ককে তর্জ্ঞান না বলিয়া তর্জ্ঞানার্য বলা হইয়ছে কেন । এতজ্তরে ভারাকার বলিয়াছেন বে, তর্ক তর্দাশ্চর করে না, তর্বের জম্প্র্জা করে। "তর্ক তর্দাশ্চর করে না" এই কথার দারা বুঝিতে হইবে, তর্ক তর্দাশ্চর নহে। এ তাৎপর্যেই ঐকরপ প্রয়োগ করা হইয়াছে। জ্বধারণ, ব্যবদায় এবং নিশ্চর, এই তিনাট একই পদার্থ। তাৎপর্যাদীকাকার বলিয়াছেন বে, ভারাকার এখানে তিনাট একার্থবার্থক বাক্যের দ্বারা 'তর্ক' তর্দাশ্চর হইতে জত্যন্ত ভিন্ন, ইহাই প্রকাশ করিয়াছেন। ভারাকারের কথা এই বে, তর্দাশ্চরকেই তর্ত্তান বলে। তর্ক বখন তর্দাশ্চর নহে, তথন তাহাকে তর্ত্তান বলা মার না। 'এই পদার্থ এই প্রকার হইতে পারে, জ্ঞপ্রকার হইতে পারে না' এইরূপ জার না মন্তাবনা জ্ঞানই তর্ক। উহা নিশ্চরাত্মক জ্ঞান নহে। 'এই পদার্থ এই প্রকারই' এইরূপ নিশ্চরাত্মক জ্ঞান তর্ক হইকে তাহা তর্ক্জান হইতে পারিত। কিন্তু তর্ক ঐরূপ জ্ঞান নহে। জ্লক্ষা, 'সংশ্বর'ও নহে, 'নিশ্চর'ও নহে, 'ইহা এইরূপ হইতে পারে, জ্ঞুরূপণ হইতে পারে না' এই প্রকার বিজ্ঞানীর

জ্ঞানবিশেষই তর্ক। ভাষ্যকার তাহাকেই বলিয়াছেন—প্রমাণবিদরের অভাগুক্তা অথবা তত্ত্বর অভুজ্ঞা। সংশয় ও নিশ্চর হইতে ভিন্ন অন্তক্ষা বা সন্ধাবনা নামক অতিরিক্ত জ্ঞান উদ্যোতকর সমর্থন করিয়াছেন। এখানে ভাষ্যকারের কথার হারাও প্রস্তুপ জ্ঞান ভাষ্যকারেরও সম্মত বলিয়া বুঝা যায়, নচেং ভাষ্যকারের মতে তর্ক কিন্তুপ জ্ঞান হইবে ? তাংপর্যাটীকাকারও এই মতের ব্যাখ্যায় এখানে তর্ক লগ জ্ঞানের প্রেধাক্তরূপ আকার প্রদর্শন করিয়াছেন।

শেষে আবার প্রাণ্ড হইয়াছে যে, তর্ক যদি তথা নিশ্চর না জন্মার, তবে তাহাকে তথা জানাগহিবা বলা যার কিরপে ? এতহুত্বে জায়াকার বলিরাছেন বে, তর্ক তথ্যজানের বিবর বে তথা, তাহার অনুজ্ঞান্তরপ। এই তর্ক স্থাচিত্তিত হইলে বিশুদ্ধ হয়। সেই বিশুদ্ধ তর্কের পরে প্রমাণের সামর্থ্যবেশতা তথ্যজান জায়ে, এই জন্মই তর্ককে তথ্যজানার্থ বলা যার। তাৎপথ্য এই যে, যদিও প্রমাণই তথ্যনিশ্চর জানায়, কিন্তু তর্ক তাহার সহকারী হইরা থাকে। তর্ক কিরপে সহকারী হয়, তাহা পূর্কেই বলা হইরাছে। এখানে প্রমাণের সামর্থ্য বলিয়া ভাষ্যকার তর্কের স্বাতম্যা নাই, ইহাই প্রকৃতিত করিয়াছেন।

ভাবের 'উহাদ্ভাবিতাং' এইরূপ পাঠই প্রকৃত। তাংপর্য্য নিকাকার ব্যাখ্যা করিয়া গিরাছেন,—
"ভাবিতাচ্চিন্তিতাং ক্ষতএব প্রসন্নানির্মলাদিতি"। তর্ক স্থাচিন্তিত হইলে সর্ব্বাদ্ধসম্পন হর :
ফ্রতরাং বিশুদ্ধ প্রকৃত তর্কের পরে সংশব্ধ নিরত হওরান্ত প্রমাণ নিজ সামর্থ্যবশতঃ তর্থনিশ্বর
জন্মার, ইহাই ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য। "ভাবিত" এবং "প্রসন্ন", এই হুইটি বিশেবন্বোধক শব্দের
ছারা বে বিশেষণ প্রকাশ করা হুইরাছে, তাহা প্রমাণসামর্থ্যের বিশেবনরূপেই ভাষ্যকারের বিবিদ্ধিত
বিদ্ধা জনেকে বুঝিরা থাকেন। কিন্তু ভাষ্যকারের সন্দর্ভায়সারে তাহা বুঝা বান্ধ না। স্থবীগণ জ
সন্দর্ভে মনোবোগ করিবেন। ভাষ্যে "প্রতিসন্দর্ধানঃ" এই স্থলে হেন্থর্থে "শান" প্রত্যর বিহিত
ছুইরাছে। জর্মাৎ তর্ক প্রমাণকে প্রতিসন্ধান করে বলিয়াই বান্ধ্রের প্রমাণের সহিত ক্ষিত্র
ছুইরাছে। প্রমাণকে প্রতিসন্ধান করে কেন, এ জন্ত বলিয়াছেন—প্রমাণের অনুজ্ঞা করে বলিয়া।
তাৎপর্য্য এই বে, প্রমাণবিষ্কের ক্ষভাববিষ্কের বে সংশ্য জ্বনে, তর্ক তাহাকে নিরত্ত করিয়া প্রমাণকে
প্রতিসন্ধান করে অর্থাৎ নিজ্বিষ্কের প্রভাবিষ্কের ব্যাপারযুক্ত করে। এখানে প্রমাণের ক্ষভ্রুজা
বলিতে প্রবর্ত্তমান প্রমাণের অনুক্রভাবে থাকা, অর্থাৎ প্রমাণের সাহান্য করা।

মহবি গোতম জারাপরপে তর্কের উরেখ করিলেও এই তর্ক দর্মপ্রমাণেরই অমুগ্রাহক অর্থাৎ সহকারী। ভাষাকারও প্রথম স্ক্রভাষ্যে "প্রমাণানামমুগ্রাহক:" এইরপ কথা বলিরাছেন। সেখানে তাৎপর্যাটীকাকার প্রত্যক্ষ এবং শব্দপ্রমাণের সহকারী তর্কও প্রদর্শন করিরাছেন। মীমাংসকগণ তর্ককে প্রমাণের ইতিকর্ত্ত্বতা খলিরাছেন। যাহা কোন করিতে মার্যাকে সহকারিরপে অপেক্ষা করে, তাহাকে মীমাংসকগণ করণের ইতিকর্ত্ত্বতা খলিরাছেন। করণ হইকেই তাহার ইতিকর্ত্ত্বতা আবশ্রক, ইহান্মীমাংসকদিগের সমর্থিত সিহার। তাহপর্যাটীকাকারও প্রমাণের উপপ্রিকে ইতিকর্ত্ত্বতা বলিরাছেন। ফরণ ইইকেই তাহার ইতিকর্ত্ত্বতা আবশ্রক, ইহান্মীমাংসকদিগের সমর্থিত

ক্ষেত্রন অনুমানপ্রমাণেরই অন্ধ বা সহকারী নহে, বিচারহলে তর্ক সক্ষপ্রমাণেরই সহকারী হয়।
এই জন্ত তাৎপর্যাচীকাকার যে কোন প্রমাণের হারা তর্কপূর্বক নির্ণয়কেই মহাধ গোতমোক্ত নির্ণয়
পদার্থ বিলিয়াছেন। উদয়নাচার্য্য ও আত্মতত্ববিবেক প্রছেই তর্ককে সর্বপ্রমাণেরই অনুপ্রাহক বিলিয়া
ছেন। নীমাংসাচার্য্যগণও তর্ককে শক্ষপ্রমাণেরও অনুপ্রাহক বিলিয়া সিদ্ধান্তই করিয়াছেন। তগবান্
মহাওই তর্ককে শক্ষপ্রমাণের অনুপ্রাহক বিলিয়া গিয়াছেন। তর্ক কেবল অনুমান-প্রমাণেরই সহকারী
হয়, অনুপ্রমাণেরক কুল্রাপি তর্ক আব্দ্রাক হয় না, ইহা কেহই বলেন নাই। তার্কিকরকাকার স্পাই
করিয়াই বিলিয়াছেন যে, তর্ক প্রত্যক্ষানি সকল প্রমাণের অনুপ্রাহক<sup>8</sup>। এবং এই তর্কনাধ্য
'অনুপ্রহ' কি, ইহা বলিতে তিনি অনুমান-প্রমাণের বিষয়ে সংশ্বনিধৃত্বিকে তর্কের 'অনুপ্রহ' বলিয়া
অন্ত প্রমাণের বিষয়ে সংশ্ব নিষ্তিকেও তর্কের 'অনুগ্রহ' অর্থাৎ তর্কনাধ্য ফল বলিয়াছেন। ৪০।

ভাষ্য। এতস্মিংস্তর্কবিষয়ে।

## সূত্র। বিমৃশ্য পক্ষপ্রতিপক্ষাভ্যামর্থাবধারণং নির্ণয়ঃ॥ ৪১॥

অনুবাদ। এই তর্কবিষয়ে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত তর্কস্থলে—সংশয় করিয়া পক্ষ ও প্রতিপক্ষের দারা অর্থাৎ স্বপক্ষের সংস্থাপন এবং পরপক্ষের সাধনের খণ্ডনের দারা পদার্থের অবধারণ "নির্ণয়"।

ভাষ্য। স্থাপনাসাধনং, প্রতিষেধ উপালম্ভঃ। তৌ সাধনোপালম্ভৌ পক্ষপ্রতিপকাশ্রমৌ ব্যতিষক্তাবসুবন্ধেন প্রবর্তমানো পক্ষপ্রতিপকাবিত্যু-চ্যেতে। তয়ারশ্রতরশু নির্তিরেক্তরশ্রাবস্থানম্বশ্যংভাবি, যন্তাবস্থানং ভক্ষাধাবধারণং নির্ণয়ঃ।

্বিবানে তর্ক পক্ষের অর্থ অনুমান প্রমাণ, ইহা অনেকের মত। কিন্তু ভাষাকার নেগাতিথি পরে তাহা বলেন নাই ]

<sup>&</sup>gt;। ইতরংশি প্রমাণমনুষানজ্যার্থের বিচারাজ্য ভবতীতি তত্ত তর্ক্ষনক্রবাসিভিক প্রস্কৃতা প্রবর্ত ইতি ।—(কাস্তত্ত্বিবেক)।

থাৰ্ছ প্ৰমীন্তমাণে ছি বেবেন করণাজনা।
 ইতিকর্ত্তবাতাসং মীনাংসা প্রহিষাতি।—(ভটবার্তিক।)

ভার্বং ধর্মেল্যকের বনশান্তাবিরোধিনা।
 বর্ত্তর্গানুসকরে স কর্মানের নেতর।—( মনুসংহিতা ১২বং, ১০৬।)

নেদং পক্ষপ্রতিপক্ষাভ্যামর্থাবধারণং সম্ভবতীতি,একো হি প্রতিজ্ঞাতমর্থং তং হেতৃতঃ স্থাপয়তি দ্বিতীয়স্থ প্রতিষিদ্ধক্ষান্তরতীতি, দ্বিতীয়েন
স্থাপনাহেতৃঃ প্রতিষিধাতে, তক্তিব প্রতিষেধহেতৃশ্চোদ্ধিয়তে, দ নিবর্ত্ততে,
তক্ষ্য নির্ত্তী যোহবতিষ্ঠতে তেনার্ধাবধারণং নির্ণয়ঃ।

উভাত্যামেবার্থাবধারণমিত্যাহ। কয়া য়ুক্ত্যা ? একস্থ সম্ভবো দিতীয়স্থাসম্ভবঃ,—তাবেতো সম্ভবাসম্ভবো বিমর্শং দহ নিবর্তরতঃ,— উভয়সম্ভবে উভয়াসম্ভবে বাহনিবৃত্তো বিমর্শ ইতি। বিমুপ্টেতি বিমর্শং কৃষা। সোহয়ং বিমর্শঃ পক্ষপ্রতিপক্ষাববদ্যোত্য স্থায়ং প্রবর্ত্তরতীত্যুপা-দীয়ত ইতি। এতচ্চ বিরুদ্ধয়োরেকধর্মিস্থয়োর্কেবাদ্ধবাম। যত্র তু ধর্মিসামান্থগতো বিরুদ্ধে ধর্মো হেতুতঃ সম্ভবতস্তত্র সমুচ্চয়ঃ, হেতুতো-হর্ষস্থ তথাভাবোপপত্তেঃ, মথা ক্রিয়াবদ্দব্যমিতি লক্ষণবচনে মস্থ দ্রবাস্থ ক্রিয়াযোগো হেতুতঃ সম্ভবতি, তৎ ক্রিয়াবৎ,—যস্থ ন সম্ভবতি তদক্রিয়-মিতি। একধর্মিস্থয়োশ্চ বিরুদ্ধয়োধর্মারয়ুগপদ্ভাবিনোঃ কাল-বিক্লঃ,—মথা তদেব দ্রবাং ক্রিয়ায়ুক্তং ক্রিয়াবৎ, অনুৎপদ্ধোপরতক্রিয়ং পুনরক্রিয়মিতি।

ন চারং নির্ণয়ে নিয়মো বিয়ুশ্যৈর পক্ষপ্রতিপক্ষাভ্যামর্থাবধারণং নির্ণয় ইতি। কিন্তিন্দ্রিয়ার্থসিক্ষকর্বোৎপক্ষপ্রত্যক্ষেহর্থাবধারণং নির্ণয় ইতি। পরীক্ষাবিষয়ে—বিমুশ্য পক্ষপ্রতিপক্ষাভ্যামর্থাবধারণং নির্ণয়ঃ। বাদে শাস্ত্রে চ বিমর্শবর্জয়ঃ।

ইতি বাৎস্থারনীয়ে তারভাষ্যে প্রথমাধ্যায়ত্ত প্রথমাহিকম্।

অমুবাদ। স্থাপনা অর্থাৎ আত্মপক্ষ সংস্থাপনকে সাধন বলে। প্রতিষেধ
অর্থাৎ পরপক্ষের সাধনের খণ্ডনকে উপালম্ভ বলে। পক্ষ ও প্রতিপক্ষ যাহার
আত্রয় অর্থাৎ একাধারে বিবাদের বিষয় চুইটি ধর্ম্মকে আত্রয় করিয়া অথবা উদ্দেশ্য
করিয়া ঘাহা করা হয় (এবং) যাহা ব্যতিষক্ত অর্থাৎ পরস্পার মিলিত (এবং)
যাহা অমুবন্ধবিশিক্ট হইয়া (প্রকৃতানুবর্ত্তী হইয়া) প্রবর্ত্তনান অর্থাৎ বাহার অবসানে
একতর পক্ষের নির্ণয় হয়, এমন সেই (পূর্বেবাক্ত) সাধন ও উপালম্ভ (এই সূত্রে)
পক্ষ ও প্রতিপক্ষ এই চুই শব্দের দ্বারা কথিত হইয়াছে। সেই পক্ষ ও প্রতিপক্ষের

অর্থাৎ পূর্বোক্ত সাধন ও উপালম্বের কোন একটির নিবৃত্তি এবং কোন একটির অবস্থান অবশ্যস্তাবী, অর্থাৎ উপযুক্ত মধ্যস্থের নিকটে বাদী ও প্রতিবাদীর পরস্পার সাধন ও উপালস্ত হইলে সেখানে সাধনের নিবৃত্তি হইয়া উপালস্ত থাকিবে অথবা উপালম্বের নিবৃত্তি হইয়া সাধনই থাকিবে। যাহার অর্থাৎ সাধনেরই হউক অথবা উপালম্বেরই হউক, অবস্থান হইবে, তাহার অর্থাৎ সেই সাধনের অথবা সেই উপালম্বের যে অর্থ অর্থাৎ পক্ষ অথবা প্রতিপক্ষরূপ পদার্থ, তাহার অবধারণ নির্ণয়।

( পূর্ববপক্ষ ) এই অর্থবিধারণ পক্ষ ও প্রতিপক্ষের দ্বারা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সাধন ও উপালন্ত এই উভয়েরই ঘারা হয় না। যেহেতু এক ব্যক্তি (প্রথমবাদী) সেই প্রতিজ্ঞাত পদার্থকৈ অর্থাৎ যে পদার্থটি সাধন করিতে ঐ বাদী প্রতিজ্ঞা বলিয়াছে, সেই পদার্থটি হেতুর দ্বারা স্থাপন করে এবং দ্বিতীয় ব্যক্তির (প্রতিবাদীর) প্রতিষেধকে অর্থাৎ প্রতিবাদী বাদীর কথিত হেতুর যে দোষ প্রদর্শন করিয়াছে, ঐ দোষকে উদ্ধার করে, অর্থাৎ উহা দোষ হয় নাই, ইহা প্রতিপন্ন করে। (পরে) দ্বিতীয় ব্যক্তি (প্রতিবাদী) স্থাপনার হেতুকে অর্থাৎ বাদীর স্বপ্তক সংস্থাপনের হেতুকে প্রতিষেধ করে অর্থাৎ তাহা ঠিক হেতু হয় নাই, ইহা প্রতিপন্ন করে এবং তাহারই (বাদীরই ) প্রতিষেধের হেতুকে উদ্ধার করে। অর্থাৎ প্রতিবাদী পূর্বের বাদীর কথিত হেতুর যে দোষ প্রদর্শন করে, তাহার পরে বাদী ঐ দোষের যে প্রতিবেধ করে, সেই প্রতিষেধের হেতুকে প্রতিবাদীই উদ্ধার করে। ( তথন ) তাহা অর্থাৎ বাদীরই হউক আর প্রতিবাদীরই হউক, হেতু এবং উপালম্ভ নির্ত্ত হয়, তাহার নিবৃত্তি হইলে যাহা-অর্থাৎ বে একটি মাত্র অবস্থান করে, তাহার ঘারাই অর্থাবধারণরপ নির্ণয় হয় [ অর্থাৎ বাদী ও প্রতিবাদীর বিচারে যখন মধ্যন্তের নির্ণয় হয়, তখন বাদী বা প্রতিবাদীর সাধন ও উপালস্ত তুইটিই থাকে না। উহার একটি নিরুত্ত হয়, একটি থাকে এবং যেটি থাকে, তাহার স্বারাই সেখানে নির্ণয় হয়, তথাপি মহষি সাধন ও উপালম্ভ, এই উভয়কেই নির্ণয়সাধন বলিয়াছেন কেন ? ]

(উত্তর) উভরের দারাই অর্থাবধারণ হয়, এই জন্ম বলিয়াছেন। (প্রশ্ন)
কোন্ যুক্তিবশতঃ ? অর্থাৎ সাধন ও উপালস্ত, এই তুইটিই যে নির্নরের সাধন, তাহার
যুক্তি কি ? (উত্তর) একটির সম্ভব, দিতীয়টির অসম্ভব, অর্থাৎ বাদীর সাধনের
সম্ভব, প্রতিবাদীর উপালম্ভের অসম্ভব এবং প্রতিবাদীর সাধনের সম্ভব, বাদীর
উপালম্ভের অসম্ভব, সেই অর্থাৎ উক্ত প্রকার এই সম্ভব ও অসম্ভব মিলিত হইয়া
সংশয়কে নিবৃত্ত করে। উভয়ের সম্ভব হইলে অথবা উভয়ের অসম্ভব হইলে

অর্থাৎ যদি পূর্বেবাক্ত সন্তব ও অসন্তব মিলিত না হয়, কেবল সাধন ও উপালছের সম্ভবই হয়, অথবা ঐ উভয়ের অসন্তবই হয়, তাহা হইলে সংশয় নিবৃত্ত হয় না। (সূত্রে) "বিমুশ্য" এই কথার অর্থ সংশয় করিয়া। সেই এই সংশয় পদ্দ ও প্রতিপদ্দকে অর্থাৎ এক পদার্থে বিভিন্নবাদীর স্বীকৃত ছুইটি বিরুদ্ধ ধর্মকে নিয়ত বিষয় করিয়া হ্যায়কে (পরার্থানুমানকে) প্রবৃত্ত করে অর্থাৎ উথাপিত করে; এ জন্ম অর্থাৎ সশংয় পদ্দ ও প্রতিপক্ষ বিষয়ে হ্যায়প্রবৃত্তির মূল বলিয়া (এই সূত্রে) গৃহীত হইয়াছে।

ইহা কিন্তু অর্থাৎ পূর্বেরন্ধ সংশয়-জ্ঞান কিন্তু একধর্মিগত বিরুদ্ধ ধর্মান্তরের সম্বন্ধে বুঝিতে হইবে অর্থাৎ কোন একই বিশেষ ধর্মাতে যেখানে বিরুদ্ধ ধর্মান্তরের জ্ঞান হয়, ভাহাই সংশয়। যেখানে কিন্তু বিরুদ্ধ ধর্মান্তর সামান্ত ধর্মিগত ইয়া প্রমাণের ন্বারা সম্ভব (উপপন্ন) হয়, সেখানে 'সমুক্তয়' হয় অর্থাৎ সামান্ত ধর্মাতে এরূপ বিরুদ্ধ ধর্মান্তরের জ্ঞান ইইলে, সে জ্ঞান সংশয় নহে, ভাহা 'সমুক্তয়' নামক নিশ্চয়াত্মক জ্ঞান। কারণ, (সেখানে) প্রমাণের ন্বারা পদার্থের (সামান্তধর্মার) তথাভাবের (তত্রপভার) অর্থাৎ জ্ঞায়মান সেই ধর্ম্মন্তর্মুক্তভার উপপত্তি হয়। যেমন 'ক্রিয়াযুক্ত পদার্থ দ্রব্যা এই লক্ষণবাক্ষের (কণাদোক্ত দ্রবালক্ষণে) যে দ্রব্যের ক্রিয়াযোগ প্রমাণের দ্রারা সম্ভব হয়, ভাহা ক্রিয়াযুক্ত, যে দ্রব্যের সম্ভব হয় না, ভাহা নিজ্ঞিয়। অর্থাৎ দ্রব্যের মধ্যে সক্রিয় দ্রব্যও আছে, নিজ্ঞিয় দ্রব্যও আছে; সামান্তরঃ দ্রব্য সক্রিয় এবং নিজ্জিয় এইরূপ জ্ঞান সংশয় নহে, উহা ঐ স্থলে সমুক্তয় জ্ঞান এবং যথার্থ জ্ঞান।

এবং একথর্মিগত বিভিন্ন কালভাবী বিরুদ্ধ ধর্মান্বয়ের কালবিকর হয় অর্থাৎ কালবিশেষ বিষয় করিয়া সেখানে ঐ ধর্মান্বয়ের যথার্থ নিশ্চয়ই হয়, সেখানেও ঐ জ্ঞান সংশয় নহে। যেমন সেই দ্রবাই ক্রিয়াযুক্ত হইয়া সক্রিয় অর্থাৎ বখন তাহাতে ক্রিয়া জন্মিয়াছে, তখন সক্রিয় এবং অসুৎপদ্ধক্রিয় অথবা বিনফক্রিয় হইলে অর্থাৎ যখন সেই দ্রব্যে ক্রিয়া জন্ম নাই অথবা ক্রিয়া জন্মিয়া বিনফ্ট হইয়াছে, তখন সেই দ্রবাই আবার নিজিয়। অর্থাৎ কালভেদে এক দ্রব্যেও সক্রিয়ের ও নিজিয়র থাকিতে পারে, উহা কালভেদে বিরুদ্ধ হয় না, স্কৃতরাং কালভেদ বিষয় করিয়া ঐ ধর্মারয়ের একই ধর্মাতে জ্ঞান হইলেও তাহা সংশয় নহে।

সংশয় করিয়াই পক্ষ ও প্রতিপক্ষের দারা অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত সাধন ও উপালস্কের দারা অর্থাবধারণ নির্ণয় ; ইহাও নির্ণয় মাত্রে নিয়ম নহে অর্থাৎ উহাই নির্ণয়মাত্রের লক্ষণ নহে। কিন্তু ইন্দ্রিয়ের সহিত বিষয়ের সম্বন্ধবিশেষ বশতঃ উৎপন্ন প্রত্যক্ষে অর্থের অবধারণ নির্ণয়, অর্থাৎ প্রত্যক্ষ স্থলে "অর্থাবধারণ" এই মাত্রই নির্ণয়ের লক্ষণ। পরীক্ষাবিষয়ে অর্থাৎ বেখানে বাদী ও প্রতিবাদী উপযুক্ত মধ্যস্থের নিকটে স্ব স্থ পক্ষ স্থাপনাদি করিয়। বস্তু বিচার করেন, তাদৃশ পরার্থাসুমান স্থলে সংশ্র করিয়া পক্ষ ও প্রতিপক্ষের হারা অর্থাবধারণ নির্ণয়।

বাদবিচারে অর্থাৎ কেবল তম্বনির্ণয়ের উদ্দেশ্যে গুরু-শিষ্য প্রভৃতির যে বিচার হয়, যাহাতে মধ্যস্থ নাই, সেই বাদ নামক কথাতে এবং শাস্ত্রে অর্থাৎ শাস্ত্র ছারা কর্ত্তব্য তম্বনির্ণয় স্থলে সংশয় বর্জন করিয়া অর্থাবধারণক্ষপ নির্ণয় হয়, অর্থাৎ সেখানে বস্তুতঃ কাহারও সংশয়পূর্বক নির্ণয় হয় না।

বাৎস্তায়ন-প্রণীত তায়ভাষ্যে প্রথম অধ্যায়ের প্রথম আহ্নিক সমাপ্ত।

বির্তি। প্রমাণের ছারা বস্ত নিশ্বকেই নির্ণয় বলে; তাহা প্রত্যক্ষ প্রমাণের ছারাও হয়, শায়ের ছারাও হয়, আবার নিজে নিজে অন্ন্যান-প্রমাণের ছারাও হয়, আবার জিজাম্ম হইয়া গুরু প্রভৃতি মনীবিগণের সহিত বিচার করিয়াও হয়, নীরের গুরু প্রভৃতির কথা ওনিয়াও হয়। কিয় ইয়া ছাড়া আর এক প্রকার নির্ণয় আছে, তাহা উভর পক্ষের বিচার ওনিয়া মধ্যন্থ ব্যক্তিপণের হয়। বেখানে একই পরার্গে ছইটি বিরুদ্ধ পরার্গ জইয়া বাদী ও প্রতিবাদী ছইটি বিরুদ্ধ মত প্রকাশ করেন, সেথানে মধ্যন্থ ব্যক্তিরা সংশ্বয় করেন। তাহার পরে ঐ রাদী ও প্রতিবাদীর অগক্ষ সংস্থাপন ও পরপক্ষ সাধনের থঙান গুনিয়া একতর গক্ষের নির্ণয় করেন। মধ্যন্থ ব্যক্তিনিরে একতর পক্ষের নির্ণয় হইলে তাহারা সেই পক্ষেরই অনুমানন করেন, সেই পক্ষের বিরুদ্ধবাদী নিরস্ত হল। মধ্যম্বের সংশ্বম দূর করিতে না পারিলে মধ্যন্থ একতর পক্ষের অনুমোনন করিছে পারেন না, স্তত্বাং মধ্যম্বের নির্ণয় সম্পাননের জয়্ম বাদী ও প্রতিবাদী স্বন্ধ পক্ষের আপন ও পরপক্ষ স্থাপনের থঙান করিবেন। বেখানে ঐ স্থাপন ও পঙান যথারীতি স্বথাশাস্ত্র চলিবে, সেখানে অর্ক্সই উহার একটির নির্বত্তি এবং অপরটির স্থিতি হইবে। কারণ, ছইটি বিরুদ্ধ পদার্থ একই পরার্থে কখনও প্রমাণিনিছ হইতে পারিবে না।

আত্মা নিতাও বটে, অনিতাও বটে, ইহা কথনও সিদ্ধান্ত হইতে পারে না। আত্মার নিতন্তাবাদী ও অনিতান্থবাদী প্রকৃত নধান্তের নিকটে পঞাবরব ছার প্রয়োগ করিয়া স্ব স্থ পক্ষের সংখাপন ও পরপক ছাপনের পঞ্জন করিতে থাকিলে কোনানে একটি পক্ষই সিদ্ধান্তরূপে গণা হইবে। নগান্ত তাহার নির্ণয় করিবেন। উভরবাদীর সম্মানিত স্বীকৃত নধান্ত যে পক্ষের নির্ণয় করিবেন, তাহাই সেধানে সিদ্ধান্ত হইবে। বাদী ও প্রতিবাদী স্ব স্থ পক্ষের নিশ্চর করিয়াই বিচার করে, তাহানিগের কোন সংশ্র থাকে না। এইরূপ স্থলে মধ্যন্তেরই সংশ্র হর, মধ্যন্তেরই নির্ণয় হয়। মধ্যস্থ না থাকিলে এ নির্ণয়টি হইতে পারে না। কারণ, কর জন বাদী স্বেজ্বান্ত নিজের পক্ষ

ত্যাগ করেন, নিজের ত্রম স্বীকার করেন ? মধ্যত্বের এইরূপ নির্ণয় রাজা এবং অপ্তান্ত সতাধ্যেরও জিরুপ নির্ণর হুইরা ধার। এই নির্ণর জার-বিদ্যার একটি মুখ্য কল। ইহা আরবিন্যানাধ্য। ইহার মূল মধ্যত্তগণের সংশর। ঐ সংশরই বাদী ও প্রতিবাদীর পরার্থাত্তমান-প্রবৃত্তির মূল। দলিন্দ্র পদার্থেই ভারপ্রবৃত্তি হয় এবং তাহার ফল এই নির্ণর। ইহাতে প্রমাণের দাহান্যের জন্ত তর্ক আবশ্যক হয়। তাই ভারবিন্যার আচার্য্য মহর্বি গোডম তর্কের পরেই এই নির্ণরের উল্লেখ ও স্বর্গে বর্ণন করিরাছেন। ইহা নির্ণরমানের লক্ষণ নহে।

ছিল্লনী। নির্ণয় অনেক প্রকারেই হয়, কিন্তু সকল নির্ণয় তর্কপূর্বক নহে। তর্ক বিদ্যার
আচার্যয় মহর্ষি গোতম তর্কপূর্বক নির্ণয়কেই এই প্রত্রের ছালা বলিলাছেন। এই নির্ণয়ে বাদী ও
প্রতিবাদীর স্ব স্থ পর্কে প্রতিজ্ঞানি পঞ্চাবয়বরূপ ভাল প্রয়োগ আবেশুক হয়, মধ্যমের সংশয় দ্র
করিতে তর্কের উদ্ধাবন করিতে হয়; এ জন্ত মহর্ষি পঞ্চাবয়ব এবং তর্ক নিরূপণ করিলা তাহার
ফল নির্ণয় নিরূপণ করিলাছেন। অর্থাবধারণই নির্ণয় মাত্রের সামান্ত লক্ষণ। সংশয়পূর্বক
পক্ষ ও প্রতিপ্রেলর ছালা যে অর্থাবধারণ, তাহা নির্ণয়বিশেষের লক্ষণ।

একাণারে বিবাদের বিষয় মুইটি বিরুদ্ধ ধর্মাই এই শাস্তে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শক্ষের প্রকৃত অর্থ। মহবি গোতম বাদস্ত্রে এই অর্থেই পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শব্দের প্ররোগ করিরাছেন। নেখানে ভাষ্যকারও মহর্বি-স্ত্রোক্ত পক্ষ ও প্রতিপক শব্দের ঐরপ প্রকৃতার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্তু এই সূত্রে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শব্দের ঐ অর্থ উপপন্ন হর না। কারণ, এই সূত্রে পক্ষ ও প্রতিপক্ষের বারা অর্গবিধারণ বলা হইয়াছে। পক ও প্রতিপক্ষ বলিতে বখন বিবাদবিবর গুইটি বিক্র গর্মা, তথন তাহার বারা অবধারণ বলা বার না ; এ গুইটি ধর্মেরই একটির অবধারণ হইবে, তাহার ছারা অবধারণ হইবে না। বাহা অববারণীয়, বাহাকে বুবিয়া লইতে হইবে, তাহার দারাই কি তাহাকে বুঝির। লওরা বার १ অবধারণ করা বার १ তাহা কথনই বার না। এ জন্ত ভাষ্যকার বলিয়াছেন বে, এই ভূতে মহর্ষি যে "পক্ষ" ও "প্রতিপক" শব্দ বলিয়াছেন, উহার ছারা পক্ষ ও প্রতিপক্ষের দাবন ও উপালম্ভ বুবিতে হইবে। মহবি এখানে ঐরূপ লাক্ষণিক অর্থেই পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। সাধন বলিতে সংস্থাপন, উপালম্ভ বলিতে তাহার খণ্ডন। একজন অপক্ষের সংখাপন করিলে অপর ব্যক্তি অর্থাৎ প্রতিবাদী ভাহার ৰগুন করেন। এই সাধন ও উপালম্ভ শব্দের কর্ম বিশেষ করিয়া মনে রাখিতে হইবে। পরে অনেক স্থলে এই ছুইটি শব্দের প্রয়োগ হইবে। সর্ব্বত উহার মর্থ প্রকাশ করা হাইবে না। পক ও প্রতিপক শব্দের দুখ্য অর্থও মনে রাখিতে হইবে। মুখ্য অর্থের দহিত সম্বন্ধ-বিশেষকেই লক্ষণা বলে। মুমূর্ ব্যক্তি গলার অতি নিকটে বাস করিলে "তিনি গলাবাস করিতেছেন", এইরূপ কথা বলা হইরা থাকে। এখানে গন্ধা শব্দের মুণ্য অর্গ সেই জল-বিশেষ না বুৰিয়া ভাহার অতি নৈকটা সংভ্যুক্ত গলাতীরকেই "গলা" শব্দের হারা বুঝা হয়। ঐ সম্বদ্ধবিশেষই ঐ বলে লক্ষণা। ঐ সম্বদ্ধরণ লক্ষণাজ্ঞানবশতঃ ঐ বলে ঐরপ লাক্ষণিক অর্গ বুঝা বার। অনেক স্থলে কোন প্রয়োজনবশতঃই লাক্ষণিক শব্দের প্রয়োগ হইর।

নাসিতেছে। এথানে এই স্ত্রে নান্দ্রণিক পক ও প্রতিপক্ত শব্দের প্ররোগ কেন করা হইয়াছে এবং উহার মুখ্যার্গের সহত পূর্বোক্ত নাক্ষণিক অর্গের সহজ্বই বা কি ? এই প্রশ্ন ব্দপ্তই হইবে। এ জন্ম ভাষ্যকার এখানে ঐ সাগন ও উপালস্তরপ লাক্ষণিক অর্থকে বলিয়াছেন "পক্ষপ্রতিপক্ষাশ্র" অর্গাৎ পূর্বেলিক বিকর ধর্মরূপ পক্ষ ও প্রতিপক্ষ বাহার আশ্রর। পদকে আত্রর করিরাই তাহার সাধন করিতে হয় এবং প্রতিপক্ষ পদার্থটির উপাক্ত না ক্রিলেও অর্থাং তাহা অসম্ভব হইলেও ঐ প্রতিপক্ষ পদার্থকে উদ্দেশ করিয়া তাহার সাধনের (সংস্থাপনের) উপালম্ভ (খণ্ডন) করা হয়, এ জন্ম সাবন ও উপালম্ভ পক ও প্রতিপক্ষের আত্রিত। তাহা হট্লে সাধন ও উপালম্ভের সহিত পক্ষ ও প্রতিপক্ষ পদার্থের আঁরপ গৰন্ধ ( আন্তরান্তবিভাব ) থাকার ঐ সাধন ও উপালম্ভ অর্থে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শব্দের লাকণিক প্ররোগ হইতে পারে। ফলকথা, মহর্ষি পক্ষ ও প্রতিপক্ষের আশ্রিত সাধন ও উপালম্ভকেই এই স্ত্রে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শব্দের ছারা প্রকাশ করিরাছেন। ঐ সাধন ও উপালস্কের ছারা অর্থাবধারণ হইরা থাকে, স্নতরাং নহর্ষির ঐ কথা অবোগ্য হর নাই। নহর্ষি এই স্থানে সাধন ও উপালন্ত শব্দের প্রয়োগ করিলেই তাঁহার স্থার স্পষ্টার্গ হইত। তিনি তাহা না করিয়া এবং মুখ্য শব্দ পরিত্যাগ করিয়া লাক্ষণিক শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন কেন**়** ভাষ্যকার ইহার উত্তর স্ট্রার জন্ম আবার বলিয়াছেন,—"ব্যতিবক্তো"। ব্যতিবক্ত বলিতে এখানে পরস্পার মিলিত অথবা উভর পকে সহস্কৃত (বাদ-স্বভাষ্য মন্তব্য)। তাৎপৰ্য্য এই যে, সাধন ও উপালন্ত বলিলে উহা যে উভর পক্ষেই সম্বন্ধযুক্ত হওরা চাই, ইহা বুঝা বার না। এ বক্ত নহিছি এখানে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শব্দের দ্বারা ঐরূপ সাধন ও উপালম্ভ প্রকাশ করিয়াছেন। অর্থাৎ পক্ষেও সাধন এবং উপাল্স্ক থাকিবে এবং প্রতিপক্ষেও সাধন এবং উপাক্ষ্ক থাকিবে। পক্ষে বাদীর সাধন, প্রতিবানীর উপানস্ক, প্রতিপক্ষে প্রতিবানীর সাধন, বানীর উপানস্ক—এইরূপ ২ইলে; দেই সাধন ও উপালন্তকে "ব্যতিবক্ত" বলা যায়। এইরূপ না হইলে তাহা ঐ স্থলে অর্থাবধারণের সাধনও হয় না। তাই মহর্ষি এইত্রপ সাধন ও উপানস্তকে প্রকাশ করিবার জন্তই এই স্থাত্ত লাক্ষণিক শব্দের প্ররোগ করিবাছেন। মহর্বি এই স্থাত্ত "অবধারণ" না বলিয়া "অর্থাববারণ" বলিয়া স্চনা করিয়াছেন বে, যে কোন বিষয়ে একটা অবধারণ হইলেই স্তারের দারা বন্ত পরীক্ষা স্থলে নির্ণর হইবে না। বে অর্থ নইয়া অর্থাৎ বে বস্ত নইয়া বিচার, তাহারই অবধারণ হওয়া আবিখাক। বিচারমাট্রেই যে কোন বিষয়ে একটা অবধারণ হইয়াই থাকে। প্রকৃতার্থের অবধারণ না হইলে অহা দেখানে নির্ণন্ন হইবে না। বিচার্য্য বিষয়ে সাধন ও উপালন্ত হইতে থাকিলে বেখানে ঐ সাধন ও উপালম্ভের একভরের নিবৃত্তি এবং একভরের স্থিতি অবশ্রই হইবে, দেখানেই একতর পক্ষের নির্ণয় হইবে। সাধন ও উপাল্জের ঐরূপ অবস্থাই তাহাদিগের পরস্পর অস্থ্যস্থ বলা হইরাছে। "অমুবন্ধবিশিষ্ট হইরা প্রবর্তমান" এই কথা বলিয়া ভাষ্যকার শেষে পুর্বোক্ত প্রকার পরস্পর অনুবন্ধবিশিষ্ট সাধন ও উপাল্ডকেই এখানে মহর্ষির বিব্লিত বলিয়া প্রকাশ করিরাছেন। নহবি ক্তে "অর্থ" শব্দের প্ররোগ করিরাই উহা ক্চনা করিরাছেন। অর্থাৎ

নে সাধন ও উপালম্ভের চরম ফল একতর নির্ণয়, তাহাই এখানে বুঝিতে হইবে। ভাহাকেই বলে অত্বন্ধবুক্ত সাধন ও উপাশুন্ত। তাৎপৰ্য্যনীকাকাৰও এখানে পূৰ্ব্বোক্ত প্ৰকার তাৎপৰ্য্য বর্ণন করিয়াছেন। পুর্ম্মোক্ত প্রকার সাধন ও উপাদন্তের একটির নিবৃত্তি এবং একটির স্থিতি অবএই হইবে। কারণ, একই পদার্থে ছইটি বিজন্ধ ধর্ম কথনই প্রমাণসিদ্ধ হইতে পারে না। বেধানে সাধনের স্থিতি হর, বেধানে সেই সাধনের যেটি অর্থ, অর্থাৎ যে পদার্থকে ( পঞ্চ বা প্রতিপক্ষ ) আত্রর করিয়া ঐ দানন করা হইয়াছে, তাহারই অবধারণ হয়। যেথানে উপালস্তের ম্বিতি হয় অর্থাৎ উপালম্ভের পরে বিরুদ্ধবাদী আর কিছু না বলিতে পারে, তাহার খণ্ডন করিতে না পারে, দেখানে ঐ উপালছের মেটি অর্থ অর্থাৎ যে পদার্থকে উদ্দেশ্য করিয়া প্রতিবাদী বাদীর সাধনের খণ্ডন করিরাছেন, সেই পদার্থটিরই অবধারণ হইবে। এইরূপ অবধারণই পরীক্ষান্তলে নির্ণন্ন। সংশবের পরে মধ্যন্ত ব্যক্তিরই এই নির্ণন্ন হইরা থাকে। ভাষ্যোক্ত পর্ব্বপক্ষের তাৎপর্য্য এই বে, পুর্ব্বোক্ত সাধন ও উপালম্ভের যথন একটির নিবৃত্তি এবং একটির স্থিতি হইবে, নির্ণরের পূর্বে ছইটিই থাকিবে না, এ কথা ইহার পূর্বেও বলা হইয়াছে, তখন সাধন ও উপালম্ভ, এই ছুইটকেই অগবিধারণের সাধন বলা নাম কিরুপে ? পুর্কোক্ত সাধন ও উপালম্ভ মিলিত হইরা ত নির্ণয়ের সাধন হয় না, উহার মধ্যে ঘোটর স্থিতি হয়, সেইটির ছারাই নির্ণয় হর। উত্তর-পক্ষের তাংখ্যা এই বে, বাদী ও প্রতিবাদীর সাধন ও উপালন্তের কলে মধ্যম্বের সংশর নিবৃত্ত হব। ঐ সাধন ও উপালন্ত, এই উভরেরই নিবৃত্তি হইলে সংশ্য নিবৃত্ত হইতে পারে না এবং ঐ উভরের স্থিতি হইলেও সংশ্ব নিবৃত্ত হইতে পারে না। যদি বাদীর সাধনের সম্ভব এবং প্রতিবাদীর উপালম্ভের অনন্তব হর, অথবা প্রতিবাদীর সাধনের সম্ভব এবং বাদীর উপাশস্ভের অসম্ভব হয়, তবে সেখানেই মধ্যত্তের সংশার নিবৃত্ত হয়। অর্থাৎ বদি বাদীর সাধনকে প্রতিবাদী থণ্ডন করিতে না পারিয়া নিব্রত্ত হন, অথবা প্রতিবাদীর সাধনকে বাদী খণ্ডন করিতে না পারিয়া নিব্রত হন, তবেই সেধানে এক পক্ষের অবধারণ হয়, সংশব নিবৃত্ত হয়। বাদী ও প্রতিবাদীর সাধন ও উপালম্ভের নিবৃত্তি ইইল না, অথবা সাধন ও উপালম্ভ, এই উভরেরই নিবৃত্তি ইইয়া গোল, কোন বাদীই স্বপক্ষ সমর্থন করিতে পারিলেন না, উভয়েই নিবৃত্ত হইয়া গেলেন, সেখানে সংশয় নিবৃত্তি হর না; স্বতরাং দেখানে নির্ণয় হয় না। তাহা হইলে বুঝা গেল, পুর্বোক্ত সাবন ও উপালম্ভের সম্ভব ও অসম্ভব মিলিত হইয়াই নির্ণয়ের সাধন করে; স্থতরাং সাধন ও উপালম্ভ এই উভয়ই নির্ণরের সাধন। ঐ উভরের মধ্যে একের মন্তব ও অপর্টির অসম্ভব যখন নির্ণরে আবশুক, তথন ঐ উভয়কেই নিণয়ের সাধন বলিতে হইবে।

হত্তে বে "বিমৃত্ত" এই কথাট আছে, উহার কর্গ সংশ্ব করিয়া। মহর্ষি গোতম "বিমশ"-কেই সংশ্ব বিশিল্প: এই হত্তে ঐ কথার প্রয়োজন কি ? এতছত্তবে ভাষ্যকার বলিয়াছেন বে, সংশ্ব পূর্কোক্ত ছলে ছারপ্রবৃত্তির মূল। বে পক্ষ ও প্রতিপক্ষপ ছুইটি বিকন্ধ দর্ম লইছা বাদী ও প্রতিবাদীর ছারপ্রবৃত্তি হয় অর্থাৎ স্বপক্ষ ছাপন ও পরপক্ষপ্রাপনের খণ্ডন হয়, সেই ছুইটি বিকন্ধ ধর্মকে নিয়ত বিষয় করিয়া মধ্যন্থের সেথানে সংশ্ব হুইটা থিকে। ঐ সংশ্বই সেথানে

বাদী ও প্রতিবাদীর ভারপ্রকৃতির মূল। স্কুতরাং জ্রুপ স্থলে মধ্যমন্ত্র সংশ্রপ্রকৃত নির্বয ইইরা থাকে। এ জন্ত এইরূপ নির্ণয়ে মহর্ষি সংশরের কথা বলিরাছেন। ভাবের "পক্ষপ্রতিপকৌ অবন্যোতা" এইরূপ সন্ধিবিক্ষেদ করিয়া বাক্যার্গ ব্রিভে হইবে। পক ও প্রতিপক্ষ শব্দ এখানে মুখ্য অর্পে ই প্রযুক্ত। "অব্দ্যোত্য" এই কবার ব্যাখ্যার তাৎপর্যাটাকাকার বলিয়াছেন,— "নিলমেন বিবলীক্কতা"। ভাষাকার পুর্বের যে বিকল্প ধর্মদল বিবরে সংশব্দের কথা বলিয়াছেন, ঐ সংশর একই সময়ে একই ধর্মীতে বিক্রম বর্মধন্তে বৃথিতে হইবে। তাই ভাষাকার শেষে তাহাই বণিয়াছেন। ভাষ্যকারের ধেই কথার তাৎপর্য্য এই যে, বেখানে কোন প্রকারে ছুইটি বিকল্প ধর্মা প্রমাণসিক হইতে পারে, দেখানে তদ্বিত্যে সংশন্ত জন্মে না। তত্ত্বভা কোন বাদী ও প্রতিবাদীর "ভারপ্রত্তি" হর না। বেমন মহর্বি কণাদ "ক্রিয়াগুণবং সমবারিকারণমিতি দ্রব্য-লক্ষণং" (বৈশেষিক-দর্শন, ১৫ স্থাত্র) এই স্থাত্ত ক্রব্যের প্রথম লক্ষণ বলিয়াছেন ক্রিয়া। কিন্ত জবাদাত্তেরই ক্রিয়া নাই। আত্মা প্রভৃতি ত্রবা নিক্রিয় বনিয়াই প্রমাণসিদ্ধ। তাহা ইইলেও "জবা সক্তিৰ এবং নিজিল" এইরপ জান সংখ্য হইবে না। কারণ, দ্রবাস্থরণে ক্রব্য সামাল্লপর্যা। তাহার মধ্যে ত্রব্যবিশেব সক্রির এবং প্রব্যবিশেব নিজ্ঞির। সক্রিয়ন্ত বিজিয়ন্ত বিরুদ্ধ ধর্ম হইলেও ধর্মীর ভেদে উহা বিকন্ধ নহে। একই জবা ধর্মীতে ধনি সক্রিয়ন্ত ও নিক্রিয়ন্ত এই ছুইটি বিকল্প ধর্মের একটি জ্ঞান হয়, তাহা হুইলে ঐ জ্ঞান সংশয় হুইবে। যথন কোন জ্বো সক্রিমত্ব এবং কোন ত্রব্যে নিজিমত্ব প্রমাণসিদ্ধ, তথন সামায়তঃ জবাধন্মতে সক্রিমত্ব এবং নিজিন্মকের উরেথ করিলে তাহা সংশ্য জন্মাইবে না। ঐ স্থলে জবাধর্ত্বীতে সক্রিয়ত্ব এবং নিজিক্ত্র বিধরে বে জ্ঞান জন্মিবে, তাহাকে বলে সমুচ্চর-জ্ঞান। অর্থাৎ ক্রবা সক্রিরও বটে, নিজিল ও বটে, কোন ত্রবা সক্রিল, কোন স্রব্য নিজিল। এইরূপে বিভিন্ন স্রব্যধর্মীতে সক্রিলাস্ক ও নিজিল্লন্থকপ বিভিন্ন বিষয়ের জ্ঞান হয়। আলাচার্যাগণ এইকপ জ্ঞানকে সম্হাল্যন জ্ঞান বলিরাছেন। ভাষ্যকার "সম্ভের" শব্দের ছারা এই সম্ফালখন জ্ঞানকেই প্রকাশ করিয়াছেন। সমূহালম্বন জ্ঞান বুঝাইতে সমূচের শব্দের প্রয়োগ<sup>2</sup> নব্য নৈয়ারিকগণও করিয়াছেন। সংশ্য জ্ঞানে একই ধর্মীতে ছুইটি বিক্লব্ধ ধর্ম বিষয় হয়, অর্থাৎ "সংশায়" জ্ঞানে যে পদার্থ বিশেষা হইবে, ভাহাতে একটিমাত্র বিশেষতা থাকিবে। আর বিশেষণ বে করেকটি ছইবে, ভাহাতে সেই করেকটি ভিন্ন ভিন্ন বিশেষণ্ড। থাকিবে। "সমুদ্দর" জ্ঞানে বে করেকটি বিশেষণ হর, সেই ক্ষেক্টি বিশেষ তা হইরা থাকে। সেই জ্ঞানে বিশেষণতা নেমন ভিন্ন ভিন্ন, বিশেষাতাও তক্রপ ভিন্ন ভিন্ন। সমুক্তর ও সংশ্র জ্ঞানের অন্ততঃ এই ভেদ সর্বত থাকিবে। নবা নৈরায়িকগণ এইরপ দিরান্ত করনা করিয়াছেন।

ভাষ্যকার এখানে যে সমূচ্চর জ্ঞানের কথা বলিয়া তাহার উদাহরণ বলিয়াছেন, উদ্যোতকর ও

<sup>)।</sup> সংশ্রাবিশেষভাষাত্রতৈর প্রকারতাব্রনিঞ্জণিতবাদেবক "নিকাছিকাছিয়ালে প্রকাত" ইত্যাধি-সমূত্রহজাশি সাধানিকার্বসঞ্জবাধ তথ্যবেহশি ন বহাসুমিতিঃ, সমূত্রহুলে প্রকারভাষ্যনিঞ্জিত-বিশেষভা-করোপ্রমাধ ইত্যাবি।—শ্রুভাবিচারে প্রাধনীনি।

বাচন্দাতি মিশ্র প্রভৃতি ঐ বকল কথার কোন ব্যাখ্যা করেন নাই। "ক্রিয়াবন্ত্রবানিতি লক্ষণ বচনে" এই কথার দ্বারা ভাষাকার পূর্কোক্ত কণাদ-স্বত্রটিকেই লক্ষ্য করিয়াছেন, মনে হয়। কণাদ ক্রিয়াকে প্রবাদাতের লক্ষণ বলেন নাই। আহ্বা প্রভৃতি প্রব্যে গমনাদি ক্রিয়া নাই। ধাহাতে ক্রিয়া জন্মে, তাহা দ্রব্য পদার্থই হইবে; প্রব্য ক্রিয়া পাকে না, ইহাই কণাদের তাংপর্যা। প্রাচীনগণ কণাদ-স্তরের ঐ অংশের এইরপই তাংপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন। স্কর্মাং কণাদের ঐ প্রবাধিশেষের লক্ষণ-বাক্যের দ্বারা নামান্ততঃ প্রব্যানকে ক্রিয়াছেন। স্কর্মাং কণাদের ঐ প্রবাধিশেষের লক্ষণ-বাক্যের দ্বারা নামান্ততঃ প্রব্যানকে ক্রিয়াছেন। করিব, কোন প্রব্যা ক্রিয়া আছে, কোন স্রব্যা ক্রিয়া নাই, ইহা বুর্কিলে কণাদের ঐ ক্র্যা করেন না। কেহু ধেন ঐ লক্ষণ-বাক্য তুনিয়া ঐরপ সংশ্য না করেন, ইহা বলাবার জন্ম ভাষাকার ঐ ক্যার না। কেহু ধেন ঐ লক্ষণ-বাক্য তুনিয়া ঐরপ সংশ্য না করেন, ইহা বলা বাইতে পারে। আবার কালভেদে একই প্রবাে সক্রিয়া আছে, তবন নিক্রিয়া বানিকে পারে। গাড়ী যথন চলিতেছে, তথন গাড়ী সক্রিয়া, বখন নাভাইয়া আছে, তবন নিক্রিয়া ক্রিয়ার উৎপত্তি হয় এবং নাশও হন; স্করাং একই প্রবােক সক্রিয়া ভাছে, তবন নিক্রিয়া ক্রিয়ার উদ্পত্তি হয় এবং নাশও হন; স্করাং একই ক্রবাকে ক্রিয়ার ও নিক্রিয়া বালিলে, ঐ নক্রিয়ার ও নিক্রিয়ার ক্রেয়ার বাদ্যা বাক্রির নংশ্য করেন না। সেখানে উহা নইয়া কোন বাদী ও প্রতিবাদীর ভারপ্রবৃত্তি হয় না।।

স্ত্রকারোক্ত এই নির্ণয়-লক্ষণ নির্ণয় মাত্রের লক্ষণ নহে। ভারের বারা বন্ধ পরীক্ষা স্থলে মধ্যত্বের যে নির্ণয়বিশেষ ক্ষমে, মহবি এই স্ত্রের বারা সেই ভারের কল নির্ণয়েরই লক্ষণ বলিয়াছেন। অন্তর্জাকার কিন্তু প্রথম স্ত্রাভারে। নির্ণয় বাধ্যায় বলিয়াছেন যে, প্রত্যক্ষানি প্রমাণের বারা তর্কপূর্কক নির্ণয় হইলে বস্তুতঃ তাহাও নির্ণয় হইলে অর্থাই তিনি সেখানে তর্কপূর্কক নির্ণয়র্কেই মহর্ষি গোতমের নির্ণয় পদার্গ বলিয়াছেন। ভাষ্যকার সর্কাশেষে বলিয়াছেন যে, বাদবিচারে এবং শাল্রে সংশয় পূর্কক নির্ণয় হয় না। বাদবিচারে মধ্যয় আবশ্রক নাই; স্কৃতরাং নেথানে কাহারও সংশয়, ভায়প্রস্থৃত্তি কয়ায় না। বাদী ও প্রতিবাদী যায় প্রশক্ষ নাই; স্কৃতরাং নেথানে কাহারও সংশয়, ভায়প্রস্থৃত্তি কয়ায় না। বাদী ও প্রতিবাদী যায় প্রশক্ষ নাঃ স্কৃতরাং বাদবিচারে যে নির্ণয় হয়, তাহা সংশয়পুর্কক নহে। অর্থাই স্থ্রে যে শিব্দয়্রশা এই কথাটি আছে, উহা বাদবিচার তিয় বিচারাভিপ্রাছেই বলা হইয়াছে।

বাদবিচার-স্থলীয় নির্ণরের লক্ষণ ব্ঝিতে স্ত্রের "বিমৃত্য" এই কথাটি ছাড়িরা দিতে হইবে এবং শাস্ত্রের ছারা নির্ণয়ও সংশব পূর্বেক নছে। অখনের যাগ করিলে স্বর্গ হয়, ইহা বেদের ছারা নির্ণয় করা যায়, কিন্তু ঐ নির্ণরের পূর্বেক ঐ বিষয়ে অজ্ঞতা থাকিলেও সংশয় থাকে না। স্কুডরাং ঐ নির্ণয় সংশয়পূর্বেক নছে। এ বিষয়ে অজ্ঞাক্ত কথা ছিতীয়াধ্যারের প্রারম্ভে স্তইবা ৪ ৪ ১ ৪

ভারত্তকার মহামূনি গোতনের ভারত্তের প্রথম হইতে ৪১টি তৃত্ত প্রথম অধ্যারের প্রথম আহিক নামে সম্প্রদারক্রমে প্রসিদ্ধ আছে। অনেকে বংগন, মহবি গোতম তাহার শিব্যদিগকে নে ত্রগুলি এক দিনে বলিয়াছিলেন, সেই ত্রগুলিই ন্তার্ন্তরের আহিক নামে কথিত হইরাছে। মহর্ষি দশ দিনে সমন্ত ভারত্রের বলিয়াছিলেন। এই জন্ত ভারত্রের দশটি আহিক আছে। কিন্ত ভারতরের প্রভৃতি এই "আহিক" শঙ্কের পূর্ব্বোক্ত প্রকার অর্থার বাধার করেন নাই, ওাহারা উহার অন্তর্কণ কোন ব্যাখ্যাও করেন নাই। তবে এক দিবদে নিপার, এইরূপ অর্থেও আহিকে? শক্ষাটি দির হইরা থাকে। কণাদত্ত্রে এবং পাশিনিত্রেরও এইরূপ তির ভিন্ন অংশ আহিক নামে প্রদিদ্ধ আছে। ত্রগ্রেরের কোন কোন ভাষেরও ত্রান্থরারে আহিক দেখা বার। পাশিনিত্রের আহিক অনুসারেই মহাভাষ্যের আহিক প্রদিদ্ধ আছে। ভারত্র-ভাষ্যকার বাৎভারনও ভারত্ত্রের প্রথম অধ্যান্তের প্রথম আহিকের ভাষা করিরা "ভারভাষ্যে প্রথম অধ্যান্তের প্রথম আহিকের ভাষা করিরা "ভারভাষ্যে প্রথম অধ্যান্তের প্রথম আহিকের নাইতি করিবা লাইবির প্রথম আহিকের নাইবির উরেখ করিরাছেন। তাহাতে ভারত্ত্রেরও প্রথম অধ্যান্তর প্রথম আহিকের এখানেই সমাপ্তির উরেখ করিরাছেন। তাহাতে ভারত্ত্রেরও প্রথম অধ্যান্তির প্রথম আহিকের এখানেই সমাপ্তির উরেখ করিরাছেন।

ভাষ্য। তিভ্ৰঃ কথা ভবন্তি, বাদো জল্লো বিভণ্ডা চেতি ভাসাং

## সূত্র। প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালন্তঃ সিদ্ধান্তাবিরুদ্ধঃ পঞ্চাবয়বোপপন্নঃ পক্ষপ্রতিপক্ষপরিএহো বাদঃ॥১।৪২॥

অমুবাদ। কথা অর্থাৎ বিচার্য্য বিষয়ে বাদী ও প্রতিবাদীর বথানিয়মে উক্তি ও প্রত্যুক্তিরূপ বাক্যসন্দর্ভ ত্রিবিধ হয়;—(১) বাদ, (২) জল্ল এবং (৩) বিতথা।

সেই ত্রিবিধ কথার মধ্যে বাহাতে প্রমাণ ও তর্কের দ্বারা সাধন ও উপালম্ব সর্থাৎ স্বপক্ষ সংস্থাপন এবং পরপক্ষ সংস্থাপনের খণ্ডন হয় এবং বাহা সিদ্ধান্তের অবিক্রন্ধ এবং বাহাতে প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পূর্বেবাক্ত পঞ্চাবয়বের প্রয়োগ হয়, এমন যে পক্ষ প্রতিপক্ষ পরিগ্রহ অর্থাৎ বাহাতে একই পদার্থে পরস্পর বিক্রন্ধ ফুইটি ধর্ম্মের মধ্যে বাদী একটিকে এবং প্রতিবাদী অপরটিকে নিয়ম করিয়া স্বীকার করেন, এইরূপ যে বাক্যসন্দর্ভ, তাহা 'বাদ'।

বিবৃতি। বাদী ও প্রতিবাদীর বথাকীতি পরস্থার বাদপ্রতিবাদরূপ বিচার ছুই উদ্দেশ্তে হইতে পারে। একমাত্র তত্ত্বনির্বয়ের উদ্দেশ্তে অথবা ভর্নাভের উদ্দেশ্তে। তাহার মধ্যে বে বিচার কেবল তত্ত্বনির্বয়ের উদ্দেশ্তেই হয়, তাহার মাম "বাদ" এবং বে বিচার জ্বলাভের

১। তেন নির্ক্তির — পাণিনিপুত্র, বাসংক্র ক্রা নির্ক্ত ত্রান্তিক । — দিছাত্রকৌর্বা।

উক্তেশ্রে হয়, তাহার নাম "জ্র" ও "বিতপ্তা।" তথ্যগো বিতপ্তার বিতপ্তাকারী আত্মপক্ষ সংস্থাপন করেন না, কেবল পরপক্ষতাপনের অওনই করেন; জন হইতে বিতথার ইহাই দাত্র বিশেষ। গুরু প্রভৃতির সহিত কেবল তত্ত্ব নির্ণরের উক্তেপ্তে বাদ্বিচার হয়, স্মৃতরাং তাহাতে ব্বিগীবার গ্রাপ্ত নাই, মধ্যত্বেরও আবশ্রকতা নাই। বিগীযুর বিচার জল্প বা বিতপ্তা, ভাহাতে মধ্যস্থ আৰ্থ্যক। মধ্যস্থই দেখানে জয় ও পরাজ্যের ঘোষণা করেন। জন্ন ও বিতথায় বিচারক্ষম ছল প্রভৃতি অসহাত্তরও করিতে পারেন এবং সর্কবিধ নিপ্রহন্থানেরই উরেথ করিতে পারেন। কারণ, যে কোনরূপে যে কোন দিক দিয়া বিপক্ষকে পরান্ত করাই দেখানে বিচারক্ষরের উদ্দেশ্য থাকে। বাদবিচারে তাতা উদ্দেশ্য নতে; তাহার উদ্দেশ্য তত্বনির্ণয়, তাতরাং তাহাতে 'ছল' প্রাভৃতি অস্তত্ত্ব করা হয় না এবং করা ধায় না। এক মর্গে প্রযুক্ত বাকোর মন্ত মর্গ কল্পনা করিল। দোষ প্রদর্শন করাকে ছল বলে। বাদী নুতন কম্বল অর্থে "মব কম্বল" শব্দ প্রব্যোগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন,—"নম্নথানা কম্বল কোথায়, তাহা ত নাই," এরপ অস্তত্তর 'ছল'। এই ছল বিন প্রকার। প্রকারে আরও অনেক অসহতর আছে। দেওলির নাম 'জাতি'; তাহা চতুর্বিংশতি প্রকার। যাহার দারা বালী বা প্রতিবাদীর অজ্ঞতা বা ভ্রম প্রকাশিত হর অর্থাৎ যাহা বে কোনজপে যে কোন অংশে বাদী বা প্রতিবাদীর পরাজ্য হচনা করে, তাহাকে নিগ্রহখান বলে: এই নিগ্রহখান বাবিংশতি প্রকার। ইহার মধ্যে হেঝাভাস একপ্রকার নিগ্রহত্বান। বাদী বা প্রতিবাদী ধদি কোন হেম্বাভাদের বারা অর্থাৎ গাহা প্রকৃত খলে হেতু হয় না, তাহার হারা অনুমান করেন, তাহা হইলে তাঁহার বিপক্ষ বিচারক তাহা উল্লেখ করিবেন; -এ হেতু ঠিক হয় নাই, ইহা বুঝাইরা দিবেন। বাদবিচারেও ইহার উল্লেখ করিতে হইবে । কারণ, সেখানে তত্ত্ব নির্ণয় উক্তেপ্ত রহিয়াছে। বাহা তত্ত নির্ণয়ের অনুক্রল এবং বাহা উপেক্ষা করিলে দেখানে তত্ত নির্ণয়েরই ব্যাঘাত ঘটে তাহা দেখানে ক্থনই উপেক্ষা করা কর্তব্য নহে। গুরু-শিষ্যের বাদ-বিচার হইতেছে, গুরু আত্মার নিতাত্ত প্রতিপর করিতেছেন, আন্মা দেহাদি নছে—ইহা বুঝাইলেন, কিন্ত আন্মার নিতাত্ব সাধন করিতে ভ্ৰমবশতঃ বলিয়া ফেলিলেন—"আত্মা নিতা, বেহেতু তাহার রূপ নাই; বেমন আকাশ, কাল, দিক প্রভৃতি।" তথন তত্ত্বনির্ণয়ার্থী শিষ্য অবশ্রুই বলিবেন—এই হেডু ঠিক হয় নাই, ইহা হেড্রাভাস। কারণ, রূপ না থাকিলেই তাহা নিতা পদার্থ হইবে, এমন নিয়ম নাই। বাছতে রূপ নাই, বিশ্ব বায় নিতা পদার্থ নছে। গুরু যদি তখন বায়ুমাত্রকে নিতা বলিয়াই বদেন, তাহা হইলে উহা অদিদ্ধান্ত, ইহা শিব্য অবগ্রাই বলিবেন। কারণ, অপদিদ্ধান্ত বলিয়া বিচার করিয়া গেলে প্রকৃত বিষয়ে তম্বনির্ণয় ঘটিবে না; বাদবিচারে বে তত্ত্ব নির্ণয়ই উদ্দেশ্য। "অপসিভাস্ত" একটি "নিএহতান", বাদবিচারে তাহার উদ্রাবন আছে এবং হেল্বাভাগ মাতেরই উদ্রাবন আছে এবং স্থাবিশেবে আর ছই একটি নিপ্রহয়নের উদ্ভাবন আছে। জন ও বিভগার ভার বাদৰিচারে সর্কবিধ নিএহস্থানের উদ্ভাবন নাই, ছল ও জাতির একেবারেই কোন সংশ্রব নাই। বাদী ও প্রতিবাদী কেবল জন লাভের সাকাজ্ঞান জন বিচার করিলেও ঐ বিচার ভাল ভাবে

চলিলে উহার হারা অনেক সমরে মধাছের তত্তনির্ণর হইয়া যায়। এই নির্ণরই মহর্ষি গোতমের যোড়শ পদার্থের অন্তর্গত নির্ণর পদার্থ। ঐ নির্ণর মধাছের সংশয় পূর্বাক। বাদ্বিচারে নির্ণর জন্মপ নহে।

ভাষা। একাধিকরণস্থে বিরুদ্ধে ধর্মো পক্ষপ্রভিপক্ষে), প্রতানীকভাবাৎ, অন্ত্যাত্মা নান্ত্যাত্মেতি। নানাধিকরণস্থে বিরুদ্ধে ন পক্পতিপক্ষে, যথা নিত্য স্বাস্থ্যা স্থানিত্যা বৃদ্ধিরিতি। পরিগ্রহোহভূপে-গমব্যবস্থা। সোহরং পক্ষপ্রতিপক্ষপরিত্রহো বাদঃ। তক্ত বিশেষণং, ख्यान- उर्कमाध्याना स्थान स्यान स्थान स्यान स्थान स्य 'ক্রিয়ত ইতি। সাধনং স্থাপনা, উপালম্ভঃ প্রতিষেধঃ। তৌ সাধনোপালম্ভৌ উভয়োরপি পক্ষয়োর্ব্যভিষক্তাবসুবদ্ধে, যাবদেকে! নির্ভ একতরো ব্যবস্থিত ইতি, নিব্নন্তখোপালম্ভো ব্যবস্থিতস্থ সাধনমিতি। নিগ্রহ-স্থানবিনিয়োগাহাদে তৎপ্রতিষেধঃ। প্রতিষেধে কক্ষচিদভামু-खानार्थः "मिक्राखाविक्रक" हेि वहनम्। "मिक्राखमण्डारभेडा उनिताशी বিক্তম্ব" ইতি হেছাভাদত্ত নিগ্ৰহস্থানস্যান্ত্যকুজাবাদে। "পঞ্চাবয়বোপপন্ন" ইতি "হীনমন্তত্যেনাপ্যবয়বেন ন্যানং," "হেতুদাহরণাধিকমধিক"মিতি চৈতয়োরভারুজ্ঞানার্থমিতি। অবয়বেরু প্রমাণতর্কান্তর্ভাবে পৃথক্প্রমাণ-ভর্কগ্রহণং সাধনোপালম্ভব্যতিষঙ্গঞাপনার্থং, অন্তথোভাবপি স্থাপনাহেতুনা श्रद्धा वान देखि महार । अखरतनाश्रि চावत्रवमश्रकः श्रमानाम्पर्थः সাধ্যতীতি দুষ্টং, তেনাপি কল্পেন সাধনোপালম্ভো বাদে ভবত ইতি জাগয়তি। ছল-জাতি-নিগ্রহস্থান-সাধনোপালভো জয় ইতি বচনাদ্-বিনিএহো জল্প ইতি মাবিজ্ঞায়ি, ছলজাতিনিএহস্থানসাধনোপালম্ভ এব জল্লঃ, প্রমাণ-ভর্কসাধনোপালস্তে। বাদ এবেতি মাবিজ্ঞায়ীভ্যেবমর্থং পৃথক্-প্রমাণ-তর্কগ্রহণমিতি।

অনুবাদ। একাধারে অবস্থিত চুইটি বিরুদ্ধ ধর্ম্ম বিরুদ্ধতাবশতঃ পক্ষ ও প্রতিপক্ষ হইয়া থাকে, অর্থাৎ কোন একই পদার্থে বাদীর স্বীকৃত একটি এবং প্রতিবাদীর স্বীকৃত একটি—এই চুইটি পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্মকে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ বলে। (বেমন) আত্মা আছে এবং আত্মা নাই, (এথানে নিত্য আত্মার অস্তিত্ব পক্ষ এবং

তাহার নাস্তির প্রতিপক্ষ, আবার নিত্য আত্মার নাস্তিত্ববাদীর নাস্তিত্ব পক্ষ, অস্তিত্ব প্রতিপক )। বিভিন্ন আধারে স্থিত বিরুদ্ধ ধর্মাবর পক্ষ ও প্রতিপক্ষ হয় না, যেমন আত্মা নিত্য, বুদ্ধি অনিতা, ( এখানে এক আত্মারই অথবা বুদ্ধিরই নিত্যত্ব ও অনিত্যৰ বলা হয় নাই; স্তুতরাং উহা বিরুদ্ধ না হওয়ায় পক্ষ ও প্রতিপক্ষ হইবে না )। পরিগ্রহ বলিতে (এখানে) স্বীকার ব্যবস্থা, অর্থাৎ এই পদার্থ এই প্রকারই হইবে, এই প্রকার হইবে না, এইরূপে স্বীকারের নিয়ম। সেই এই পক্ষ-প্রতিপক্ষ-পরিগ্রহ অর্থাৎ যাহাতে পূর্বেবাক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষের নিয়মবন্ধ স্বীকার থাকে, এমন বাক্যদন্দর্ভ 'বাদ'। তাহার বিশেষণ প্রমাণতর্ক-সাধনোপালম্ব, ( অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত পক্ষ-প্রতিপক্ষ-পরিগ্রহ ত্রিবিধ কথাতেই আছে, উহাই কেবল বাদের লক্ষণ হয় না. এ জন্ম ঐ বাদলকণে মহযি বিশেষণ বলিয়াছেন-প্রমাণভর্ক-সাধনোপালন্ত, ) প্রমাণের হারা এবং তর্কের হারা এই বাদবিচারে সাধন এবং উপালম্ভ করা হয়। সাধন বলিতে স্থাপন অর্থাৎ স্বপক্ষ সংস্থাপন, উপালম্ভ বলিতে প্রতিষেধ অর্থাৎ পরপক্ষ স্থাপনের খণ্ডন। সেই সাধন ও উপালন্ত এই ছুইটি উভয় পক্ষেই ব্যতিহক্ত অর্থাৎ পরস্পর মিলিত এবং অনুবন্ধবিশিষ্ট হইবে। (ঐ উভয়ের অমুবন্ধ কি, তাহা বলিতেছেন) যে পর্যান্ত একটি নিবুত্ত হইবে, একটি বাবস্থিত হইবে। নিরুত্তের সম্বন্ধে উপালস্ত, ব্যবস্থিতের সম্বন্ধে সাধন হইবে।

জন্নে নিগ্রহস্থানের বিনিয়োগবশতঃ অর্থাৎ ইহার পরবর্তী সূত্রে জন্ন নামক বিচারে নিগ্রহস্থানের উদ্ভাবন করিবার বিধি থাকায় বাদবিচারে তাহার নিষেধ হয় অর্থাৎ বাদবিচারে নিগ্রহস্থানের উদ্ভাবনের নিষেধ বুঝা বায়। নিষেধ হইলেও কোন নিগ্রহস্থানের অনুজ্ঞার জন্ম অর্থাৎ বাদবিচারেও কোন কোন নিগ্রহস্থানের উদ্ভাবন করিতে হইবে, ইহা সূচনা করিবার জন্ম (এই সূত্রে) "সিদ্ধাস্তা-বিরুদ্ধ" এই কথাটি বলা হইয়াছে। সিদ্ধাস্তরূপে স্বীকার করিয়া তাহার বিরোধী অর্থাৎ যে পদার্থ স্বীকৃত পদার্থের বিরোধী, এমন পদার্থ বিরুদ্ধ এই সূত্রবশতঃ (২।২।৬ সূত্র) বাদবিচারে হেডাভাসরূপ নিগ্রহস্থানের অনুজ্ঞা হইয়াছে স্বর্ধাৎ মহিষ এই সূত্রে "সিদ্ধাস্তাবিরুদ্ধ" এই কথার দারা সূচনা করিয়াছেন যে, বাদবিচারে হেডাভাসরূপ নিগ্রহস্থানের উদ্ভাবন করিতে হইবে।

অন্যতম অবয়বশূন্য বাক্য ন্যুন অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের কোন একটির প্রয়োগ না করিলেও ন্যুন নামক নিগ্রহস্থান হয় এবং হেতুবাক্য অথবা উদাহরণবাক্য একটির অধিক হইলে অধিক নামক নিগ্রহস্থান হয়। এই ছই সুত্রোক্ত (৫ আঃ, ২ আঃ, ১২।১০ সূত্র ) নান এবং অধিক নামক ছুইটি নিগ্রহস্থানের অনুজ্ঞার জন্ত অর্থাৎ বাদবিচারে ঐ ছুইটিরও উদ্ভাবন করিতে হুইবে, ইহা সূচনা করিবার জন্ত ( মহযি এই সূত্রে ) পঞ্চাবয়বোগপর এই কথাটি বলিয়াছেন।

লবয়বগুলিতে প্রমাণ এবং তর্কের অন্তর্ভাব থাকিলেও অর্থাৎ যদিও সূত্রে পঞ্চাবয়বোপপন্ন এই কথা বলাতেই প্রমাণ ও তর্কের কথা পাওয়া যায়, তথাপি সাধন ও উপালত্ত্বের ব্যতিষত্ব জ্ঞাপনের জন্ম অর্থাৎ উভয় পক্ষেই ঐ উভয়ের সন্ধন্ধ থাকা আবশ্যক, ইহা বুঝাইবার জন্ম (সূত্রে) পৃথক করিয়া প্রমাণ ও তর্কের গ্রহণ হইয়াছে। অন্যথা সংস্থাপনের হেতুর দারা প্রবৃত্ত (প্রকাশিত) উভয় পক্ষও বাদ হউক, অর্থাৎ বেখানে বাদী ও প্রতিবাদী কেবল স্বন্ধ পক্ষের সংস্থাপন করিয়াছেন, কেহ কোন পক্ষের সংস্থাপনের খণ্ডন করেন নাই, সেখানে সেই সংস্থাপনও বাদ হইয়া পড়ে। বস্তুতঃ কেবল সংস্থাপন বাদ হইবে না, উভয় পক্ষে সংস্থাপনের নায় উভয় পক্ষে তাহার খণ্ডনও হওয়া চাই, ইহা সূচনা করিবার জন্মই মহন্দি বিশেষ করিয়া এই সূত্রে প্রমাণ ও তর্কের উল্লেখ করিয়াছেন।

পরস্ত প্রমাণগুলি অবয়বসম্বন্ধ বাতীতও অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বরূপ ন্যায়বাক্যের প্রয়োগ না করিলেও পদার্থ সাধন করে, ইহা দেখা যায় অর্থাৎ ইহা অমুভব
সিন্ধ, এ কথা অস্মীকার করা যায় না। সেই কল্লের দ্বারাও অর্থাৎ পঞ্চাবয়বযুক্ত
হইয়া বাদ হয়, ইহা প্রথম কল্ল, পঞ্চাবয়বনুন্ত হইয়াও বাদ হয়, ইহা দ্বিতীয় কল্ল;
এই দ্বিতীয় কল্লেও বাদবিচারে সাধন এবং উপালম্ভ হয়, ইহা জানাইয়াছেন,
অর্থাৎ মহর্ষি এই বাদলক্ষণ-সূত্রে পঞ্চাবয়বোপপল্ল, এই কথা বাললেও পৃথক্ করিয়া
প্রথমেই যে "প্রমাণতর্ক-সাধনোপালম্ভ" এই কথাটি বলিয়াছেন, তাহার দ্বারা ইহাও
বৃথিতে হইবে যে, পঞ্চাবয়বমুক্ত না হইলেও প্রমাণতর্ক-সাধনোপালম্ভ হইলে অর্থাৎ
বাদবিচারের অন্যান্ত লক্ষণ থাকিয়া পঞ্চাবয়ব সম্বন্ধ না থাকিলেও তাহা বাদ হইবে,
মহর্ষি ঐ কথার দ্বারা ইহাও সূচনা করিয়াছেন।

পরস্ত ছল, জাতি ও নিগ্রহন্থানের দারা সাধন ও উপালন্ত ঘাহাতে হয়, তাহা জল্ল, এই কথা (জল্লসূত্রে) আছে বলিয়া জল্ল নিগ্রহশুন্ত অর্থাৎ বাদবিচারে যে সকল নিগ্রহন্থান উদ্ভাব্য, জল্লে সেগুলি নাই, ইহা না বুঝে। বিশদার্থ এই যে, ছল, জাতি ও নিগ্রহন্থানের দারা সাধন ও উপালন্ত যাহাতে হয়, তাহাই জল্ল, প্রমাণ ও তর্কের দারা সাধন ও উপালন্ত ঘাহাতে হয়, তাহা বাদই, ইহা না বুঝে অর্থাৎ বাদস্থলীয় নিগ্রহন্থান জল্লে নাই, জল্লস্থলীয় নিগ্রহন্থান বাদে নাই, ইহা কেছ না বুনে, এই জন্ম পৃথক্ করিয়া (এই সূত্রে) প্রদাণ ও তর্কের গ্রহণ হইয়াছে (অর্পাৎ সূত্রে অতিরিক্ত কচনের দ্বারা ইহাও বলা হইয়াছে যে, বাদস্থলীয় নিগ্রহ-স্থানও জন্তে আছে, জল্পহলীয় নিগ্রহস্থানবিশেষও বাদে আছে)।

টিখনী। ভাষত্তকার মহামূনি গোতম প্রথম আহিকের হারা প্রমাণ হইতে নির্ণয় পর্যান্ত ( আর ও আয়াস্ক ) পনার্থের লক্ষণ বলিয়া অবশিষ্ট বাদ হইতে নিপ্সহস্থান পর্যান্ত পদার্থগুলির লক্ষণ বলিতে দ্বিতীয় আহ্নিক বলিয়াছেন। ইহাতে প্রদন্ধতঃ ছলের পরীক্ষাও করিয়াছেন; তন্মধ্যে প্রথম পদার্থ বাদ। মহবি দিতীয় আভিকের প্রথমেই সেই বাদের লক্ষণ বলিয়াছেন। কিন্তু একটি সূত্র একটি প্রকরণ হয় না, প্রকরণ ভিন্নও এছ হয় না, এই কথা মনে করিয়া ভাষ্যকার বাদ-শক্ষণ-স্থারের অবতারণা করিতে বলিয়াছেন বে, "কথা তিনটি –বাদ, জল্ল ও বিতপ্তা"। ভাষাকারের গুড় তাংপর্য্য এই বে, বাদ, জন ও বিতগু। —এই তিনটির নাদ 'কথা'। ঐ তিন প্রকার ভিন্ন আর কোন প্রকার কথা নাই—সামান্ততঃ 'কথা' বলিলে ঐ তিনটিকেই বৃথিতে হইবে। ঐ ত্রিবিধ কথার পৃথক পৃথক তিনটি বিশেষ লকণ-স্ত্রই মহর্ষির একটি প্রকরণ। উহার নাম "কথালন্ধ-প্রকরণ"। কথাহরপে ঐ তিনটিই এক, স্থতরাং ঐ তিনটিকে গইয়া একটি প্রকরণ অনস্কতও নহে। উদ্যোতকর এখানে বলিরাছেন বে, ভাষ্যকার কথামাত্রই ত্রিবিব, এইরপ নিরম বলেন নাই। তিনি বিচার-বন্তর নিরম বলিরাছেন। বে বস্তু বিচার করিতে হই 💨 তাহা বাদ, জন্ন, বিভঞা, এই তিন প্রকারেই বিচার করিতে হইবে, এতন্তির আর কোন প্রকারে বস্ত বিচার হর না, ইহাই ভাষাকারের তাৎপর্য্য। তাৎপর্যানীকার্কার উদ্যোতকরের তাংপর্য্য বর্ণনার বলিয়াছেন যে, বখন "বৃহং-কথা" প্রভৃতি ভাষ্যকারোক্ত ত্রিবিধ কথার অন্তভূতি নহে, তখন কথা মাত্রই ত্রিবিধ, ইহা ভায়্যকার বলেন নাই। বিচার্য্য বিষয়ে একাধিক বক্তার যে বাক্য-সন্দর্ভ, তাহাই ভাষ্যকারের ঐ কথা শব্দের অর্গ এবং তাহাকেই তিনি ত্রিবিধ বলিয়াছেন। তার্কিকরকাকার প্রভৃতিও এই "কথা"র ঐরপ লকণ বলিরাছেন। কথা শব্দ মহর্দির সূত্রে নাই, উহা ভাষাকারের কথা, এই কথা কোন গ্রন্থকারও লিখিয়াছেন; কিন্ত এ কথা সত্য সহে। ভাষ্যকার মহর্ষির স্ত্র হইতেই যথোক্ত অর্থেই "কথা" শব্দ পাইরা, তারাই এখানে ব্যবহার করিয়ান ছেন এবং মহর্বিপ্রোক্ত সেই কথা কি, তাহা এখানে বলিরাছেন। ত্রিবিধ কথাতেই পক্ষ ও প্রতিপক থাকে। বাদী বাহা প্রতিপর করিবেন, সেই পদার্থটি বাদীর পক্ষ এবং প্রতিবাদীর তাহা প্রতিপক্ষ। প্রতিবাদী বাহা প্রতিপন্ন করিবেন, দেই পদার্গটি প্রতিবাদীর পক্ষ এবং বাদীর তাহা প্রতিপদ। বিরোধী বাক্তিবসকেও অর্গাৎ বাদী ও প্রতিবাদীকেও পরস্পর পক ও প্রতিপক্ষ বলা হয়, কিন্ত ঐ বিরোধিত্ব বা বিরুদ্ধ ধর্মবর্শতঃ বিরুদ্ধ ধর্মান্বয়ই এখানে পক্ষ ও

বিঠারবিবয়ে। নানাবকুকো বাকাবিতর:।
 কথা ওকাঃ বর্জানি প্রাহক্তরারি কেচন।—তার্কিকাকা।

বার্থানাস্থাৎ কথাভিজেলো বিকেশ: ।—ভারত্ত্র, করা, ২মাঃ, ১৯ ত্ত্র।
 সিদ্ধান্তনভূগেভানিংমাৎ কথাপ্রসংকাহগদিদ্ধান্তঃ।— ঐ, ২৩ ত্ত্র।

প্রতিপক শক্ষের বারা অভিহিত হইরাছে। তাৎপর্যানীকাকার ভাষাকারোক্ত বিরুদ্ধ ধর্মাহয়কেই স্থাকারোক্ত পক্ষ ও প্রতিপক শক্ষের মুখ্যার্থ বিলয়ছেন (নির্মন্ত্রভাষা টিপ্লনী প্রভিন্ন)। বাদী বলিনেন — আয়া আছে আর্গাং দেহাদি ভিন্ন নিতা আয়া আছে; এই কথার ছারা বুঝাং পেল, আয়ার নিতার-ধর্মাই বাদীর পক্ষ। প্রতিবাদী নৈরায়্যাবাদী বৌদ্ধ বলিনেন — আয়া নাই প্রতিবাদীর পক্ষ। তাহা হইলে আয়ার অনিতার-ধর্মাই প্রতিবাদীর পক্ষ। তাহা হইলে আয়ার অনিতার-ধর্মা বাদীর প্রতিপক্ষ এবং আয়ার নিতার-ধর্মা প্রতিবাদীর প্রতিপক, ইহাও বুঝা গেল। নিতার ও অনিতার, এই গুইটি ধর্মা আয়ার পকে বিকৃদ্ধ; এক আয়াতে ছুইটি ধর্মা কথনও থাকিতে পারে না। আয়াতে নিতারই থাকিবে, অথবা অনিতারই থাকিবে। আয়াতে নিতার ও অনিতার্ত্রলপ ছুইটি পক্ষ ও প্রতিপক্ষ লইরা উত্তর বাদীর বিচার উপস্থিত হয়। কিন্তু যদি এক্ষন বলেন, আয়া নিতা আয় অপর বাদী বলেন, বৃদ্ধি অনিতা, তাহা হইলে দেখানে উহা লইরা কোন বিচার উপস্থিত হয় না। কারণ, আয়া নিতা হইলেও বৃদ্ধি অনিতা হইতে পারে। আয়ার নিতার এবং বৃদ্ধির অনিতাকে পক্ষ-প্রতিপক্ষ ভাব নাই। বিভিন্ন ধর্মাতে বিকৃদ্ধ ধর্মাত পরস্পর বিকৃদ্ধ ছুইটি ধর্মাকে বিভিন্ন বাদী উরেথ করিলে তাহাই পক্ষ ও প্রতিপক্ষ হয় না, বিকৃদ্ধ না হইলেও তাহা পক্ষ ও প্রতিপক্ষ হয় না। এককালে একই হয়্মাতে পরস্পর বিকৃদ্ধ ছুইটি ধর্মাকে বিভিন্ন বাদী উরেথ করিলে তাহাই পক্ষ ও প্রতিপক্ষ হয় না। বিকৃদ্ধ হয় বিচার্মা বিবন্ধ হয়্মা গাকে।

প্রকার মহর্ষি এই "পক্ষ-প্রতিপঞ্জ-পরিগ্রহ" বলিরা বাদের লক্ষণ বলিরাছেন। স্ত্রকারের পরিগ্রহ শব্দের ব্যাখ্যার ভাব্যকার বলিরাছেন, "অভ্যুপগমবাবহা"। অভ্যুপগম বলিতে স্বীকার, ব্যবহা বলিতে নিয়ম; ভাহা ইইলে উহার হারা বুঝা গেল— স্বীকারের নিয়ম। এই পদার্থ এইরপই, ইহার অক্সরুপ নহে, এইরপভাবে স্বীকার বা নিশ্চরের নিয়মই স্বীকারের নিয়ম বা নিয়মবদ্ধ স্বীকার। উহাই ভাব্যকারের মতে স্ত্রোক্ত পরিগ্রহ শব্দের অর্থ। পূর্বোক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষের ঐ পরিগ্রহ অর্থাৎ স্বীকারের নিয়ম বা নিয়মবদ্ধ স্বীকার বাহাতে থাকে, ভাহা বাদ, ইহাই ঐ কথা হারা বুঝিতে হইবে। অর্থাৎ স্ক্রে "পক্ষ-প্রতিপক্ষ-পরিগ্রহ" এই বাকা বছরীহি সমান বুঝিতে হইবে।

কিন্ত কেবল ঐ মাত্রই বাদের লক্ষণ বলা যান্ত্র না কারণ, পূর্কোক্ত পল্ল-প্রতিপক্ষের পরিএই জন্ন ও বিতওাতেও থাকে। বিতওান বিতওাকারী স্বপক্ষের সংখাপন না করিলেও তাহার স্বপক্ষের একটা স্বীকার আছেই, এ জন্ত নহবি ঐ বাধ-লক্ষণে বিশেষণ বলিয়াছেন,—"প্রমাণতর্ক-মাধনোপাজন্ত"। প্রমাণের হারা এবং তর্কের হারা মাধন ও উপালন্ত বাহাতে হয়, তাহাই প্রমাণতর্ক-মাধনোপালন্ত। সাধন বলিতে স্বপক্ষের সংখাপন এবং উপালন্ত বলিতে ঐ সংখাপন বা সাধনের পঞ্জন। বাদী সাধন করিলে, প্রতিবাদী ঐ সাধনেরই গ্রুন করেন। বাদীর পক্ষ সেই প্রধাণিতির বস্ততঃ থণ্ডন হয় না, এ জন্ত উপালন্ত বলিতে স্বর্গতেই সাধনেরই গণ্ডন ব্রিতেই হয়।

ভাষণাধিককার উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, উপাদ্যন্ত ব্ভতঃ সাধনেরও হয় না। স্বর্ণক দংস্থাপনই সাধন, উহা বাকা, তাহার খণ্ডন হইবে কিরুপে ? সে বাকা তাহার প্রতিগাদ্য প্রকাশই করিবাছে, তদিবরে তাহার সাদর্থ্য নত করা যার না। এ উপান্ত বস্তুত: সেই বান্যবাদী পুক্ষের। বাদী বা প্রতিবাদীর নিগ্রহই তাহার উপান্ত, তাহা তাহাদিগের সাধন-বাব্যকে অবনম্বন করিবাই করিতে হর, এ জন্ত সাধনের উপান্ত বলা হইরাছে। সাধনের উপান্তই বা হতে বলা হইরাছে কৈ প পক্ষের সাধন এবং প্রতিপক্ষের উপান্তই হতের দারা বুবা। যার, এ জন্ত ভারবার্তিককার বিনিয়াছেন বে, "প্রতিপক" পদার্থটি যথন উপান্তের অযোগ্য, তখন হতের দারা ত হা বুবা। বার না,তাহা বুবিলে ভূন বুবা। হইবে। হতের বে "প্রমাণ-তর্কনাবনোপাল্ড" এইরূপ বাহাটি আছে, উহার দারা "প্রমাণ-তর্কনাবন" এবং "প্রমাণ-তর্কনাধনোপাল্ড" এইরূপ বাহায় করিব। প্রেরিজ অর্থ বুবিতে হইবে। জন্ম বুবিতে হইবে। ক্ষাং বি হলে মধ্যপদলোপী বছরীহি সমাদ বুবিতে হইবে। সমানে একটি "সাধন" শব্দের লোপ হইরাছে। কোন ভাষ্যপুত্রকে অতিরিজ্ঞ ভাষ্য পাঠের হারা এইরূপ ব্যাখ্যারও আভাস পাঙ্যা যার।

দে বাহা হউক, এখন প্রায় এই বে, স্কর্ষি এই বিশেষণের দারা জয় ও বিতপ্তা হইতে বাদের বিশেষ কি বলিলেন ? এতছ্বরে ভাষবার্ত্তিককার বলিরাছেন বে, বাদে প্রমাণ এবং তর্কের স্বারাই সাধন ও উপালম্ভ হয়; এই নিয়মই মহর্বির বিবক্ষিত। জ্ল ও বিতপ্তাতে ছল ও জাতির ঘারাও উপালম্ভ হয়, বাদে তাহা হয় না; স্কুতরাং মহর্ষির ঐ বিশেষণের দারা জল ও বিভণ্ডা বাদগলপাক্রান্ত হয় নাই। যদিও কোন জল-বিচারে কেবল প্রমাণ ও তর্কের দারাই নাধন ও উপান্ত হইতে পারে, চল ও জাতির কোন উল্লেখ না করিয়াও জন্ম-বিচার হয়, তথাপি জন্ন ও বিতপ্তা হল ও জাতির বারা উপালস্থের যোগ্য, তাহাতে উহা ক্রিলে করা যার; এ জন্ত তাদুশ জন্নবিশেষ বাদলকণাক্রাস্ত হইবে না। অর্গাৎ যাহা প্রমাণ ও তর্কের দারাই দাবন ও উপালম্ভের বোগা, তাহাই বাদ ; এই পর্যান্তই মহর্ষির ঐ কথার তাংগর্যার্গ বুঝিতে হইবে। যদিও তর্ক নিজে কোন প্রমাণ নহে, তাহা হইলেও প্রমাণের বিষয়-বিবেচক হইয়া প্রমাণের অন্ধপ্রাহক অর্থাৎ প্রমাণের বিশেষ সহকারী হন। বিচারত্বলে তর্ক দারা বিবেচিত বিষয়ই প্রমাণ নির্দারণ করে, এ জন্ম এই স্থানে প্রমাণের সহিত তর্কেরও উল্লেখ হইয়াছে। এখন কৰা এই বে. ভূত্ৰে দিল্লান্তাৰিক্তন এবং পঞ্চাৰন্তবোপপন্ন, এই ছুইটি কথাৰ আৰু প্রব্রোজন কি ? বাদের লক্ষণে ঐ ছইটি কধার কোনই প্রয়োজন দেখা বায় না। এতছ্ভরে ভাষ্যকার বলিষ্ট্নে বে, পরত্তে জলবিচারে নিগ্রহানের ছারা সাধন ও উপালভের কথা থাকায়, এই স্ত্রোক্ত বাদ্বিচারে কোন নিপ্তাহারে উদ্ভাবন নাই কর্থাৎ বাদ্বিচারে উহা নিষিদ্ধ, ইহা বুঝিতে পারে, এই জন্ত মহর্ষি এই হতে ঐ ছুইটি কথার ছারা স্চনা করিয়াছেন বে, রাদ্বিচারেও জোন কোন নিগ্রহ্খনের উদ্ভাবন করিবে। উদ্যোতকর বলিয়াছেন বৈ, বধন বাদ-বিচারেও উপান্তের কথা আছে, এই সূত্রে ভাছা বলা হইরাছে, তথন বাদবিচারেও নিগ্রহ্থানের উদ্ভাবন কর্ত্বা, ইহা বুঝা খায়। তবে উহার বারা বাববিসারে সমস্ত নিগ্রহ্থানই উদ্ভাব্য, ইহাও ব্ৰিতে পাবে, এ জন্ত মহৰ্থি এই স্থাত্ত সিদ্ধান্তাবিক্ত এবং পঞ্চাবন্ধবোপপন, এই চুইটি কথা বলিয়া বাদবিচারে সমত্ত নিগ্রহস্থান উদ্ভাব্য নহে, নিগ্রহস্থানবিশেষই উদ্ভাব্য, এইরূপ নিয়ম

স্তনা করিবছেন। সিন্ধান্তাবিক্তন, এই কথার হারা বাদবিচারে হেঝান্তাকণ নিপ্রহন্তানের উদ্ভাবন কর্ত্বরা, ইহা স্থাচিত হইরাছে, ইহা ভাষ্যকার বাদ্যাছেন। উল্যান্তকর ইহার প্রতিবাদ করিবছেন লে, স্থান পঞ্চাব্যবাপপর, এই কথার হারাই বাদবিচারে নান, অধিক এবং হেঝান্তান নানক নিগ্রহ্থানের উদ্ভাব্যতা স্থাচিত হইরাছে। কারণ, "অবরববৃক্ত" এই কথা বাগিলে "অবরবাভাদ" থাকিবে না, ইহা বুঝা নার। তাহা হইলে হেয়াভাদ থাকিবে না, ইহাই বুঝা বাহা। কারণ, অবরবাভাদ প্রয়োগ করিলে দেখানে হেয়াভাদেরই প্রয়োগ হয়। স্থাত্রাং বাহা মহর্ষির অল্ল কথার হারাই পাওয়া প্রিয়াছে, দিলান্তাবিক্তন এই কথার হারা আবার আহারই স্থচনা করা নির্মাক, তাহা মহর্ষি করেন নাই। তবে স্থাত্র দিলান্তাবিক্তন, এই কথা বলার প্রয়োজন কি 

থাত্রহার বাধানারগণ ও উদ্যোত্তকর বলিয়াছেন বে, অপদিন্ধান্ত নামক নিপ্রহ্ম বাদবিচারে অবশ্য উদ্ভাব্য, ইহা স্থচনা করিবার জন্মই মহর্ষি স্থান্ত ঐ কথাটি বলিয়াছেন। পরবার্ত্তী ব্যাধানারগণও উদ্যোত্তরের এই ব্যাধ্যাকেই সংগত বলিনা গ্রহণ করিরাছেন।

ভাষ্যকারের অভিপ্রায় ইহাই মনে হয় যে, স্থোক্ত পঞ্চাব্যবোপপন্ন, এই কথার ঘারা, হেৰাভাদরাপ নির্গ্রহান বাদ্বিচারে উদ্ভাব্য, ইহা মহজে বুঝা বাম না। পরস্ক পঞ্চাব্যবোগণন এই কখাটি মহবি বাদবিচারমাতেই বলেন নাই। পঞ্চাবয়বশুয়া হইয়াও বাদবিচার হইতে পারে, ইহা ভাত্যকারের কথায় পরে বাক্ত হইবে। সিদ্ধান্তাবিকল্ক, এই কথাট নহবি বাদবিচার-মাত্রেই বলিয়াছেন। হেঝাতাদক্ষণ নিগ্রহত্বান বাদ্যাত্রেই উদ্ভাব্য, ইহাই বখন মহর্ষি স্থতনা করিবেন, তথন বুখা বার, (বাদবিচারমাত্রেই মহবি যে সিদ্ধান্তাবিকন্ধ এই কথাটি বলিয়াছেন, সেই) সিদ্ধান্তাবিকল এই কথাটির ঘারাই তাহা স্চনা করিয়াছেন। সিদ্ধান্তাবিকল, এই কথার ঘারা তাহা কিল্লপে বুঝা নাম ? এই জন্ম ভাষ্যকার এখানে তাহা বুঝাইবার জন্মই মহর্দি গোতমের বিকল্প নামক হেল্কাভাদের লকণ হতাট উদ্ধৃত করিবাছেন। ভাষাকারের তাৎপর্যা এই বে, ৰাহা স্বীকৃত সিদ্ধান্তের বিরোধী, মহর্ষি তাহাকে বিকৃত্ধ নামক হেত্বাভাগ বনিয়াছেন এবং এই সূত্রে দিনাস্তাবিকত এইনপ বাকা প্রয়োগ করিয়াছেন। দিনাস্তাবিকত, এই কথার দারা বুঝা বার, ৰাদ্বিচারে দিল্লান্তবিরোধী কিছু বলা যাইবে না, তাহা বলিলে প্রতিবাদী তাহার অবশ্র উপ্তাবন করিবেন। উল্যোতকর মহর্বি-কৃথিত বিক্লম হেমাভাসের লক্ষণ হত্তের বেরুপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ভাষতে হেশ্বভাগনাত্ৰই দিশ্বভিবিরোধী। হেশ্বভাগনাত্ৰই বিক্ল নামক হেশ্বভাদের দানাত লকণ আছে, অৰ্থাৎ হেৱাভাবদাত্তই "বিক্ত"। তাহ ইইলে ভাব্যকার মহবির বিক্তম নামক হেখাভাসের লক্ষণ্ড্রট উদ্ধৃত করিয়াও সমস্ত হেখাভাসকে গ্রহণ করিতে পারেন। এবং এই দ্বে দিল্লান্তাবিক্ল, এই কথার নারা দিলান্তবিরোধী অর্থাং হেলান্তানমাত্রই বাদবিচারে উদ্ভাৰন কৰিতে হইবে, ইহা স্চিত হইৱাছে, এ কণাও বলিতে পাৰেন। ভাৰ্যকাৰ ভাহাই বলিয়াছেন ( ২।২।৬ ত্ত এইবা )। বস্ততঃ নে দক্ল নিগ্ৰহ্খনের উদ্ভাবন না করিলে বাদ্রিচারে তত্তনিপ্রেরই ব্যাঘাত হয়, সেই সমস্ত নিগ্রহন্তানই বাদবিচারে উত্তাবন করিতে হইবে; স্বতরাং হেৰাভানের ভার অপসিদাস্ত নামক নিগ্রহগানও বাধবিদারে অব্যা উদ্ভাব্য । ভাষ্যকার অপ-

দিন্ধান্তের নাম করিয়া দে কথা না বলিলেও এই স্ত্রে দিন্ধান্তাবিক্তক, এই কথার হারা তাহাও স্থতিত হইয়ছে, দিন্ধান্তাবিক্তক এই কথার হারা তাহা সহজেই বুঝা নাম। ভারাকার মহর্ষির ঐ কথার প্রনোজন ব্যাখ্যা করিছে বেটি গুড় প্রয়োজন, শেষে তাহারই স্পষ্ট ব্যাখ্যা করিয়ছেন। বাদবিচারে কোন্ কোন্ নিগ্রহশ্বান উত্তাব্য, তাহাবিগের সকলের নামোরেধ করা এখানে কর্ত্তব্য মনে করেন নাই। মহর্ষি-স্ত্রে ব্যাখ্যায় স্ত্রোক্ত দিন্ধান্তাবিক্তক, এই কথার একটি প্রয়োজন ব্যাখ্যা করাই তিনি কর্ত্তব্য মনে করিয়া তাহাই করিয়াছেন; তাহাতে অপদিন্ধান্ত নামক নিগ্রহশ্বান ভাষাকারের মতে বাদবিচারে উত্তাব্য নহে, ইহা বুঝিতে হইবে না।

প্রথম ক্রভাব্যেও ভাষাকার হেরাভাসের পৃথক উল্লেখের প্রান্ধন বর্ণনার বাদবিচারে হেরাভাসরূপ নিপ্রহন্থানের উদ্ধাবন কর্ত্তবা, ইহা বলিয়াছেন। দেখানে ভাষ্যকারের ঐ কথার দারা ন্ন, অধিক ও অপসিদ্ধান্থরূপ নিগ্রহন্থানেরও বাদবিচারে উদ্ধাবন কর্ত্তব্য, বৃথিতে হইবে; কেবল হেরাভাসেরই উদ্ধাবন কর্ত্তব্য, ইহা বৃথিতে হইবে না। এইরূপে তাৎপর্য্যাঞ্জাকারও ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের কোন একটি না বলিলেও ন্ন নামক নিগ্রহখন হয় এবং হেতু ও উদাহরণ-বাক্য একের অধিক বলিলে অধিক নামক নিগ্রহখন হয়। ভাষাকার এই ছইটি নিগ্রহখনের মহর্ষিপ্রোক্ত লক্ষণ-হয়ে উজ্বত করিয়া বলিয়াছেন য়ে, এই ছইটিরও বাদবিচারে উদ্ধাবন কর্ত্তব্য, ইহা স্প্রচনা করিতে সহ্যি পঞ্চাবয়বোপপয়, এই কথা বলিয়াছেন। অবশু পঞ্চাবয়বযুক্ত বাদবিচারেই এ কথা বলা হইয়াছে; দেখানেই উহা সম্ভব। পরবর্তী রুভিকার বিখনার প্রভৃতি বাদবিচারে নৃন ও অধিক নামক নিগ্রহখনের উদ্ধাবন স্থীকার করেন নাই। তাহারা বলিয়াছেন য়ে, উহা বখন প্রমাণের নাম নহে, উহা বক্তার দোখ, তখন বক্তার অক্তান্ত দোবের ভার উহাও বাদবিচারে ধর্তব্য নহে। একটা হেতুবাক্য বা উদাহরণ বাক্য বেশী বলা হইলে অববা একটা অবয়ব না বলিলে, তাহাতে তত্বনির্গরের আদে বাব কি ?

প্রাচীন মত সমর্থনে উলোভকর বলিয়াছেন বে, অবর্থগুলি প্রমাণ না হইলেও প্রমাণন্ত্র বলিয়া প্রমাণ সদৃশ। স্থতরাং অবর্ধের ন্যুনতা বা আঘিকা কোন প্রমাণভ্রমবশতওও হইতে পারে, এ জন্ত বাদবিচারেও তাহার উল্লেখ করিতে হইবে। বেমন বাদবিচারে এক পক্ষপ্রত হেতু-বৃদ্ধিতেই হেছাভাগ প্রয়োগ করেন এবং সেই জন্তই বাদবিচারে তাহার উল্ভাবতা আছে। প্রমাণের দোব না দেখাইলে তখনিশ্চয়েরই ব্যাঘাত হয়। তজ্ঞাপ ন্যুন, অবিক ও অপদিছাত্ত প্রমাণ না হইলেও হেছাভাসের ভার সাধ্যসাধনের জন্ত প্রযুক্ত হওয়ায়, উহারা প্রমাণ সদৃশ; স্থতরাং উহারিগেরও উল্ভাবন বাদবিচারে কর্তব্য। বাদবিচারে নিজের বক্তব্যাট প্রতিপাদন করিতে না পারাই নিপ্রহ; সেথানে পরাজয়রূপ নিগ্রহ নাই। জিগীবা না থাকার বাদবিচারে পরাজয়রূপ নিগ্রহ হয় না।

পঞ্চাবরবের প্রয়োগ করিলেই। প্রমাণ ও তর্কের হারা সাবনাদি করা হয়। কলকবা, পঞা-ব্যবোপশন, এই কথার হারাই প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালন্ত, এই কথা পাওরা বায়। আবার প্রমাণতর্ক-সাধনোপালম্ভ, এই কথা কেন ? অথবা প্রমাণ ও তর্কের উল্লেখ কেন ? কেবল সাধন ও উপানম্ভের কথা বলিলেই হইত ? পৃথক্ করিয়া আবার প্রমাণ ও তর্ক শব্দের প্রবোজন কি ? অবস্তু কেবল প্রমাণ ও তর্কের ছারাই বেখানে দাবনাদি হইবে, ধাহাতে ছল ও জাতির কোন সংস্রব নাই অথবা ভাষার বোগ্যভাই নাই, এইরূপ ব্যাধ্যা প্রমাণ ও ভর্ক শব্দের গ্রহণ করিলেই হইতে পারে এবং তাহাই মহবির ঐ কথার তাৎপর্যার্থ। নচেৎ পঞ্চাৰয়বোপণর, এই কথার ছারাই প্রমাণতর্কনাখনোপালন্ত ব্বিতে হুইলে, জ্লবিচার হুইতে বাদবিচারের বিশেষ বুঝা হয় না ; স্বতরাং পৃথক্ভাবে প্রমাণ তর্ক গ্রহণের প্রয়োজন প্রেই ব্যক্ত আছে, তথাপি ভাষ্যকার ধথাক্রমে উহার আরও তিনটি প্রয়োজন বর্ণন করিয়াছেন। এই তিনটি প্রয়েজন প্রদক্ষপ্রাপ্ত, অর্থাৎ উহার মুখ্য প্রয়েজন একটি থাকিলেও উহার দারা আরও তিনটি অভিবিক্ত প্ররোজন সংগ্রহ করা ধার। তন্মধ্যে প্রথম প্রয়োজন –সাধন ও উপালম্ভের ব্যতিবঙ্গজ্ঞাপন। ব্যতিবঙ্গ বলিতে উভবত্র পরস্পার মিলন। বেমন পক্ষের সাধন খাকা চাই, তজ্ঞপ প্রতিবাদী কর্ত্তক ঐ সাধনের উপাল্যন্তও থাকা চাই। এবং ধেমন প্রতিপক্ষের সাধন পাঁকা চাই, ভক্রণ বাদী কর্তৃক ঐ প্রতিপক্ষ-সাধনের উপালম্ভও চাই। বাদী ও প্রতিবাদী কেবল স্থ স্থ পক্ষের সাধন করিলেন, কেহ কোন সাধনের উপাল্প করিলেন না, সেখানে বাদ হইবে না। স্বতরাং পূর্ব্বোক্ত ব্যতিবঙ্গবুক সাধন ও উপালগুই এখানে সূত্রবারের বিবন্ধিত। নহর্ষি পূথক করিয়া প্রমাণ ও তর্কের গ্রহণ করির। ইহা স্থচনা করিরাছেন।

ভাষাকার বিতীয় প্রয়োজন বলিয়াছেন যে, পঞাবয়ব প্রয়োগ না করিয়াও বাদবিচার হয়। কারণ, তবনির্দিষ্ট বাদবিচারের উলেঞ্চ। পঞাবয়ব প্রয়োগ না করিলেও প্রমাণের দারা তব্ব নির্দিষ্ট বাদবিচারের উলেঞ্চ। পঞাবয়ব প্রয়োগ না করিলেও প্রমাণের দারা তব্ব নির্দিষ্ট হার্মাথাকে। স্কুতরাং স্থান্তি পঞাবয়বপুত্ত হইয়া বাদ হইবে, ইহা এক কর এবং পঞাবয়বপুত্ত হইয়াও স্কুত্রান্ত লক্ষণাক্রান্ত হইলে বাদ হইবে, ইহা বিতীয় কর। স্কুত্রারের পৃথক করিয়া "প্রমাণ-তর্ক-গ্রহণ" এই দিতীয় কর্মিট স্কুতনা করিরাছে। স্বর্গাৎ মহর্বি, স্বত্রে ঐ স্বতিরিক্ত কথার দারা ইহাও স্কুতনা করিরাছেন যে, পঞাবয়ব প্রয়োগ না করিয়াও বাদবিচার হইতে পারে।

ভাষ্যকার তৃতীয় প্রয়েজন বলিয়াছেন যে, জয়লকণে (পরস্ত্রে) ছল, ছাতি ও নিগ্রংছানের দ্বারা বাহাতে দাবন ও উপাল্প হয়, তাহা জয়, এই কথা বলা হইয়ছে। তাহাতে কেই
ব্রিতে পারেন যে, জরে বাদ বিচারে উদ্ভাব্য নিগ্রহয়ান নাই। কারণ, এই স্ত্রে দ্বি প্রমাণ
ভর্জ-নাধনোপাল্প, এই কথাটা না বলা হয়, তাহা হইলে জয়স্ত্রে এ কথাটা পাওয়া বায় না।
পঞ্চাবয়নোপপয়, এই কথা হইতেই প্রমাণ ও তর্কের দ্বারা সাধন ও উপাল্প ব্রিতে হয়।
এবং ছল-জাতি-নিগ্রহয়ান-সাধনোপাল্প, এই কথার দ্বায়াই জয়ে নিগ্রহয়ানের কথা ব্রায়ায়।
তাহা হইলে জয়স্ত্রের ঐ কথাটার দ্বায়া কেই ব্রিতে পারেন বে, বাদবিচারে বে সকল নিগ্রহয়ান উদ্ভাব্য, জয়বিচারে পেগুলি নাই। তাহা ব্রিলে কিয়প অর্থ ব্রা হয় ই ইয় বলিবায়
জয়ই ভাষাকার শেষে উায়ার প্রায়ণারই ফলিতার্গ বর্ণন করিয়াছেন যে, ছল, জাতি ও

নিগ্রহণানেরর বারা বাগতে দাখন ও উপালন্ত হয়, তাহাই জর এবং প্রমাণ ও তর্ক হারা বাগতে নাখন ও উপালন্ত হয়, তাহা বালই, ইথ কেছ না বুরোন, এই জন্ত ক্রে পুথক্ করিয়া প্রমাণ ও তর্কের প্রহণ হইগাছে। তাৎপর্বাতীকাকার এখানে এইজপই তাৎপর্বা বর্ণন করিয়াছেন। তিনি ভাষোর বিনিগ্রহ শব্দের ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন, বাদগত নিগ্রহ্মানয়হিত। শেবে বলিয়াছেন বে, বাদগত নিগ্রহ জরে নাই, জনগত নিগ্রহ বাদে নাই, ইহা বুরিও না; বাদগত নিগ্রহও জল্পে আছে, ইহা মহর্ষি পৃথক্ করিয়া প্রমাণ ও তর্কের প্রহণ করিয়া ক্রমা করিয়াছেন। উদ্ধূন্ত বা অতিরিক্ত কথার হারা অতিরিক্ত কথার হারা নেই অতিরিক্ত কথার বাধ্যা করিয়াছেন। ভাষ্যকার এখানে মংগ্রির অতিরিক্ত কথার হারা দেই অতিরিক্ত কথার বাধ্যা করিয়াছেন।

স্থান বে প্রমাণ-তর্ক-মাননোপালন্ত, এই কথাটি আছে, উহার দারা বাদী ও প্রাতিবাদী, উত্তরেই প্রকৃত প্রমাণ ও প্রকৃত তর্কের দারা সাধন ও উপালন্ত শাহাতে করেন, ইশ্বা বৃথিতে হইবে না। কারণ, তাহা অসন্তব। বিচারে এক পক্ষ প্রমাণাভাদ ও তর্কাভাদকেই প্রমাণ ও তর্ক বিনিরা গ্রহণ করিয়া, তদ্বারা সাধন ও উপালন্ত করিয়া থাকেন। ঘিনি প্রকৃত পক্ষের অর্থাৎ প্রকৃত তর্বটিরই সাধন করেন, তিনিই প্রকৃত প্রমাণ ও প্রকৃত তর্ককে গ্রহণ করিয়া থাকেন। একাগারে ছইটে বিক্র পদার্থ গধন কোন মতেই প্রমাণদির্ক হইতে পারে না, তথন এক পক্ষের ভারাভাদ হইবেই। যিনি প্রমাণাভাদ ও তর্কাভাদকেই অবলয়ন করিয়া বিচার করেন, তিনিও ভাহাকে প্রমাণ ও তর্ক বলিয়াই গ্রহণ করেন এবং তদ্বারা বস্ততঃ মাধন ও উপালন্ত না হইবেও তিনি তদ্বারাই সাধন ও উপালন্ত করিতে প্রবৃত্ত হন। এই তাৎপর্যোই স্থ্যে প্রমাণ-তর্ক-সাংনোপালন্ত, এই কথা বলা হইরাছে।

ঐ ভাবে প্রমাণ ও তর্কের স্বারা সাধন এবং উপালন্ত ব্যতিষক্ত এবং অনুবন্ধ হওয়া চাই।
বালবিচারে যখন তত্ত্বনির্ধাই উদ্বেশ্য, তথন তত্ত্বনির্ধা না হওয়া পর্যান্ত বাদবিচারে চলিবেই।
যে পর্যান্ত এক পক্ষের নিবৃত্তি এবং এক পক্ষের স্থিতি না হইবে, দে পর্যান্ত বাদবিচারে পুর্প্লোক্ত
প্রকার সাধন ও উপালন্ত করিতেই হইবে, ইহাই সাধন ও উপালন্তের পরস্পার অনুবন্ধ।
ভাষাকার নির্ধান-স্তানভাষ্যেও ইহা বলিয়া আসিয়াছেন (নির্ধায়ত্ত্তাষ্য প্রইষ্য)।

ন্তারবার্তিককার উদ্যোতকর এখানে বহুবজু বা হুবজু প্রভৃতি বৌদ্ধ নৈরাধিকগণের বাদ-লক্ষণ তৃশিবা তাঁহাদিগের সহিত তুম্ল বিবাদের পরিচয় দিয়া, বহু প্রতিবাদের পরে নির্ভ বইরাছেন। বাহুল্য ভয়ে দে দক্ষল কথা আলোচিত হইল না।

উন্যোতকর আর একটি কথা বলিয়াছেন বে, বাদবিচারে কোন প্রথকারীর আবশ্বকতা নাই।
প্রথকারীকে বুঝাইবার জন্তই বে বাদবিচার হর, এমন নিরম নাই। প্রথকারী অন্ত বাক্তি না
বাকিলেও গুল প্রভৃতির সহিত বাদবিচার হয়। তাৎপর্যাটীকাকার প্রভৃতি বলিয়াছেন বে,
নৈবাৎ বিদি বাদবিচার হলে প্রথকারী উপযুক্ত ব্যক্তি উপস্থিত হন, তবে তাঁহাকে বালী ও
প্রতিবাদী মধ্যস্থকপে তব্ব নির্ণয়ের সাহাব্যের জন্ত গ্রহণ করিবেন, তাঁহাকে বর্জন করিবেন না।

স্থৃতিকার বিশ্বনাথ পূর্ব্বোক্ত 'কথা'র সামান্ত লকণ এবং কথার অধিকারীর লক্ষণ এবং বাদের অধিকারীর লক্ষণ এইরপ বলিয়াছেন।

ভ্ৰমিৰ্ণয় অথবা জয়লাভ, ইহার কোন একচির বোগা ভাষাস্থণত বাক্য-সন্দর্ভই কথা। লৌকিক বিবাদ কথা নহে, তাই বলিয়াছেন —ভাষাত্মণত বাক্য-সন্দর্ভ। বস্তুতঃ ভাষাস্থপারে বাক্য প্রবাগ করিবেই প্রকৃত বিচার হয়। অভ্যথা এখনকার অধিক সংখ্যক বিচার নামে প্রচলিত বাক্য-সন্দর্ভের ভাষ একটা লৌকিক বিবাদ অথবা ইট্রগোল হইয়া পড়ে। যেথানে বিচারে তব নির্ণন্ন অথবা জয়লাভের কোনটিই হইল না, কিন্তু বিচার চলিলে উহার একটি হইতে পারিত, এইরূপ বিচারও কথা হইবে। তাই বলিয়াছেন, তব্দির্ণয় অথবা জয়লাভের কোন একটির বোগা; উহার কোন একটি হওয়াই চাই, নচেৎ তাহা কথা হইবে না, ইহা বলেন নাই। কিন্তু বেখানে তথ্য নির্ণয় অথবা জয়লাভের যোগাতাই নাই, সেখানে ভায়াত্মগত বাক্য-সন্দর্ভ হইলেও তাহা কথা হইবে না। বৃত্তিকারের এই কথা যুক্তিবৃক্ত।

হাহারা তহু নির্ণয় অথবা জয়লাভের অভিনাধী এবং সর্বজনদিদ্ধ অনুভবের অপনাপ করেন না এবং প্রবণাদি কার্য্যে পটু এবং কথার উপযুক্ত বাদ-প্রতিবাদাদি কার্য্যে সমর্থ, অথচ কলছকারী নহেন, ভাঁহারাই কথার অধিকারী।

কথার অধিকারীর মধ্যে থাতারা তত্ত্বাত্ত-জিজ্ঞাস্থ এবং প্রাক্তত বাদী ও প্রতিভাশালী এবং থাহারা বৃক্তিসিদ্ধ পদার্থ বুবোন এবং মানেন এবং প্রতারক নহেন, তিরস্কার করেন না, তাঁহারাই বাদকথার অধিকারী। এই অধিকারীর লক্ষণগুলি বিশেষ করিছা ভাবিবার বিষয়। থাহারা কথা ও বাদের এইরূপ অধিকারী নির্ণয় করিয়া গিয়াছেন, তাঁহাদিগের কথা, তাঁহাদিগের প্রাকৃতি, তাঁহাদিগের প্রাক্ততা, এগুলিও চিন্তাশীলগণ অবশ্বই চিন্তা করিবেন।

বাদবিচারে সভার আবশুকতা নাই; জয়-পরাজরের ব্যাপার না থাকার মধ্যত্বেরও আবশুকতা নাই। এ বিচার অতি পবিত্র। এই বিচারের কর্ত্তা, এই বিচারের শ্রোতা—সকলেই পবিত্র, সকলেই ধন্ত। কালমাহান্ত্রো এই বাদবিচারের অবিকারী এখন নিতান্ত হল ও হইরাছে। বাদ, জয় ও বিততা, এই জিবিধ কথার মধ্যে এই বাদই সর্ব্বশ্রেষ্ঠ, ইহা ভগবানের বিভূতি। তাই ভগবান্ এই বাদকেই লক্ষ্য করিয়া গীতায় বলিয়াছেন,—"বাদঃ প্রবদ্ধতামহন্" ١১০।৩২। অর্থাথ বাদ, জয় ও বিততার মধ্যে আমি বাদ। ভাষ্যকার ভগবান্ শঙ্করণ এবং টাকাকার আমী প্রাথবিত ভগবদ্বাক্যের ঐরপ তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন। গোতমোক্ত পারিভাষিক বাদ শক্ষই ঐ হলে প্রযুক্ত হইয়াছে। ১।

<sup>&</sup>gt;। বাণে।ংগনির্বহেত্রাং প্রধানং, অতঃ সোহংব্যি। প্রবঞ্জারের বংনভিরানাবের বাদ-কর্মনিকভানানিহ প্রবংশ প্রবঞ্জানিতি:—শাদ্রভাষা। প্রবঞ্জার বাদিনাং স্থাভিত্যে বাদ ক্ষম-বিত্তান্তিতঃ করাঃ প্রসিদ্ধাং,
ভাদাং নথে বাবেহিংং। বাবস্থা বীভ্যাপরোঃ শিখাচার্বাহোরভহোকা ভর্নিরপ্রকার, প্রভাহনৌ প্রেট্রাং
নহিভ্তিরিভার্থ:—শীধ্রপানিস্টিভা।

## সূত্র। যথোক্তোপপন্নশ্চল-জাতি-নিগ্রহস্থান-সাধনোপালস্ভো জপ্পঃ॥২॥৪৩॥

অনুবাদ। যথোক্তোপপন্ন অর্থাৎ পূর্ববসূত্রে বাদের লক্ষণ বলিতে যে সকল বাক্য বলা হইয়াছে, সেই সকল বাক্যের শব্দলভ্য যে অর্থ, সেই অর্থযুক্ত, (পরন্তু) ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থানের দারা যাহাতে সাধন ও উপালম্ভ করা হয়, (করিতে পারা যায়), তাহা জন্ন।

ভাষ্য। যথোক্তোপপন্ন ইতি ''প্রমাণ-তর্ক-দাধনোপালন্তঃ,''
''দিদ্ধান্তাবিক্রন্ধঃ,'' ''পঞ্চাবয়বোপপন্নঃ,'' ''পক্ষপ্রতিপক্ষ-পরিগ্রহঃ''।
ছল-জাতি-নিগ্রহস্থান-দাধনোপালন্ত ইতি ছল-জাতি-নিগ্রহস্থানৈঃ দাধনমুপালন্তশ্চাস্মিন্ ক্রিয়ত ইতি, এবং বিশেষণো জল্লঃ।

ন থলু বৈ ছল-জাতি-নিগ্রহস্থানৈঃ দাধনং কন্সচিদর্থক্ত সম্ভবতি প্রতিষেধার্থ তৈবেষাং দামান্তলক্ষণে বিশেষলক্ষণে চ প্রায়তে। 'বচন-বিঘাতোহর্থবিকল্পোপস্ত্যা ছলমিতি, 'দাধর্ম্মা-বৈধর্ম্মান্তাং প্রত্যবন্ধানং জাতি'রিতি, 'বিপ্রতিপন্তিরপ্রতিপত্তিশ্চ নিগ্রহস্থান'মিতি, বিশেষলক্ষণেরপি যথাস্থমিতি। ন চৈতদ্বিজানীয়াৎ প্রতিষেধার্থতয়ৈবার্থং দাধরন্তীতি ছল-জাতি-নিগ্রহস্থানোপালম্ভা জল্ল ইত্যেবমপ্যচ্যমানে বিজ্ঞায়ত এত্দিতি।

প্রমাণেঃ সাধনোপালন্তরোশ্ছলজাতীনামস্থানো রক্ষণার্থস্থাৎ ন স্বতন্ত্রাণাং সাধনভাবঃ। যথ তথ প্রমাণেরর্থস্থ সাধনং তত্র ছল-জাতি-নিগ্রহুখানানামস্থানো রক্ষণার্থস্থাৎ, তানি হি প্রযুজ্যমানানি পরপক্ষ-বিঘাতেন স্বপক্ষং রক্ষন্তি। তথা চোক্তং "তত্ত্বাধ্যবসায়সংরক্ষণার্থং জন্ন-বিত্তিও বীজপ্ররোহসংরক্ষণার্থং কণ্টকশাঝাবরণব"দিতি। যশ্চাসো প্রমাণেঃ প্রতিপক্ষস্থোপালন্তক্তম্ম চৈতানি প্রযুজ্যমানানি প্রতিষেধ-বিঘাতাৎ সহকারীণি ভবন্তি, তদেবমঙ্গাভূতানাং ছলাদীনাম্পাদানং— জন্মে, ন স্বতন্ত্রাণাং সাধনভাবঃ, উপালন্তে তু স্বাতন্ত্র্যমপ্যস্তীতি।

অনুবান। যথোক্তোপপন্ন, এই কথার দ্বারা বুঝা বায়, যাহাতে প্রমাণ ও তর্কের দ্বারা সাধন ও উপালস্ত হয় এবং যাহা সিদ্ধান্তের অবিরুদ্ধ এবং পঞ্চাবয়বর্ক্ত, এমন (পূর্বসূত্রোক্ত) পক্ষপ্রতিপক্ষপরিগ্রহ (অর্থাৎ পূর্ববসূত্রে বাদের লক্ষণ বলিতে মহর্ষি যে চারিটি বাক্য বলিয়াছেন, এই সূত্রেও তাহার যোগ করিয়া এবং তাহার যথাযোগ্য অর্থ গ্রহণ করিয়া জল্লের লক্ষণ বুঝিতে হইবে, মহর্ষি এই সূত্রে যথোক্তোপপন্ন, এই কথার দ্বারা ইহাই সূত্রনা করিয়াছেন)। ছলজাতি-নিগ্রহস্থান-সাধনোপালন্ত, এই কথার দ্বারা বুঝা ঘায়, এই জল্লে ছল, জাতি এবং নিগ্রহস্থানের দ্বারা সাধন ও উপালন্ত করা হয়, করিতে পারা য়ায়। এইরূপ বিশেষণ-বিশিষ্ট হইলে জল্ল হয়, অর্থাৎ বাদের আয় করেল প্রমাণ ও তর্কের দ্বারা এবং কতিপয় নিগ্রহস্থানের দ্বারা সাধন ও উপালন্ত হইলে অর্থাৎ ছল প্রভৃতির অযোগ্য হইলে তাহা জল্ল নহে। যাহাতে ছল, জাতি এবং সমস্ত নিগ্রহস্থানের দ্বারা সাধন ও উপালন্ত করা-হয়, না করিলেও করিবার যোগ্যতা থাকে, তাহাই জল্ল।

( পূর্ববপক্ষ ) ছল, জাতি এবং নিগ্রহস্থানের দ্বারা কোন পদার্থের সাধন হইতেই পারে না। ইহাদিগের সমাশ্র লক্ষণ এবং বিশেষ লক্ষণে অর্থাৎ মহর্ষি এই ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থানের যে সামাত্য লক্ষণ এবং বিশেষণ লক্ষণ-গুলি বলিয়াছেন, তাহাতে ইহাদিগের প্রতিষেধার্পতাই প্রত হইতেছে, অর্থাৎ ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থান পদার্থ সাধন করে না, উহারা সাধনের প্রতিষেধ অর্থাৎ খণ্ডনই করে, সেই খণ্ডনার্থই উহাদিগের উল্লেখ হয়, মহর্ষি-কবিত ছল প্রভৃতির লক্ষণেও সেই কথাই আছে: স্থুতরাং এখানে ছল প্রভৃতির দারা সাধনও হয়, ইহা কিরাপে বলা হইতেছে ? (মহর্ষি-কথিত ছল, জাতি ও নিগ্রহ-স্থানের সামান্ত লক্ষণ-সূত্র তিনটির উদ্ধার করিয়া এই পূর্ববপক্ষ সমর্থন করিতেছেন) "বাদীর অভিপ্রেত অর্থের বিরুদ্ধার্থ কল্লনার দারা বাদীর বাক্য-ব্যাদাতকে ছল বলে" ( ১ জঃ, ২ আঃ, ১০ সূত্র)—"দাধর্ম্মা ও বৈধর্ম্ম্যের ছারা অর্থাৎ ব্যাপ্তির অপেক। না করিয়া কেবল সাধর্ম্মা অথবা বৈধর্ম্ম্যের সাহায়্যে দোষ কথনকে জাতি বলে" (১ অঃ, ২ আঃ, ১৮ সূত্র)—"বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি অর্থাৎ বাহার হারা বাদী বা প্রতিবাদীর বিরুদ্ধ জ্ঞান অথবা অজ্ঞতা প্রকাশিত হয়, তাহাকে নিগ্রহস্থান বলে" (১ অঃ, ২ আঃ, ১৯ সূত্র ) বিশেষ লক্ষণগুলিতেও (মহধি-কথিত ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থানের বিশেষ লকণগুলিতেও) ইহাদিগের যথাস্থরূপ অর্থাৎ সামাত্য লক্ষণকে অতিক্রম না করিয়া প্রতিবেধার্থতাই অর্থাৎ উহারা খণ্ডনার্থ, সাধনার্থ নহে, ইহাই শ্রুত হইতেছে।

(যদি বল ) প্রতিষেধার্থতাবশতঃই ইহারা পদার্থ সাধন করে, ইহা বুঝিবে ? অর্থাৎ এই ছল প্রভৃতি পরপক্ষ স্থাপনের খণ্ডন করে বলিয়াই তদ্বারা পদার্থ সাধন করে, ইহা বুঝিবার জন্মই উহাদিগের বারা সাধনের কথাও বলা হইয়াছে ? ইহাও বলা যায় না। (কারণ) ছল, জাতি ও নিগ্রহন্থানের বারা বাহাতে উপালম্ভ অর্থাৎ পরপক্ষ স্থাপনের খণ্ডন করা যায়, তাহা জন্ন, এইরূপ বলিলেও ইহা বুঝা যায়, অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত কথা বুঝান আবশ্যক হইলেও সূত্রে সাধন' শব্দ প্রয়োগের কোন প্রয়োজন নাই, কেবল উপালম্ভ বলিলেও তাহার চরম কল চিন্তা করিয়া উহা বুঝা যায়।

(উত্তর) প্রমাণের ছারা অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের মূলীভূত প্রমাণ-সমূহের ছারা সাধন ও উপালম্ভে ছল, জাতি ও নিগ্রহন্থানের অঙ্গভাব অর্থাৎ আবশ্যকতা আছে। কারণ, উহারা রক্ষার্থ, স্বতন্ত্র ইহাদিগের সাধনত্ব নাই। বিশদার্থ এই যে, প্রমাণের ছারা পদার্থের সেই যে (মহধি-সূত্রোক্ত ) সাধন, ভাহাতে ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থানের অঙ্গব আছে; কারণ, তাহারা রক্ষার্থ, সেই ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থান প্রযুজ্যমান হইয়া প্রপক্ষ বিঘাতের স্বারা অর্থাৎ পরপক্ষ স্থাপনের খণ্ডন করিয়া স্থপক্ষ রক্ষা করে। মহযি গোতম সেই প্রাকারই বলিয়াছেন,—"তম্বনিশ্চয় রক্ষার জন্ম জল্ল ও বিতথা আবশাক, যেমন বীজ হইতে উৎপন্ন অঙ্কুর বা কুল বৃক্ষ রক্ষার জন্ম কণ্টকযুক্ত শাখার দারা আবরণ আবশ্যক।"—( ৪বঃ, ২ আঃ, ৫০ সূত্র )। আবার প্রমাণের দারা প্রতিপক্ষের অর্থাৎ প্রতিপক্ষ স্থাপনার এই যে উপালম্ভ, তাহার সম্বন্ধেও এই ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থান প্রযুক্তামান হইয়া প্রতিষেধের বিঘাত করায় অর্থাৎ প্রতিবাদীর খণ্ডনের খণ্ডন করে বলিয়া (প্রমাণের) সহকারী হয়। স্বর্থাৎ এই প্রকারেও ছল, জাতি ও নিগ্রহন্থান, সাধন ও উপালম্ভের অঙ্ক হয়। প্রতরাং এই প্রকারে অস্ত্রীভূত ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থানের জল্লে গ্রহণ করা হইয়াছে। সতন্ত্র অর্থাৎ আর কাহারও অপেক্ষা না রাখিয়া ইহাদিগের সাধনত নাই অর্থাৎ ইহারা স্বতরভাবে সাধন করিতে পারে না। উপালম্ভে কিন্তু (ইহাদিগের) স্বাভন্ত্র্যও আছে।

টিপ্লনী। বাদ-লক্ষণের পরে ক্রমান্থসারে মহর্ষি এই ক্রের দারা জরের লক্ষণ বলিরাছেন।
পূর্বক্তে "প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালন্তঃ" ইত্যাদি যে চারিটি বাক্য বলিরাছেন, তাহা এই ক্রের্থোগ করিয়া জ্লের লক্ষণ বৃথিতে হইবে—এই তাৎপর্যো এই ক্রের প্রথমে বলিয়াছেন,
"গ্রেণ্ডোপসন্তঃ"। ভাষ্যকারও ঐ "ধ্বোক্তোপসন্তঃ" এই কথার উল্লেখ পূর্বক তাহার অর্থ ব্যাথান

জন্ম নংবির পূর্কান্টরোক চারিটি কথার উল্লেখ করিয়াছেন। তাহার পরে এই স্থ্যোক "ছল-জাতিনিগ্রহথান-দাবনোপালন্তঃ" এই অতিরিক্ত কথাটির উল্লেখ করিয়া! স্ত্রার্থ বর্ণন করিয়াছেন বে, জরে ছল, জাতি ও নিগ্রহ্থানের ঘারা সাধন ও উপালন্ত করা হয়; স্ত্রাং এইরূপ বিশেষণ-বিশিষ্ট হইয়া জর হয়। অর্থাৎ পূর্কান্ট্রোক্ত চারিটি বাক্যের ধাহা শক্ষলতা অর্থ, তদ্বিশিষ্ট হইয়া ধাহা ছল, জাতি ও স্ক্রিণ নিগ্রহ্খানের ঘারা সাধন ও উপালন্তের যোগা, এমন কথাই জয়। বাদ এরূপ নহে, স্ত্রোং বাদ হইতে জয় বিশিষ্ট।

উদ্যোতকর মহধি-স্থত্তের 'নথোক্তোপপনঃ' এই কথা অবলহন করিয়া পূর্কাপক্ষ ধরিয়াছেন যে, পূর্বাস্থত্তে বাদলকণে বে সকল কথা বলা হইয়াছে, এই স্থত্তে জরলকণে তাহা বলা মাইতে পারে না। পূর্বসূত্রে ছুইটি কথার ঘারা বাদবিচারে নিগ্রহস্থানবিশেষের নিহম করা হুইয়াছে, জরে ভাষার নিয়ম নাই। জল্লে সমস্ত নিপ্রহয়ানেরই উদ্ভাবন করা বার। এবং জল্লে ছল ও জাতির ছারাও সাধন ও উপালম্ভ করা যায়। কিন্তু পূর্নাস্থত্যেক "প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালম্ভঃ" এই কথার তাৎপর্যার্থ ইহার বিকর। ফলকথা, পূর্মস্থত্যোক্ত কথাগুলি যে তাৎপর্য্যে বলা ছট্যাচে, তদমুদারে এই স্থতে এ সকল কথার সমন্ধ হইতেই পারে না। তবে মহযি এই স্থতে যুরোক্তোপপরঃ, এই কথা কিরুপে বলিয়াছেন ? এতছতুরে উদ্যোতকর প্রথমে বলিয়াছেন নে, পর্বান্থতোক্ত প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালন্তঃ ইত্যাদি বাকোর বাহা শব্দলতা অর্থ, তাহা জন্মে অসম্ভব নহে ৷ পূর্ব্বস্থতে ঐ সকল কথার দারা যে সকল অর্থ স্থাচিত হইয়াছে, তাহা জল্লকপের বিক্লম্বটে, কিন্তু ঐ সকল অর্থনভা অর্থ এখানে গ্রহণ করা সম্ভব নহে। প্রভরাং শব্দনভা অর্মান্তই এখানে গ্রহণ করিতে ইইবে, তাহাই মংবির ভাৎপর্যা। উদ্যোতকর কণাদের ছুইটি পুত্র উদ্ধৃত করিয়া খবি-পূত্রে বে এরপ তাৎপর্বে) কথা বলা অন্তর্ভণ্ড দেখা বায়, ইহা দেখাইরা তাহার উত্তরপক্ষ সমর্থন করিয়াছেন। ইহাতে যদি কেহ দত্ত না হন, ইহাই মনে করিয়া উদ্যোতকর শেষে করাস্তরে বলিয়াছেন যে, অথবা হুতর "ধথোক্তোপপন্ন" এই বাকাটি মধাপদলোপী সমান। যেমন গোযুক্ত রথ, এই অর্থে "গোরথ" এই প্রবােগ হয়। উদ্যোতকরের অভিপ্রার এই যে, পূর্বাস্থ্যে বথোক পদার্থগুলির মধ্যে জল্পে বাহা উপপন্ন অর্থাৎ যুক্তিযুক্ত বা সম্ভব, জৱ ভাষার দারা উপপন্ন কি না বুক্ত, ইছাই বথোক্তোপপন্ন এই কথার দারা মছমি বলিরাছেন। নথাপদলোপী সমাসে একটি "উপপন্ন" শব্দের লোপ হইরাছে। তবে ভাষ্যকার পূর্বসূত্রের বাদ-লক্ষণের ঐ দকল কথা অবিকল উভ,ত করিয়া এই সূত্রের ব্রথাকোলপর এই কথার ব্যাখ্যা করিলেন কেন ? তিনি ত উহার মধ্যে হাহা উপপর, তাহাই জল্লগণ্ডণে এহণ করিতে হইবে, এমন কোন কথা বলেন নাই 💡 এতছত্তরে উৎয়োতকর বলিয়াছেন যে, যথাক্রমে পূর্বস্থের পাঠ জাগনই ঐ হলে ভায়কারের উদ্দেশ্য। ঐ স্ত্রপাঠের মধ্যে জরে বাহা উপপর হয়, তাহাই মনে গ্রহণ করিতে হইবে, ইহাই ভাষাকারের তাৎপর্যা। তাৎপর্যাটীকাকার ঐ কথার তাৎপর্যা বর্ণন করিয়াছেন যে, জনলকণের অনুকৃষ যে পাঠক্রম, তাহাই ভাষ্যকার দেখাইয়াছেন, উহা হইতে পদার্থস্থরপ অর্থাৎ শব্দণভা অর্থই বুরিতে হইবে। উহার দারা

পূর্বাপ্যনের স্থান অর্থনিতা অর্থ এখানে ব্রিতি ইইবে না, তাহা উহা হারা এখানে বুঝা হার না। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ পূর্ব্বোক্ত নথ্যপদলোপী সমাস পক্ষ আশ্রম করিয়াই স্থার্থ ব্যাখ্যা করিবাছেন। ভাষ্যকার ঐরপ কোন কথা না বলায় উদ্যোতকরের প্রথম পক্ষই তাহার অভিপ্রেত দনে হয়। মধ্যপদলোপী সমাসই মহবির অভিপ্রেত থাকিলে তিনি "উক্তোপগরঃ" এইরপ কথাই বলেন নাই কেন ? বথা শব্দের প্রধােগ কেন ? ইহাও চিন্তনীয়। মধ্যপদলোপী সমাসে স্ক্রম্থ "উপপর" শক্ষাট কোন অর্থে প্রযুক্ত, ইহাও চিন্তনীয়। স্থাগণ স্ক্রমার ও ভাষ্যকারের অভিপ্রায় চিন্তা করিবেন।

ভাষ্যকার হৃত্তের ব্যাব্যা করিয়া শেষে একটি পূর্বপক্ষের অবতারণা করিয়াছেন যে, স্ক্তের যে ছল, জাতি ও নিগ্রহম্বানের দ্বারা সাধন ও উপালস্ভের কথা নলা হইরাছে, তাহা সংগত হয় না। কেন না, ছল প্রভৃতির দ্বারা কেবল উপালস্ভ বা প্রতিষেধই হইয়া থাকে এবং তাহাই হইতে পারে। উহাদিগের সামান্ত কক্ষণ ও বিশেষ লক্ষণেও তাহাই বলা হইরাছে। ফলক্ষ্যা, পরপক্ষাধনের বস্তন করিতেই উহাদিগের প্রােগ্য করা হয়, উহাদিগের দ্বারা প্রদার্থ সাধন বা পক্ষ্যাপন হইবে কিরুপে ? তবে যদি পরপক্ষ স্থাপনের বস্তন করিয়াই পরস্পরার উহারা অপক্ষের সাধক হয়, এই কথা বলিতে হয়, তাহা হইলেও স্ক্রে সাধন শব্দ প্রয়োগ করিবার কোনই প্রয়োজন নাই; ছল-ছাতি-নিগ্রহম্বানোপালস্ত, এইরুপ কথা বলিতেই তাহা বুরা যায়।

এতহাত্তরে ভাষ্যকার বলিয়াছেন বে, প্রমাণের দারা দাধন ও উপালম্ভ করিতে ছল, ছাতি ও নিগ্রহতান অব হইরা থাকে। উহারা সাধনেও অব হর। কারণ, অপক রকার জন্ম অনেক সমরে উথাদিলের আশ্রয় করিতে হব। মহর্ষি নিজেও তথ্যনিশ্চর সংরক্ষণের জল্প ছলাদিযুক্ত জন্ন ও বিতপ্তার আশ্রয় করিতে বলিয়াছেন। স্বতরাং ছল প্রভৃতি বধন পরপক্ষ স্থাপনের ব্যাঘাত জন্মাইরা স্বপক্ষ স্থাপনকে রক্ষা করে, তখন স্বপক্ষপ্রাপনরূপ সাধনেও ইহারা অন্ধ। ইহারা স্বতন্ত্র ভাবে পদার্থ সাধন করিতে না পারিলেও ঐ ভাবে পদার্থ সাধন করে এবং প্রমাণের দারা বধন পরপক স্থাপনের খণ্ডন করা হয়, তখন ইহারা প্রমাণের সংকারী হয়। ফলকথা, অলে পুর্ফোক্ত প্রকারে সাধন ও উপালম্ভের অঙ্গীভূত ছল প্রভৃতির গ্রহণ বরা হইরাছে। উহারা স্বতন্তভাবে পদার্থ সাধন করে না, তাহা বলাও হয় নাই। তবে উহারা স্বতম্ব ভাবে উপালম্ভ করিতে পারে। উদ্যোতকর এখানে ভাষ্যকারের কথা গ্রহণ করেন নাই, তিনি বলিয়াছেন যে, ছল, জাতি প্রভৃতি বধন অসমভার, তথন তাহা কোনকপেই সাধন বা উপালছের অঙ্গ হইতে পারে না। বিদীয়াপরতম্বতাবশতঃ পরপক্ষ স্থাপনকে ব্যাহত কবিব, এই বৃদ্ধিতেই হল প্রভৃতির প্রায়োগ করিরা থাকে এবং ছল প্রভৃতির হারা ত্রম জ্বাহিয়া অনেক সমরে জ্বলাভ করে। বছতঃ উহাদিলের দারা কোন পজের সাধন বা গওন হয় না, প্রমাণ ও তর্ক বাতীত ভাহা আর किছून बाता रहेराउँ भारत ना। छत इन अंकृष्ठि आतांश कतिरण जाहां नाम हहेरन ना, ইহা জানাইতেই মহর্বি এই স্থতে ছল প্রভৃতির কথা বলিয়াছেন।

ভাষ্যকারের পক্ষে বক্তব্য এই বে, মহর্বিস্ত্রে ছণ, ছাতি প্রভৃতির দারা দাধন ও উপাশস্তের কথা স্পষ্ট রহিরাছে। এবং ছলাদিযুক্ত জন ও বিতস্তার দারা তক্ত নিশ্চয় রক্ষা হয়, ইহাও

মহর্ষি নিজে বলিয়াছেন। স্কুতরাং ছল প্রভৃতি কোনরূপে দাধন ও উপানস্তের অন্নই হয় না, এ কবা কিব্ৰুপে বলা নাইতে পারে ? অবপ্র উহারা অসহত্তরই বটে, অসহত্রগুলির বাস্তব পক্ষে কোন দাধন বা উপাল্ভের ক্ষমতা নাই, ইহাও সতা, কিন্তু মহন্দি যে প্রমাণ ও তর্কের ছারা সাধন ও উপাশস্তের কথা বলিয়াছেন, তাহা কি উভয় পক্ষেই হইয়া থাকে গু এক পক্ষ প্রমাণাভাগ ও তর্কাভাগকে প্রমাণ ও তর্করূপে এহণ করিয়াই যথন সাধন ও উপা-লভে প্রবৃত্ত হন এবং তাহার দারা বস্ততঃ সাধন ও উপালভ না হইলেও বখন মহর্ষি তাহা বুনিরাছেন, তথন সেই ভাবে ছল প্রভৃতির বারা সাধন ও উপালভের কথাও বুলিতে পারেন। জন্মবিচারে এক পক্ষ প্রমাণাভাস বুলিয়া আনিয়াও ভাষ্টাকে প্রমাণ বুলিয়া প্রয়োগ করিতে পারেন এবং করিয়া থাকেন। কিন্তু বাদে কোন বাদীই তাহা করিতে পারেন না, অপ্রমাণকে নিজে অপ্রমাণ বলিয়া জানিয়া তাহার প্রয়োগ করিতে পারেন না; কারণ, প্রভারক ব্যক্তি বাদে অন্ধিকারী। তাহা হইলে এখন মূল কথা এই বে, বাহা বস্ততঃ প্রমাণ ও তর্ক নহে, বন্ধতঃ বাহার বাধন ও খণ্ডনে ক্ষমতাই নাই, এক পক্ষ যথন তাহার হারাও সাধন ও উপাল্ভ করেন, নচেৎ বিচারই হইতে পারে না; মহর্ষির প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালভ, এই কথাও নিভান্ত অসংগত হইয়া পড়ে, তথ্ন ছল প্রভৃতিকে ভাষ্যকার যে ভাবে শাধন ও উপালম্ভের অহু ব্লিলাছেন, তাহা অসংগত হইবে কেন ৫ বে কোনজপেই যদি উহারা স্থপক সাগনের সহায়তা কবিল, তাহা হইলে উহারা একেবারে সাধনের রাজ্য হইতে নির্মাণিত হইবে কেন ? সাধন ও উপালন্ত ইহাদিগের দারা বস্তত্তাই হয় কি না, তাহা দেখিতে হইলে প্রমাণাভাষের ছারাও তাহা হয় কি না, তাহাও ভাবিরা দেখিতে হইবে। পরস্ত ভারাকার ইহাদিগকে প্রকৃত প্রমাণের সহকারীও দেখাইরাছেন। সেখানে সহকারিরপে ইহারা ব্রতঃই সাধন ও উপাল্ভের অহ হয়। প্রমাণাভাদ কোন দিনই তাহা হইতে পারে না, তবে সাধন ও উপাদন্ত হইরাছে বনিয়া অনেক সমরে অনেক হলে প্রতিপর করিতে পারে। সেই ভাবের মাধন ও উপালন্তও বদি বাধা হইরা এখানে বুঝিতে হল, তাহা হইলে ছলাদির হারাও তাহাঁ হয়। ভাষাকারোক প্রকারে ছলাদিও তাহার অঙ্গ হইতে পারে। স্থানীগণ এ কথাগুলিও जानियां निष्ठांत करिएरन ।

পরবর্তী কোন কোন নবা নৈয়াহিক এই হতে সাংন ও উপানস্থ, এইরপ ব্যাখ্যা না করিয়া সাধনের উপানস্থ— এইরপ ব্যাখ্যা করিয়াই ভাষোক্ত পূর্কপক্ষের সমাধান করিতে গিয়াছেন।

এই জনবিচারে সভার অপেকা আছে। কারণ, ইহা বিতপ্তার ন্তার জিনীয়ুর বিচার; ইহাতে পক্ষপাতিত্বাদি-দোষ-শৃক্ত উভর পক্ষের স্বীকৃত স্থপিওত মণ্যন্থ আবস্তক। বিশ্বনাথ বিদ্যাণি গিনাছেন বে, যে জনসমূহের মধ্যে রাজা বা কোনও ক্ষমতাশালী লোক নেতা এবং কোনও উপযুক্ত ব্যক্তি বা ঐরপ ব্যক্তিগণ মধ্যন্থ থাকেন এবং আরও সভ্য পুরুষ থাকেন, সেই জনসমূহের নাম সভা। এই সভার নিম্নলিখিত প্রশালীতে জন্ধ-বিচার করিতে হইবে।

প্রথমতঃ (১) বাদী প্রমাণের উরেখ পূর্ব্বক তাঁহার অপক্ষপ্রাপন করিবেন, অর্থাৎ তাঁহার স্থপক্ষে পঞ্চাবন্ধৰ স্থায় প্ৰয়োগ কবিয়া ভাছার হেতৃত্ব নিৰ্দোবত প্ৰদৰ্শন কবিবেন অৰ্থাৎ সামান্ততঃ ভাঁহার হেতু হেক্বাভাগ নহে এবং বিশেষতঃ তাহার হেতু বিৰুদ্ধ নহে, ব্যভিচারী নহে, ইত্যাদি প্রকারে সম্ভাব্যমান দোষের নিরাকরণ করিবেন। তাহার পরে (২) প্রতিবাদী বাদীর ক্ষাগুলি উভ্নত্ৰপে ব্ৰিয়াছেন, ইহা প্ৰকাশ করিবার জন্ত বাদীর কথার অন্তবাদ করিয়া ক্ষোভাগ ভিন্ন নিগ্রহণ্ডানের উদ্ভাবন করিবেন; তাহার উন্ভাবন সম্ভব না হইলে হেঝাভাসের উদ্ভাবন-পূর্বক বাদীর সাধনে দোষ প্রদর্শন করিয়া শেষে অপক্ষের স্থাপনা করিবেন ৷ পরে (৩) বাদীও ঐ প্রকারে প্রতিবাদী বাহা বলিরাছেন, তাহার অন্থবাদ করিবেন। কারণ, তিনি প্রতিবাদীর কথা বুঝিরাছেন কি না, তাহা পূর্বে প্রকাশ করিতে হইবে ; না বুঝিরা দোষ প্রদর্শন করিলে পরে তাহা টিকে না, পরস্ত তাহাতে প্রকৃত কার্য্যে অনেক সময়নাশ হর এবং না বুরিয়া দোষ প্রদর্শন করিতে গাইয়াই বিচারে প্রকৃত উদ্দেশ্যের ব্যাঘাতক এবং সভাগণের বিরক্তিকর বছ অনর্থ উপস্থিত করা হয়। স্মতবাং বাদীও প্রতিবাদীর ক্লার প্রতিবাদীর কথার অন্তবাদ করিয়া, তিনি প্রতি-বাদীর কথা বুরিয়াছেন, ইহা অগ্রে প্রতিপন্ন করিবেন। পরে তাঁহার স্বপক্ষ-সাধনে প্রতিবাধি-প্রদর্শিত দোরগুলির উদ্ধার করিরা প্রতিবাদীর পলস্থাপনার খণ্ডন করিবেন, অর্গাৎ প্রতিবাদীর পক্ষপ্রাপনার প্রবন্ধতঃ অক্তবিধ নিগ্রহন্তানের উদভাবন করিবেন। তাহা দল্ভব না হইলে হেশ্বাভাষের উদভাবন করিবেন। এই প্রাণাণী অনুদারে বাদী ও প্রতিবাদীর বিচার চলিতে থাকিবে। পরিশেষে মিনি স্বনতে দোষের উদ্ধার বা পরমতে দোষ প্রদর্শন করিতে অসমর্থ হুইবেন, তিনি পরাঞ্জিত হুইবেন। বিচারকাণে থিনি এই প্রণালীর কোনরূপ উল্লেখন করেন অববা অসমরে অর্থাৎ যে সময়ে পরপক্ষে দোষ প্রদর্শন করিতে হর, তদভির সময়ে দোষ প্রদর্শন করেন, তিনিও নিগৃহীত বা পরাজিত হন। তিনি ধ্বার্থরূপে স্থপক্ষ সমর্থন করিলেও ঐ দোধে সেখানে নিগৃহীত বা পরান্ধিত বলিয়া গণ্য হইবেন। সভাপতি ও মধ্যস্ক সেই পরান্ধরের ঘোষণা করিবেন। বিচার-পদ্ধতির বাবস্থাপক আচার্যাগণ বিচারের বে নিরম বন্ধন করিয়া দিয়াছিলেন, তাহা ভাবিলে তাঁহাদিগের সম্বন্ধে অনেক ভাবনা উপস্থিত হয় এবং তাঁহারা বিচারের বে অধিকারী নিশ্চর করিয়া গিয়াছেন, তাহা তাবিলেও ভাবনা বাড়িয়া যায়। তাঁহারা বে সত্তোর অধ্যেমণের জন্তুই কেবল ভাবিতেন, কুতর্ক, কলহ-কোলাহলে মত হইয়া নৈয়ায়িকের বর্ত্তমান অপবাদের বোঝা বছন করিতেন না, বাহাতে বিচারকালে কোনরূপে নীতি লঙ্খন না হয়, সত্যের পাছে পাছে বাওরা হয়, চরিত্রের মালিক্ত আরও বাড়িয়া না বায়, নিয়মের বন্ধনে চিক্ত, বাক্য, বৃদ্ধি দংযত হয়, তাহা বৃদ্ধিতেন ও ভাবিতেন, ইয়া তাঁহাদিনের কথাগুলি ভাবিলে ভূলিতে পারা বার না। এখন তাঁহারাও নাই, তাঁহানিগের নিরমান্ত্র্পারে বিচারকর্নিগকে পরিচানিত ক্রিবার উপযুক্ত নেতাও নাই। নেতা থাকিলে বা উপযুক্ত ক্ষম ভাশালী নিরপেক্ষ মধ্যস্থ থাকিলে এখনকার প্রান্ত সকল বিচারকই পদে পদে নিগুহীত হইতেন। এখন সকলেই বিচারক; কিন্তু বিচারের শাস্ত্রোক্ত নিরমাদি অনেকেই আনেন না, জানিলেও মানেন না। ২।

## সূত্ৰ। সপ্ৰতিপক্ষস্থাপনাহীনো বিতণ্ডা॥ ৩॥৪৪॥

অমুবাদ। সেই জন্ন, প্রতিপক্ষের স্থাপনাশূন্ত হইয়া বিতপ্তা হয়।

ভাষ্য। স জয়ো বিততা ভবতি, কিংবিশেষণঃ ? প্রতিপক্ষরাপনয়া হীনঃ। যৌ তৌ সমানাধিকরণো বিরুদ্ধে ধর্মো পক্ষপ্রতিপক্ষা-বিত্যক্তং, তয়োরেকতরং বৈততিকো ন স্থাপয়তীতি, পরপক্ষপ্রতিষেধে-নৈব প্রবর্ত্তত ইতি। অস্তু তহি সপ্রতিপক্ষহীনো বিততা ?—য়হ খলু তৎপরপক্ষপ্রতিষেধলক্ষণং বাক্যং স বৈততিক্স্ত পক্ষঃ, ন স্থানো কঞ্চিদর্থং প্রতিজ্ঞার স্থাপয়তীতি, তত্মাদ্যধায়্যাসমেবাস্থিতি।

অনুবাদ। সেই অর্থাৎ পূর্ববসূত্রোক্ত জন্ন—বিতপ্তা হয়। (প্রশ্ন) কি বিশেষণ-বিশিষ্ট হইয়। পূ অর্থাৎ জন্ন হইতে বিতপ্তার যথন ভেদ আছে, তথন জন্নকেই বিতপ্তা বলা যার না; তাহা বলিতে হইলে কোন বিশেষণ অবশ্যই বলিতে হইবে, যাহার ছারা বিতপ্তাতে জন্নের ভেদ বুঝা যায়; স্তৃত্রাং প্রশ্ন এই যে, কোন্ বিশেষণযুক্ত হইয়া জন্ন বিতপ্তা হইবে পূ (উত্তর) প্রতিপক্ষের স্থাপনাশূল্য হইয়া। সমানাধিকরণ অর্থাৎ একই আধারে বিভিন্নবাদীর স্বীকৃত সেই যে চুইটি বিরুদ্ধ ধর্মাকে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ বলা হইয়াছে, সেই চুইটির একটিকে অর্থাৎ যেটি প্রতিবাদী বৈতপ্তিকের পক্ষ, কিন্তু বাদীর প্রতিপক্ষ, সেই ধর্মাটিকে বৈতপ্তিক সংস্থাপন করেন না অর্থাৎ প্রতিপ্তা করিয়া হেতু প্রভৃতির প্রয়োগ ছারা সাধন করেন না। পরপক্ষ-প্রতিষ্কের ছারাই অর্থাৎ আত্মপক্ষের স্থাপনা না করিয়া কেবল পরপক্ষ স্থাপনকেই থণ্ডন করিব, তাহার হেতুর দোষ প্রদর্শন করিব, এই বৃদ্ধিতেই কৈতপ্তিকের বিচার-প্রবৃত্তি হইয়া থাকে)।

(পূর্ব্বপক্ষ) তাহা হইলে "সপ্রতিপক্ষহীনো বিতণ্ডা" এইরূপই সূত্র হউক ? অর্থাৎ বৈতণ্ডিক যখন কোন পক্ষ স্থাপন করেন না, তখন তাঁহার কোন পক্ষই নাই, ইহা বলিতে হইবে। কারণ, যাহার স্থাপন হয় না, তাহা পক্ষ হইতে পারে না। সূতরাং সূত্রে "প্রতিপক্ষয়াপনাহীন" না বলিয়া "প্রতিপক্ষহীন" এই কথা বলিলেই চলে এবং সূত্রকে স্বল্লাকর করিবার জন্ম ঐরূপ বলাই উচিত।

(উত্তর) সেই যে পরপক্ষপ্রতিষেধরূপ অর্থাৎ পরপক্ষপাপনের খণ্ডনরূপ বাক্য, তাহা বৈতণ্ডিকের পক্ষ, অর্থাৎ উহার দারা তাঁহার পক্ষ সিদ্ধি হইবে মনে করিয়াই বৈতপ্তিক স্বপক্ষাপন না করিয়া ঐ পরপক্ষাপনের খণ্ডনই করেন, স্তরাং তাঁহার ঐ বাক্যই দেখানে তাঁহার পক্ষসিদ্ধির অভিমত উপায় বলিয়া পক্ষ। বৈতপ্তিক কোন পদার্থকে প্রতিজ্ঞা করিয়া স্থাপন করেন না, অতএব (সূত্র) যথাপাঠই থাকিবে, অর্থাৎ "সপ্রতিপক্ষাপনাহীনো বিতপ্তা" এইরূপ যে সূত্র মহর্ষির উপশ্যস্ত আছে, তাহাই থাকিবে। বৈতপ্তিকের যখন পক্ষ থাকে, তখন "সপ্রতিপক্ষহীনো বিতপ্তা" এইরূপ সূত্র মহর্ষি বলিতে পারেন না এবং সেই জন্মই তাহা বলেন নাই।

টিয়নী। বাদীর পক্ষ অপেকার প্রতিবাদীর নিজের পক্ষই এখানে প্রতিপক্ষ। বৈত্তিক প্রতিবাদী বদি তাহার স্থাপন না করিয়া কেবল বাদীর পক্ষ স্থাপনেরই খণ্ডন করেন এবং তাহা যদি জরের অন্তান্ত সকল লক্ষণবৃক্ত হয়, তাহা হইলে দেই বিচার বিতণ্ডা হইবে। বদিও বাদীর পক্ষণ্ড প্রতিবাদীর পক্ষ অপেকার প্রতিপক্ষ-শন্ধবাচা, কিন্তু বাদী বদি প্রথম কোন পক্ষ স্থাপনই না করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদী কিদের খণ্ডন করিবেন ? তাহার খণ্ডনীয় কিছুই থাকে না। স্তরাং এখানে প্রতিপক্ষ বলিতে প্রতিবাদীর পক্ষই বৃথিতে হইবে। পুর্মোক্ত জর প্রতিপক্ষরাপনাশ্রত হইলে বিতপ্তা হয়, মহর্ষির এই কথার বারা পুর্মস্থ্রোক্ত জরে উত্তর পক্ষের স্থাপনা থাকা চাই, ইহা বুঝা বার। মহর্ষি প্রস্থিত্তে ইহা না বলিলেও এই স্ত্রের বারা তাহা স্তলা করিয়াছেন। এই স্থরে প্রতিপক্ষরাপনাহীন এই বিশেষণ প্ররোগ করিয়া তিনি জর হইতে বিতপ্তার বিশেষ প্রকর্মন করিয়াছেন এবং তং-শব্দের বারা প্র্যোক্ত জরকেই প্রকাশ করিয়া বিতপ্তার জরের জন্ত্রাত লক্ষণ থাকা চাই, ইহা প্রকাশ করিয়াছেন। তাহাকারও প্রতিপক্ষ-হাপনা-হীনস্বরূপ বিশেষণ-বিশিষ্ট জরকেই বিতপ্তা বিলিয় বাবিয়া করিয়াছেন। তাহাতে বিতপ্তা বেব্রতঃ জরবিশেষ, ইহা বৃথিতে হইবে না। কাবন, বিতপ্তার জরের সম্পূর্ণ লক্ষণ নাই। প্রতিপক্ষের স্থাপনা ভিন্ন বিতপ্তার জরের আর সমন্ত লক্ষণই থাকা চাই, ইহা বলিবার কন্তই মহর্ষি প্রস্তুপ স্থল বলিয়াছেন।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ বলিয়াছেন যে, স্থাে তথ-শব্দের ছারা পূর্বস্থােক জারের একদেশই এহণ করা হইরাছে, অর্থাৎ জরলকণে বে উভয়পক্ষ-ছাপনাযুক্ত' এই কথাট বলিতে হইবে, তাহাকে ছাড়িয়া দিয়া জারের অন্ত অংশকে ধরা হইয়াছে। কারণ, উভয়পক্ষ-ছাপনাযুক্তকে প্রতিপক্ষ-ছাপনাহীন বলা যায় না, উহা জাযোগ্য বাক্য হয়।

তৎ শব্দের দারা এরপ একদেশ এহণ ইইতে পারিলেও ভাষাকার প্রভৃতি প্রাচীন আচার্যাগণ এখানে ঐ কথার কোনই উরেধ করেন নাই। কেন করেন নাই তাহা স্থাগণের চিন্তা করা উচিত। মহাবি পূর্কস্ত্রে জন্নলকণে 'উত্রপক্ষপানাযুক্ত' এইরপ কথা বলেন নাই। এই স্ত্রে বিতথাকে প্রতিপক্ষ-হাপনাহীন বলার জন্ন যে উত্র পক্ষের হাপনাযুক্ত, ইহা স্কৃতিত ইইয়ছে। পূর্কস্ত্রে জন্নকে বেরূপ বলিয়াছেন, এই স্ত্রে তৎ-শক্ষের দারা যদি তাহাই মাত্র বৃদ্ধিস্থ হয়, যদি এই স্ত্রের দারা স্কৃতিত নিরুষ্ট লক্ষপাক্রান্ত জন্নই তাহার বৃদ্ধিস্থ না হয়, তাহা ইইলে মহবি তাহাকে

প্রতিপক্ষ-খাপনাহীন বলিতে পারেন। কারণ, পূর্বস্থতে জনকে বেরুপ বলা হইরাছে, তাহা উভ্য পক্ষপাণনাবুক্তও হইতে পারে, প্রতিপক্ষভাগনাহীনও হইতে পারে। মহর্বি উক্তি-কৌশলে পরস্থতের দারাই জল্পের নিজন্ত লক্ষণ স্থচনা করিয়াছেন। পূর্বাস্থতে কোন বাক্যের দারা জল্পক উভ্যপক-স্থাপনাযুক্ত বলিলে পরস্থাত্র তৎ-শব্দের দ্বারা তাহার প্রহণ করিয়া তাহাকে প্রতিপক্ষ-স্থাপনাহীন বলিতে পারেন না। যাহাকে উভরপক্ষ-স্থাপনাত্তক বলিলেন, তাহাকেই আবার পরস্থেই প্রতিপক-স্থাপনাহীন বলিবেন কিরপে ? স্থতরাং মহবি উক্তি-কৌশলে বাকাদংক্ষেপ করিবার জন্ম পরস্থারেই জরের নিষ্কৃত্ত লক্ষণ স্থচনা করিরাছেন। কলকথা, এই স্তাত্ত তৎ-শব্দের ছারা পূর্বাস্ত্র-কবিত দেই দেই ধর্মবিশিষ্টকেই খনি এছণ করা হয়, তাহা হইলে তাহাকে প্রতিপক্ষ-স্থাপনাহীন বলা যায়। নিরষ্ট জন্নলকণাক্রান্ত পদার্গকে এহণ করিলে তাহাকে প্রতিপক্ষ-স্থাপনাহীন বলা যার না। মৃহর্ষি তৎ-শব্দের স্থারা এখানে কাহাকে বৃদ্ধিত্ব করিয়াছেন, স্থাধীগণ তাহা ভাবিরা দেখুন। শুন্তবাদী বৌদ্ধ-সম্প্রদায় বিরুদ্ধ সম্প্রদায়ের নিকটে বৈত্তিক বলিয়া আত্মপরিচ্য দিতে প্রতিপক্ষহীন বিচারকেই বিতথা বলিতেন। তাঁহাদিগের কোন পক্ষ না থাকার বৈত্তিকের কোন গক্ষই নাই, এইরূপ কথা তাঁহারা ব্রিতেন। এ কথা প্রথম স্বভাষ্য বিতপ্তার প্রয়োজন পরীক্ষা-প্রসঙ্গে বলা ২ইয়াছে। বস্ততঃ বৈত্তিকের কোন পকই নাই, প্রতিপক্ষীন বিচারই বিতপ্তা, এই মত ভাষাকারের পূর্ব্ব হইতেই সম্প্রদার্যবিশেষে প্রতিষ্ঠিত ্ছিল। উদ্যোতকরও ঐ মতকে উরেখ করিয়া ইহা কোন সম্প্রদার বলেন—এইরূপ কথা বলিয়া থিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত মতবাদী সম্প্রদায়বিশেষ মহর্বি গোতমোক্ত বিততা-সূত্রে স্থাপনা শব্দ নির্থক, এইরূপ দোব প্রবর্শন করিতেন। দেই জন্মই ভাষ্যকার এখানে দেই কথার উল্লেখ করিয়া পুর্ব্বোক মতের প্রতিবাদ করিয়া সুত্রোক্ত স্থাপনা শব্দের সার্থকতা সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। ভাষ্যকারের উত্তরপক্ষের তাৎপর্য্য এই যে, বৈতঞ্জিকের পক্ষ আছে, তাহাকেই বলে প্রতিপক্ষ; স্কুতরাং প্রতিপক্ষহীন বিচারকে বিভগ্তা বলা বার না। প্রতিপক্ষহীন কোন বিচারই ইইতে পারে না। বৈতত্তিকের অন্তর্নিহিত পক্ষকে তিনি প্রতিজ্ঞা করিরা হাপন করেন না। পরপক্ষ-ত্থাপনার খণ্ডন করিতে পারিলে স্থপক আপনা আপনিই দিন্ধ হইয়া বাইবে, ইহা মনে করিয়াই বৈতত্তিক কেবল প্রপক্ষভাপনের বওনই করেন। ফলকথা, বিততা প্রতিপক্ষের স্থাপনাধীন, কিন্তু প্রতিপক্ষহীন নহে ; স্নতরাং মহর্ষি যেরূপ স্থা বলিয়াছেন, তাহাই বলিতে হইবে। স্বর্গাৎ বৈভণ্ডিকের স্বপক্ষ থাকার "সম্প্রতিপক্ষহীনো বিভণ্ডা" এইরূপ স্থত্ত বলা ধার না, তাই মহর্ষি তাহা বলেন নাই 1

ভাষ্যকার এখানে বৈত্তিকের পরপক্ষয়াপনের খণ্ডনত্রপ বাক্যকে বৈত্তিকের পক্ষ বলিরাছেন। বস্তুতঃ বৈত্তিকের সেই বাকাই তাহার পক্ষ নহে। ভাষ্যকার সেই বাক্যে পক্ষ শব্দের গৌণ প্রয়োগ করিরাই ঐরপ কথা বলিরাছেন। ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য এই যে, বৈত্তিক তাহার সম্ভানিহিত স্বপক্ষ শিদ্ধির জন্তুই পরপক্ষ্যাধনের গণ্ডন করেন, নচেৎ তিনি কথনই তাহা করিতে বাইতেন না। বৈত্তিক তাহার বাক্যকেই স্থপক্ষের সাধক বা ক্লাপক মনে করেন এবং তাঁহার ঐ বাক্যের ছারাই বৈতপ্তিকের স্থাক্ষ আছে, ইহা অনুমান করা বার । এ জন্ত বৈতপ্তিকের দেই বাক্যকেই তাঁহার পক্ষ বলা হইয়াছে । অর্থবিশেষ জ্ঞাপনের জন্ত এইরূপ গৌণ প্রয়োগ অনেক স্থানেই দেখা বার । তাৎপর্য্যীকাকারও ভাষ্যকারের এইরূপ তাৎপর্য্য বর্ণন করিরাছেন । ভাষ্যে "বলৈ ধর্" এই স্থলে 'বৈ' শব্দের ছারা পূর্ব্বপক্ষের অযুক্ততা স্থতিত হইরাছে । খনু শক্ষাট হেতু অর্থে প্রযুক্ত হইরাছে । অর্থাৎ যে হেতু বৈতপ্তিকের পক্ষ আছে, অতএব পূর্ব্বোক্ত পূর্বপক্ষ অযুক্ত । বিতপ্তা সম্বন্ধে অন্তান্ত কথা প্রথম স্ক্তভাব্যে বিতপ্তার প্রয়োজন-পরীক্ষা প্রসঙ্গে বলা হইরাছে ॥ ৩ ॥

ভাষ্য। হেতুলকণাভাবাদহেতবো হেতুদামান্তাৎ হেতুবদাভাদ-মানাঃ। ত ইমে।

## সূত্র। সব্যভিচার-বিরুদ্ধ প্রকরণ-সমসাধ্যসম-কালাতীতা হেত্বাভাসাঃ ॥৪॥৪৫॥

অমুবাদ। হেতুর লক্ষণ না থাকায় অহেতু অর্থাৎ প্রকৃত হেতু নহে, হেতুর সামাত্ত অর্থাৎ কোন সামাত্ত ধর্ম্ম বা সাদৃশ্য থাকায় হেতুর তায় প্রকাশমান অর্থাৎ যাহা এইরূপ পদার্থ, তাহা হেত্বাভাস।

সেই অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত লক্ষণাক্রান্ত এই হেবাভাস (১) সব্যভিচার, (২) বিরুদ্ধ, (৩) প্রকরণসম, (৪) সাধ্যসম, (৫) কালাতীত—অর্থাৎ এই পাঁচ নামে পাঁচ প্রকার।

বিবৃতি। অনুমান করিতে হইলে হেতু আবগ্রক। যেথানে যে পদার্থকৈ হেতু বলিয়া গ্রহণ করা হয়, সেই পদার্থ দি বল্পতঃ হেতু হয়, প্রাক্ত হেতু হয়, তবেই সেখানে অনুমান খাটি হইতে পারে। যে পদার্থে হেতুর সমস্ত লক্ষণ থাকে অর্থাহ লৈ সকল ধর্ম থাকিলে তাহাকে হেতু বলা যায়, তাহা থাকে, তাহাই প্রাক্ত হেতু, তাহাই সাধ্যের সাধন। যায়া বল্পতঃ সাব্যের সাবন, তাহাই বল্পতঃ হেতু । যাহাতে হেতুর সমস্ত লক্ষণ নাই, তাহা সাব্যসাধন নহে, তাহা হেতু নহে। তবে তাহা হেতুরপে গ্রহণ করিলে হেতুর কোন সামান্ত ধর্ম বা সাদৃত্রবন্দতঃ হেতুর লাম প্রতীরমান হয়; এ জল্প অনেক সমরে তাহাকে হেতু বলিয়া জন হয়, স্কতরাং তাহার নাম হেস্কালান। পরবর্ত্তী কালে ইহাকে ছয় হেতুও বলা হইরাছে। এই হেস্বালান বা ছয়্ট হেতু মহর্ষি গ্রেতম স্মান্তী নামে গাঁচ প্রকারে বিভাগ করিয়া বলিয়াছেন। তল্মণ্যে প্রথমটির নাম (১) স্বাভিচার। স্বাভিচার বলিতে কোন নিয়মবিশের না থাকা। বি—বিশেষতঃ, অভি—উভয়তঃ, চার—গতি (সহয় )। অর্থাহ বাহার গতি বা সহয় কোন বিশেষ উভয় স্থানে আছে, তাহা ব্যভিচারী।

কোন প্রতি বৈ প্রার্থিকে সাধন বা অনুমান করিতে হইবে, দেই অনুমের প্রনাথ টিকে সাধা বর্গা থার। যাহা দেই সাধাবুক্ত সান এবং সেই সাধাবুক্ত হান, এই উত্তর স্থানেই থাকে, তাহা ঐ সাধ্যের বাতিচারী প্রার্থ ; তাহা দেখানে সাবাসাধন হর না। এ জন্ত তাহা দেখানে প্রকৃত হেতু নহে, তাহা স্ব্যতিচার নামক হেড়াভাস। যেমন যদি কেই হস্তীর অনুমানে অখকে হেতু বর্গিয়া এইন করেন, তাহা ইইলে সেখানে অখ স্ব্যতিচার নামক হেড়াভাস। কারণ, অব ইত্তিবুক্ত স্থানেও থাকে এবং হতিপুক্ত স্থানেও থাকে। অব থাকিলেই সেখানে হস্তী থাকিবে, এমন কোন নিয়ম নাই। স্ন্তব্যাং অখ হত্তিক্রপ সাধ্যের সাধন হয় না, উহা ঐ হলে হেড়াভাস। আবার অধ্যের অনুমানে পূর্কোক্ত প্রকারে হস্তীও স্ব্যতিচার নামক হেড়াভাস। হস্তীও অধ্যের সাধন হর না। আবার কেই যদি দাতৃত্বের অনুমানে ধনিস্করে হেতুরপে গ্রহণ করেন, অথবা ধনিস্কের অনুমানে দাতৃত্বকে হেতুরপে গ্রহণ করেন, অথবা ধনিস্কের অনুমানে দাতৃত্বকে হেতুরপে গ্রহণ করেন, অথবা স্ব্যতিচার নামক হেড়াভাস হইবে। কারণ, ধনী মাত্রই দাতা নহে এবং দাতা মাত্রই ধনী নহে। ধনিস্ক দাতা ও অদাতা—উভয়েই আছে এবং দাতৃত্বও ধনী ও দরিক্র—উভয়েই আছে।

আবার শক্ষনিত্যতাবাদী মীমাংসক বদি বলেন—শক্ষ নিতা। কারণ, শক্ষ প্রশিল্ ; শীত, উষ্ণ প্রভৃতি কোন স্পর্ন শক্ষে নাই ; স্পর্নপূন্য পরার্থ ইইলেই তাহা নিত্য পরার্থ ই হয়, মেনন আরা এবং স্পর্নপূক্ত পরার্থ ইইলেই তাহা অনিতা হয়, মেনন ফল, জল প্রভৃতি। শক্ষ বখন স্পর্নপূত্ত, তখন শক্ষ নিত্য পরার্থ। এখানে মীমাংসকের গৃহীত স্পর্নপূত্ততা শক্ষের নিতামান্ত্রাননে হেতু হয় না। কারণ, ঐ স্পর্নপূত্ততা নিত্য বনিয়া বীক্ষত আয়া প্রভৃতি পরার্থেও আছে, আবার অনিত্য বনিয়া বীক্ষত বৃদ্ধি, স্থখ, ছংখ প্রভৃতি পরার্থেও আছে। স্পর্নপূত্ত ইইলেই তাহা নিত্য পরার্থ ইইবে, এমন কোন নিয়ম নাই ; স্কৃতরাং ঐ হলে স্পর্নপূত্ততা সব্যক্তিয়ের নামক হেছাভাস।

বিতীয়টির নাম (২) বিকল্প। বাহা সাধ্য পদার্থকৈ বিশেষকাপে কল্প করে, ব্যাহত করে, অর্থাৎ সাধ্যযুক্ত কোন হানেই না থাকিল্ল কেবল সাধ্যযুক্ত স্থানেই থাকে, তাহা সাধ্যের বিকল্প পদার্থ বিলিল্প বিকল্প নামক হেলাভাস। ইহা সাধ্যের মাধন না হইলা সাধ্যের জভাবেরই সাধন হয়, স্থতরাং স্বীকৃত সিল্পান্ত বা স্থপক্ষপ সাধ্যকেই ব্যাহত করে। বেমন যদি কেহ বলেন,— এই জগং একেবারে বিনান্ত হয় না, ইহার অবহার পরিবর্তন হয় মাত্র। কেন না, এই জগং নিত্য পদার্থ নহে, ইহা চিরকাল একরূপ থাকিতে পারে না। কিন্তু দে অবস্থান্তই হউক, এই জগং থাকে, ইহার একেবারে নাশও হয় না। এথানে ফলতঃ জগং নিত্য, ইহাই বলা হইল। বারণ, বাহার নাশ নাই, এমন ভাব পদার্থ নিত্যই হয়; কিন্তু এখানে পূর্ক্তের বে জনিত্যক্ত কোন হইল বিত্যক পারিতে পারে না, স্থতরাং ঐ অনিত্যক হেতু, জগতের নিত্যক্তরপ স্থানিল্ল বা স্থাককে ব্যাহত করিবে। বে অনিত্যক্ত হেতু কোন কালে জগতের নাত্তিক্ত সাধন করে, তাহা জগতের সদাত্যক্ত বা স্বর্কালে বিদ্যান্ত্রকাপ নিত্যক্তর আরুবালে কথনই কোন পক্ষে হেতু হইতে

পারে না । কারণ, বে অনিতাত্বকে পূর্ব্দে সানকরণে গ্রহণ করা হইরাছে, তাহা সাধক না হইরা বাদীর স্বীকৃত সিদ্ধান্ত বা স্বপক্ষ নিতাবের বাধকই হয়; স্কতরাং ঐ হলে অনিতাত্ব জগতের সদাতনবের অনুমানে বিক্রু নামক হেরাভাস। বাহার উৎপত্তি নাই, বিনাশও নাই, এমন পদার্থই সদাতন, এই সিদ্ধান্ত বিনি স্বীকার করেন, তিনি 'এই পৃথিবী জন্ত পদার্থ অর্থাৎ ইয়ার উৎপত্তি হইরাছে; কারণ, ইয়া সদাতন, 'এইরণে পৃথিবীতে জন্তবের অনুমানে বদি সদাতনবকে হেতুরূপে গ্রহণ করেন, তাহা হইলে ঐ হলে উয়া বিক্রু নামক হেরাভাস হইলে। কারণ, সদাতনত্ব জন্তবের বিক্রু; বাহার উৎপত্তি নাই, তাহাই ত সদাতন বলিয়া স্বীকৃত। পৃথিবীকে সদাতন বলিয়াও জন্ত বলিলে ঐ সিদ্ধান্তের ব্যাঘাত হয়। স্বীকৃত সিদ্ধান্তের বিরোধী হইলে তাহা বিক্রু নামক হেরাভাস হইলে।

কৃতীয়টির নাম (১) প্রকরণ-সম। বাদী ও প্রতিবাদী বে ছইটি বিরুদ্ধ ধর্মের প্রকরণ বা প্রতাব করেন, তাহাই এখানে প্রকরণ শব্দের অর্থ। অর্থাৎ বাহাকে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ বলা হইরাছে, তাহাই এখানে প্রকরণ। বেমন শব্দে নিতার ও অনিতার। বাহা হইতে এই প্রকরণ সহত্ত্বে চিন্তা জ্বে অর্থাৎ পক্ষ ও প্রতিপক্ষ বিষয়ে সংশ্য জ্বে, এমন পদার্থ ছেড্রুপে এহণ করিলে ঐ পদার্থ প্রকরণ-দম নামক হেড়াভাদ। দেমন একজন বলিলেন,—শন্ধ অনিতা। কারণ, শব্দে নিত্য পদার্থের কোন ধর্মের উপলব্ধি হইতেছে না। নিত্য ধর্মের উপলব্ধি না হইলে দে পদার্থ অনিতাই হয়, বেমন বস্তাদি। তথন অপর বাদী এই হেতুর আর কোন দোষ প্রদর্শন করিতে পারিলেন না। শব্দে কোন নিতা ধর্মের উপলব্ধি ভাঁহারও তথন হইতেছে না, কিন্ত তিনিও তথন বাদীর ভার বলিরা বসিলেন,—শব্দ নিতা; কারণ, শব্দে কোন অনিতা ধর্মা অর্থাৎ অনিতা পদার্থের ধর্ম উপলব্ধি হইতেছে না। তথন পূর্মবাদী এই হেততেও কোন দোষ প্রদর্শন করিতে পারিলেন না; শব্দে অনিতা ধর্মের উপলব্ধি তাঁহারও নাই, স্থতরাং দেখানে কাহারও কোন পক্ষের অনুমান হইতে পারিল না। পরস্ত শব্দ নিতা, কি অনিতা, এইরূপ একটা সংশব্দ সেখানে জন্মিল। কারণ, বিশেষের অতুপুলমি সংশয়ের একটা কারণ, তাহা উভয় পকেই আছে। শব্দে নিতাধর্শের উপগন্ধি অথবা অনিতা-ধর্মের উপলব্ধি থাকিলে কথনই ঐদ্ধপ সংশ্ব হইতে পারিত না। স্থতরাং বাদী ও প্রতিবাদীর ঐ বিশেব ধর্মের অনুপল্জি, বাহা সেখানে হেতুরপে গৃহীত, তাহা দেখানে প্রকরণ-সম নামক হেস্বাভাস। বাহা প্রকরণের ভার অনিশ্চায়ক, পরস্ত উভয় প্রকরণেই তুলা, তাহা প্রাকরণ বিষয়ে সংশ্রেরই উৎপাদক, তাহা প্রকরণের নির্ণরের জন্ম প্রায়ুক্ত হইলে প্রকরণ-সম হইবে। পূর্ব্বোক্ত স্থলে বানী ও প্রতিবাদীর ছুই হেতুই ছুষ্ট; ছুই হেতুই প্রকরণ-সম। এজপ সংশ্রোৎপাদক পদার্গ অনুমানে হেতু হইতে পারে না।

চতুর্ব টির নাম (৪) গাধ্যদম। বাহা অসিদ্ধ, তাহাই গাধ্য হর। উভয়বাদীর স্বীকৃত সিদ্ধ পরার্থ সাধ্য হর না। অকুমানে এই সাধ্য ভিন্ন আর সমস্ত পরার্থ ই সিদ্ধ হওরা চাই। হেতু সিদ্ধ পরার্থ না হইলে সাধ্যের সাধক হইতে গাবে না। বে স্বরং অসিদ্ধ, সে পরকে কিরুপে সাধন করিবে ? বিদি কোন স্থানে প্রবৃক্ত হেতু নিজ না হয়, প্রতিবাদী ঐ হেতু না খানেন, তাহা হইলে ঐ হেতু সেখানে সাধন করিয়া দিতে হইবে। স্তরাং ঐ হেতু সেখানে সাধ্যের তুলা, উহা সিদ্ধ না হওয়া পর্যান্ত সাধ্যমাধন হইতে পারে না; স্থতরাং উহা প্রদ্ধত হেতু নহে, উহা সাধ্যমম নামক হেছাভাগ। বেমন মীমাংসকগণ অনুমান করিয়াছেন নে, ছারা বা অন্ধকার প্রব্যা পদার্থ; কারণ, তাহার গতি আছে। কোনও ব্যক্তি আলোকের অভিমুখে গমন করিলে তাহার পশ্চাদ্বর্তী ছারাও সঙ্গে গদে গমন করে। যাহা গমন করে, তাহা অবক্তই প্রবা পদার্থ। করা তির আর কোনও পদার্থের গতি নাই। নৈয়াছিক ইয়ার প্রতিবাদ করিয়া বলিয়াছেন নে, ছারা বা অন্ধকারের গতি দিন্ধ পদার্থ নহে। গমনকারী প্রকৃষ আলোকের আবরক অর্থাৎ আছোদক হয়, এ অন্ধ তাহার পশ্চাদ্বর্তী আলোকাভাবও উত্তরোভর অগ্রিম স্থানে উপলব্ধি হয়; এই অন্ধ প্রকৃষের ন্তার ছারাও ক্রনে তাহার পশ্চাদ্বর্তী আলোকাভাবও উত্তরোভর অগ্রিম স্থানে উপলব্ধি হয়; এই অন্ধ প্রকৃষের ন্তার ছারাও ক্রনে তাহার পাছার পাছে পাছে গমন করিতেছে, এরপ অম হয়। স্থতরাং ছারার গতি আছে, ইহা স্বীকার করি না। ছারা আলোকের অস্ক্রিমি মান্ত। ছারার গতি বিদি প্রমাণসিদ্ধ হইতে, তাহা হইলে অবশ্ব ছারা এবা পদার্থ বিলিয়া স্থীকার করিতে হইত। ছারার গতি অসিদ্ধ, স্থতরাং উহা সাধ্যম নামক হেছাভাল, উহা প্রকৃত হেতু নহে।

পঞ্মটির নাম (a) কানাতীত। যে হেতু কালের অভিক্রমযুক্ত, তাহা কানাতীত নামক ছেছাভাষ। যেমন মীমাংসকগণ বলিয়াছেন বে, শন্ধ ভাষার শ্রবণের পূর্বেও থাকে, পরেও থাকে, উহা রূপের ছায় ছির পদার্থ। কারণ, শব্দ সংযোগ-ব্যক্ষ্য, অর্থাৎ শব্দের অভিব্যক্তি সংযোগজন্ত। তেরী ও দণ্ডের সংযোগে এবং কাঠ ও কুঠারের সংযোগে শব্দের উৎপত্তি হর না, শব্দের অভিব্যক্তিই হর। বাহার অভিব্যক্তি বা প্রকাশ সংযোগ-জন্ত, তাহাকেই বলে সংযোগ-বাঙ্গা। যাহা সংযোগ-বাঙ্গা, তাহা অভিব্যক্তির পূর্বা হইতেই থাকে এবং তাহার পরেও থাকে, নেমন রূপ। অন্ধকারে রূপ দেখা বার না, এ বস্তু বাহার রূপ দেখিব, তাহাতে আলোক সংযোগ আবশ্রক। আলোক সংযোগের পরেই রূপের অভিব্যক্তি বা প্রভাক হর। দেখানে রূপ পূর্ব্ধ হইতেই আছে এবং পরেও থাকিবে। রূপ আলোক-সংযোগ-বাস্তা। স্তভরাং ধাহা সংযোগ-বাজা, তাহা পূর্বা হইতেই থাকে, ইহা বখন রূপে দেখিতেছি, তখন শম্বও পূর্বা হইতেই থাকে, ইহা অনুমান করিতে পারি। ভাষ্যকার বাংস্তায়ন ব্লিয়াছেন যে, তাহা পার না। কারণ, ভোমার ঐ সংযোগ-বাঙ্গান্ত হৈতু ঐ স্থলে বালাভীত। কেন না, রূপের প্রভাক্ষ আলোক সংযোগের সমকালেই হয়। আলোক-সংযোগ নিবৃত্ত ইইলে আর হয় না। স্থতরাং রূপের অভিব্যক্তি বা প্রতাক্ষ সংযোগ-জন্ত, তাহাতে সংশয় নাই। কিন্তু শঙ্কের অভিব্যক্তি সংযোগ-জন্ত হইতে পারে না। কারণ, কার ও কুঠারের সংযোগকালেই দুরুত্ব ব্যক্তি শব্দ এখন করিতে পারে না, জনেক পরেই তাহার শব্দ এবণ হয়। দূরত্ত প্রোতা দূরত্ব শব্দ এবণ করে না, ক্রমে তাহার প্রবাদেশে উৎপন্ন শন্ধই দে প্রবণ করে। তখন পূর্ব্বজাত সেই ক্রান্ত্র-কুঠার-সংযোগ থাকে না। কল কথা, এ সংযোগের নিবৃত্তি হইলেই শব্দ শ্রবণ হয়, স্কৃতরাং শব্দের অভিব্যক্তি সংযোগ-জন্ত বলা ধার না, শব্দকেই সংযোগ-জন্ত বলিতে হইবে। তাহা হইলে শব্দকে রূপের ভার সংযোগ-বার্গ্য বলা ধার না। শব্দের অভিব্যক্তি কাঠ ও কুঠারের সংযোগ-কালকে অভিক্রম করে, এ জন্ত সংযোগ-বার্গ্যর মীমাংসকের পূর্ব্দোক্ত অমুমানে কালাতীত নামক হেবাভান। অথবা যে ধর্মাতে কোন ধর্মের অনুমান করিতে কোন পদার্থকে হেতুরূপে গ্রহণ করা হইবে, সেই ধর্মাতে যদি সেই সাধ্য ধর্ম্ম বা অনুমের ধর্মাটি নাই, ইহা বলবং প্রমাণের হারা নিশ্চিত হয়, তাহা হইলে আর সেখানে সাধ্য সন্দেহের কাল থাকে না। সাধ্য সন্দেহের কাল অতীত হইলে অর্থাৎ বলবং প্রমাণের হারা অনুমানের আপ্রয়ে সাধ্য ধর্মের অতাব নিশ্চর স্থলে সেই সাধ্যের অনুমানে হেতুরূপে প্রযুক্ত পদার্থ কালাতীত নামক হেবাভান। যেমন অগ্নিতে উষ্ণতা প্রত্যক্ষ প্রমাণসিদ্ধ, কেহ অগ্নিতে অনুষ্ণতার অনুমান করিতে যে কোন পদার্থকৈ হেতুরূপে গ্রহণ করিলে তাহা কালাতীত নামক হেবাভান হইবে।

টিপ্লনী। বাদ, জল্ল ও বিভগুৰ হেত্বাভাবের জ্ঞান বিশেব আবগুক। এ জন্ত মহর্ষি ভাহার পরেই হেল্পভাদের উল্লেখ করিল। তাহার নিরূপণ করিলাছেন। অনুমানের হেতু নির্দোষ না ছইলে অনুমান গাঁট হয় না। অনেক সময়েই ছাই হেতুর হারা অনুমান করিয়া ভ্রমে পতিত হুইতে হয়। স্থতরাং কোন হেতু সং এবং কোন হেতু অনং অগাৎ ছুই, তাহা বুবা নিভান্ত প্রয়োজন। ফলত: অনুমানের দারা তর্তনির্ণয়ে এবং জন ও বিতপ্তার জনগাতে হেছাভাস জ্ঞান বিশেষ আবঞ্জক। যে হেন্তুতে ব্যভিচারাদি কোন দোষ নাই, তাহাই সং হেতু। যাহাতে ব্যক্তিচারাদি কোন দোব আছে, তাহাই অসং হেতু বা ছষ্ট হেতু। ইথা বস্ততঃ হেতু না হইলেও হেতুরূপে গৃহীত হয় এবং হেতুসদৃশ, এ জন্ম ইহাতেও হেতু শব্দের গৌণ প্রয়োগ হইয়া আদিতেছে। মহর্ষি গোতম পূর্বোক্ত অসং হেতু বা ছুঠ হেতুকেই হেবাভাগ বণিয়াছেন। "হেত্রদাভাসত্তে" অর্থাৎ বাহা হেতু নহে, কিন্তু হেতুর ভাষ প্রতীয়মান হয়, এইরূপ ব্যুৎপত্তি-দিক হেৰাভাদ শব্দের ৰারাই মহর্ষি হেৰাভাদের সামাত্ত লক্ষণ স্থচনা করিরাছেন। মহর্ষি যোগানে পৃথক করিয়া সামান্ত লক্ষণস্থা বলেন নাই, কেবল বিভাগ-স্থানের ছারা বিভাগ করিয়া-ছেন, দেখানে তাঁহার বিভাগস্থতের দারাই সামান্ত লক্ষণ স্থচিত হইরাছে, এ কথা প্রমাণ-বিভাগ-স্থাত্তর (তৃতীর স্থাত্তর) পূর্মেই বলা হইয়াছে। তাৎপর্যাটীকাকার প্রভৃতিও তাহাই বলিয়া-ছেন। সামাল লক্ষণ ব্যতীত বিভাগ হয় না। বিশেষ জানের জল্ল বে বিভাগ, তাহা সামাল জ্ঞান সম্পাদন না করিয়া করা বার না। স্কুতরাং মহর্দি এই বিভাগ-স্থুত্রেই হেম্বাভাবের সামান্ত লকণ স্টুচনা অবশ্ৰই করিয়াছেন। "হেতোরাভাসাঃ" অর্থাৎ হেতুর দোব, এইরূপ ব্যুৎপত্তিতে রঘুনাথ প্রভৃতি কোন কোন নব্য নৈয়য়িক হেতৃর দোষগুলিকেও হেস্বাভাগ বণিয়া তাহার শামান্ত লকণ ব্যাখ্যা করিরাছেন। অর্থাৎ ব্যক্তিচার, বিরোধ, সংপ্রতিপক্ষ, অদিদ্ধি ও বাধ, এই পঞ্চবিধ হেতুর দোৰকে পঞ্চবিধ হেহাভাদ বলিয়া তত্তিস্তাম্পিকার গঙ্গেশের হেহাভাদ-সামান্ত-লকণের ব্যাপ্যা করিয়াছেন। কিন্তু মৃহর্ষি গোভন দ্ব্যভিচার অর্গাৎ ব্যভিচাররূপ দোব্যুক্ত, বিজ্ঞ অর্থাৎ বিরোধরণ দোষবুক ইন্ডাদি পঞ্চবিধ ছাই হেতুকেই হেত্বাভান বলিরাছেন।

এই স্বাভিচার প্রভৃতির বিশেষ লক্ষণ-স্ত্রেও ইছা স্বব্যক্ত আছে। আভান শব্দের দোষ
অর্থণ্ড সুখ্য নছে। এই সমস্ত কারণে হেতুর দোষগুলিকে হেত্বাভান নামে ব্যাখ্যা করা সমূতিত
বলিয়া মনে হয় না। তত্ব চিন্ডামণিকার গঙ্গেশণ্ড কিন্তু শেষে হেত্বাভানের বিভাগ-বাক্যে
স্ব্যভিচার প্রভৃতি ছাই হেতুরই বিভাগ করিরাছেন। রব্নাথের দীধিতির চীকাকার গণাধর
প্রভৃতি দেখানে গঙ্গেশের অন্তর্জণ তাৎপর্যা বর্ণন করিলেও গঙ্গেশ ছাই হেতুরই সামান্য লক্ষণ
বলিয়া তাহারই বিভাগ করিয়াছেন, ইছাই সহজে মনে আসে। গঙ্গেশের হেত্বাভানের
লক্ষণ তিনটির ছাই হেতুর লক্ষণ পক্ষেও ব্যাখ্যা করা বায়। অনেকে তাহাও করিয়াছেন।
দীধিতিকার রবুনাথ দে ব্যাখ্যাও বলিয়াছেন।

দে যাহা হউক, এখন হেছাভাগ শব্দের হারা হেছাভাগের সামান্ত লক্ষণ কি বুঝা বার, তাহা বুঝিতে হইবে। হেছাভাগ শব্দের হারা বাহা হেতুব ভায় প্রতীয়মান হয়, এমন পদার্থকৈ বুঝা বায়। হেতুর ভায় অগাঁথ হেতুসদৃশ, এই কথা বলিলে তাহা হেতু নহে — অহেতু, ইহা বুঝা যায়। যাহাতে হেতুর লক্ষণ নাই, তাহাই অহেতু। হেছাভাগ পদার্থ বখন অহেতু, তখন তাহাতে হেতুর লক্ষণ নাই। তাই ভাষাকার মহর্ষি-স্বত্তহ হেছাভাগ শব্দের হারা স্থাচিত হেছাভাগের সামান্ত লক্ষণ করিতে প্রথমেই বলিয়াছেন যে, হেতুর লক্ষণ না থাকায় অহেতু। যে পদার্থকে যেথানে হেতুরপে গ্রহণ করা না হয় অথবা বাহাতে হেতুর কোনকগ লক্ষণ নাই, এমন পদার্থ যেথানে হেছাভাগ নহে; কিন্ত কেবল অহেতু পদার্থকে হেছাভাগ বলিলে দেখানে দেই পদার্থ এবং সর্বাক্ত ঐক্তপ অসংবা গদার্থ হেছাভাগ হইরা পড়ে। এই জন্ত ভাষাকার শেষে আবার বলিয়াছেন যে, হেতুর সামান্ত ধর্ম বা সাদৃশ্রবশতঃ হেতুর ভার প্রতীয়মান, অর্থাৎ যে পদার্থ হেছু নহে, কিন্ত হেতুর কোন সামান্ত ধর্ম থাকায় হেতুর ভার প্রতীয়মান হয়, তাহাই হেছাভাগ। বস্তুতঃ হেছাভাগ শব্দের ছারাও ইহাই বুঝা যায়।

হেন্দ্রভাবে হেতুর সামান্ত ধর্ম কি আছে ? বাহার জন্ত উহা হেতুর তার প্রতীয়মান হয় ? এতহন্তরে উদ্যোতকর প্রথম বলিরাছেন নে, প্রতিজ্ঞাবাক্যের জনস্তর প্রয়োগই সামান্ত ধর্ম। প্রতিজ্ঞাবাক্যের পরে নেমন প্রকৃত হেতুর প্রয়োগ হয়, তল্পে হেন্নাভাস বা হুই হেতুরও প্রয়োগ হয়। পরে আবার বলিরাছেন নে, বে সকল ধর্ম থাকিলে তাহা প্রকৃত হেতু হয়, তাহার কোন না কোন ধর্ম হেন্তাভাবেও থাকে, অর্থাৎ ত্রিবিধ বা দিবিধ হেতুর কোন ধর্ম হুই হেতুতেও থাকে। সাধকর ও অসাধকর্মই বর্ধাক্রমে হেতু ও হেন্থাভাবের বিশেষ ধর্ম। হেতুর সমস্ত লক্ষণ থাকাই তাহার সাধকর এবং সমস্ত লক্ষণ না থাকা বা কোন লক্ষণ থাকাই হেন্থাভাবের অসাধকর।

এখন হেতৃর সমস্ত শক্ষণ কি, তাহা বলিতে হইবে। পরবর্তী নৈয়ায়িকগণের পরিভাগান্ত-সারে যে ধর্মীতে কোন ধর্মোর অনুমান করা হয়, ঐ ধর্মীর নাম পক্ষ এবং ঐ অনুমায় ধর্মাটির নাম সাধ্য। যেমন পর্বত-ধর্মীতে বহি-ধর্মের অনুমান করা হইলে পর্বান্ত পক্ষ, বহিন সাধ্য। এই (১) পক্ষমত্ব অর্থাৎ গক্ষে থাকা হেতুর একটি লক্ষণ বা ধর্ম। যাহা পক্ষে নাই, তাহা হেতৃ হইতে পারে না। পর্বতে ধবি ধূম থাকে, তাহা হইলেই পেধানে বহ্নির অনুমানে উহা বিশিষ্ট সংযোগ সম্বন্ধে হেতু হইতে পারে। যে পদার্থ পুর্কোক্ত সাধ্যযুক্ত বলিয়া নির্কিবাদে নিশ্চিত, তাহার নাম সপক্ষ ; যেমন পর্কতে বহিন্ত অনুমানে পাকশালা প্রভৃতি সপক্ষ ; কারণ, সেখানে বহি আছে, ইং। সর্বসন্মত । এই (২) সপক্ষমত্ব অর্গাৎ সপক্ষে থাকা হেতৃর একটি লক্ষণ বা ধর্ম। পুর্বোক বহির অনুমানে ব্মহেতু পাকশালা প্রভৃতি সপকে আছে, স্তরাং উহাতে সপক্ষর আছে। বেখানে সাধ্যযুক্ত বলিয়া নিৰ্ক্ষিবালে নিশ্চিত কোন পদাৰ্থ নাই, অৰ্থাৎ বেখানে দপক্ষ নাই, সেখানে সপক্ষসত্ত হেতুর লক্ষণ হইবে না। যেখানে সপক আছে, সেখানেই হেতুতে সপক্ষসত্ত আছে কি না, দেখিতে হইবে এবং দেখানেই দপক্ষপত্ত হেতৃর একটি লক্ষণ বা ধর্ম। যে পদার্থ সাধাশুক্ত বলিরা নির্ব্বিবাদে নিশ্চিত, তাহার নাম বিপক। এই (৩) বিপক্তে অসতা অর্থাৎ বিপক্তে না থাকা হেতুর একটি লক্ষণ বা ধর্ম। বেমন পর্বতে বহির অনুমানে নদ-নদী প্রভৃতি বিপক্ষ। কারণ, তাহা বহিশ্র বণিয়া নিশ্চিত। বহিশ্র বণিয়া নির্কিবাদে নিশ্চিত পদার্থ আরও প্রচুর আছে ; দেখানে ধুম নাই, থাকিতেই পারে না<sup>2</sup>, স্থতরাং ঐ খনে ধুম হেতুতে বিপক্ষে অসভা আছে। বেখানে বিপক্ষই নাই অর্থাৎ সাধ্যশৃত্ত বলিয়া নিশ্চিত কোন পদার্থই নাই, দেখানে বিপক্ষে অসতা হেতুর লক্ষণ হইবে না, সেধানে উহা বলাই বাইবে না, দেধানে ঐটিকে ছাড়িয়া দিয়া অক্সান্ত ধর্মাণ্ডলিকেই হেতৃর লক্ষণ বুবিতে হইবে ।

বেখানে সাধ্যস্ত পদার্থকৈই পক্ষ করিয়া সেই সাধ্য সাধনে হেতুপ্রয়োগ করা হয়, তাহার নাম বাধিত হেতু; উহা হেতুর পূর্ব্বোক্ত লক্ষণাক্রান্ত হইলেও হেতু হর না; কারণ, উহা সাধ্যস্থান হর না। বেখানে সাধ্য নাই বলিয়াই বলবং প্রমাণে নির্দারিত হইয়ছে, সেখানে আর কোন হেতুই সাধ্যসাধন করিতে পারে না, স্কৃতরাং ঐরূপ পদার্থে সেখানে হেতুর কোন লক্ষণ নাই, ইহা বলিতেই হইবে। এ জন্ত বলা হইয়ছে, (৪) অবাধিতহ হেতুর একটি লক্ষণ বা ধর্ম। যে হেতু পূর্ব্বোক্ত প্রকারে বাবিত, তাহাতে অবাধিতহ থাকে না, এ জন্ত ভাহা হেতু নহে। আবার বেখানে কোন হেতুর ছারা কোন সাধ্যের অনুমান করিতে গেলে, ঐ সাধ্যের অভাবের অনুমানে আর একটি পৃথক্ হেতু উপস্থিত হয় এবং উভয় পক্ষের উভয় হেতুই তুলাকণ হওয়ায় কেহ কাহাকে বাধা দিতে না পারে, দেখানে ঐ সাধ্য ও সাধ্যাভাব বিষয়ে একটা সংশ্র উপস্থিত হয়, সেবানে ঐ উভয় হেতুকেই বলা হইয়ছে 'সংপ্রতিপক্ষ বা 'সংপ্রতিপক্ষিত'। সেথানে তুই হেতুই পরস্পর প্রতিপক্ষ, স্কতরাং যাহার প্রতিপক্ষ সং—কি না বিদ্যমান, তাহাকে সংপ্রতিপক্ষ বলা যায়। ঐ ছই হেতুর কোনটিই সাধ্যসাধন করিতে না পারার উহাকে হেতু বলা যায় না, স্কতরাং অবগ্রুই উহাতে হেতুর কোন ক্ষণ নাই বলিতে হইবে। তাই বলা

১। বহিংর অনুসানে ধ্নরকলে ব্ন বিশিষ্ট সংবোধ সম্বাদে হেছু। বহিংশ্ভ কোন ছানেই ঐ বিশিষ্ট সংবোধ সম্বাদ্ধে ধ্ন থাকে না। সামাজ্ঞতা সংবোধ সম্বাদ্ধ বিশিষ্ট বৃষ্ট বহিংর অনুমানে হেছু। ২ আঃ, ১ আঃ, ০০ কৃষ্ট টিলনী ক্রইবা।

হইরাছে (৫) 'অসংপ্রতিপক্ষত্ব' হেতুর একটি লক্ষণ বা ধর্ম। বে ছুইট হেতু সংপ্রতিপক্ষ, তাহাতে অসংপ্রতিপক্ষত্ব থাকে না, এ জন্ম তাহা হেতু নহে। হেতু সদৃশ বলিয়াই কিন্তু অহেতুতেও হেতু শব্দের প্রয়োগ করা হইয়া থাকে।

এখন বুঝা গেল, (১) পক্ষমন্ব, (২) সপক্ষমন্ব, (৩) বিপক্ষে অসন্ত, (৪) অবাধিতন্ত, (৫) অসথপ্রতিপক্ষত্ব—এই পাঁচাট ধর্মই হেতুর লক্ষণ। এই পাঁচাট ধর্ম থাকিলেই তাহাকে সাধ্যের গমক
বা সাধক বলা হইরাছে। এবং ঐ পাঁচাট ধর্মকেই হেতুর "গমকতৌপরিক রূপ" বলা হইরাছে।
গমকতার কলিতার্থ অধুমাপকতা; ঔপরিক বলিতে উপার বা প্রবােজক। হেতু যে অনুমাপক
হয়, সেই অনুমাপকতার প্রয়েজকই ঐ পাঁচাট ধর্ম। অবশ্র যেথানে সপক্ষসন্থকে ছাড়িয়া দিয়া এবং যেথানে বিপক্ষ নাই, সেখানে বিপক্ষে অসন্তাকে ছাড়িয়া দিয়া অবশিপ্ত
পূর্ব্বোক্ত চারিটি ধর্মকেই হেতুর লক্ষণ বলিয়া বুঝিতে হইবে। উদ্যোতকর প্রভৃতি পরবর্ত্তা
প্রায় সকল নৈয়ারিকের মতেই অবয়ী, বাতিরেকী ও অয়য়য়াতিরেকী নামে হেতু জিবিব।
এ সকল কথা অবয়ব-প্রকরণে হেতুবাক্যের ব্যাখ্যায় বলিয়াছি। পূর্ব্বোক্ত প্রকারে তিবিধ
হেতুবানী নৈয়ারিকদিগের মতে অহয়য়াতিরেকী হেতুহলে পূর্ব্বোক্ত পাঁচাট ধর্মই হেতুতে থাকা
আবশ্রুক, নচেৎ তাহা হেতু হয় না। এবং অয়য়ী বা কেবলায়য়ী হেতুহলে বিপক্ষে অসন্তাক
ছাড়িয়া দিয়া আর চারিটি ধর্ম থাকা আবশ্যক। এবং ব্যতিরেকী বা কেবলব্যতিরেকী
হেতু হলে সপক্ষমতাকৈ ছাড়িয়া দিয়া আর চারিটি ধর্মা থাকা আবশ্যক। নব্য নৈয়ারিক জগদীশ
তর্কাকারও তর্কামৃত প্রছে এই সিয়ান্ত প্রকাশ করিয়াছেন।

পূর্ব্বেক্ত পক্ষমৰ প্রত্তি পাঁচটি ধর্মের এক একটির অভাব লইরাই হেরাভাস পঞ্চবিধ হইরাছে। করিব, সন্তবন্ধনে ইহাদিগের কোন একটি ধর্ম না থাকিলেও তারা হেতৃ হর না। এ পাঁচটি ধর্মই গোঁতম মতে হেতৃর "গমকতৌপরিক রূপ" অর্থাৎ অনুমাপকতার প্রবােজক, সাদকতার প্রবােজক। মহর্মি গোঁতম কণ্ঠতঃ এ সক্ষল কথা কিছু না বলিলেও তিনি বাহা বলিয়াছেন, তাহার দারাই ইহা স্থাচিত হইরাছে। স্থানে সকল কথার বিশ্বা প্রকাশ থাকে না, তাহা থাকিতেও পারে না; স্থানে অনেক তত্ত্বের স্থাচনাই থাকে, তাই উহার নাম স্থান। মহর্মি হেতৃবাক্যের কক্ষণ বলিতে সাধ্যমাধন পদার্থকেই হেতৃপদার্থ বিদ্যা স্থাচনা করিয়াছেন এবং তাহাকে উদাহরণ-বিশেবের সাধর্ম্মা এবং উদাহরণবিশেবের বৈধর্ম্মা বলিয়াছেন। সেখানে ভাষাকারের ব্যাখ্যাহ্যমারে মহর্মি-সম্মত দিবিধ হেতৃপদার্থও পূর্বে ব্যাখ্যাত হইয়াছে। এখন ব্রিতে হইবে যে, কিরুপ পদার্থ হইলে তাহা সাধ্যমাধন পদার্থ হইলে তাহা সাধ্যমাধন পদার্থ হইলে তাহা সাধ্যমাধন হয় এবং মহর্মি লে পঞ্চবিধ হেত্বাভাস বলিয়াছেন, তাহার মূল চিত্তা করিলেও তাহার মতে বাহা হেত্বাভাসে থাকে না, এমন পাচাট ধর্মই হেতৃর লক্ষণ বলিয়া বুঝা বায়। উদ্যোভকর প্রভৃতি শৈর্যারিকগণ এই সব চিত্তা করিরাই প্রেমাক্ত প্রক ধর্মকেই গোঁতম মতে হেতৃর লক্ষণ বলিয়া হ্বা বায়। উদ্যোভকর প্রভৃতি নির্যারিকগণ এই সব চিতা করিরাই প্রেমাক্ত প্রক ধর্মকেই গোঁতম মতে হেতৃর লক্ষণ বলিয়া

স্থির করিয়াছিলেন। এবং তাঁহারা ভিন্ন ভিন্ন পারিভাবিক শব্দের দারা গৌতম মতেরই ব্যাখ্য করিয়া গিয়াছেন। পূর্বের যে পক্ষ, সপক্ষ ও বিপক্ষ প্রভৃতি শব্দ প্রব্রোগ করিয়াছি, তাখা প্রাচীন উদ্যোতকর প্রভৃতি নৈয়ারিকর্গাই প্ররোগ করিরাছেন। উহা দে দিনের নব্য ভারের কর্ত্তাদিগেরই আবিষ্ণুত নহে। উদ্যোতকরের স্তাধণার্ডিক হইতে পরবর্তী নৈয়ারিকগণ অনেক কথা নইনাছেন। ভাষ্যকারও সূত্রকারের ভাষ অনেক কথার স্তুচনাই করিয়াছেন। পূর্মোক্ত পক ধর্মই যে হেতুর দক্ষণ, ইহা তিনি না বলিলেও পূর্ব্বোক্ত যুক্তিতে তাহা বুবিয়া লওৱা বার। মাহারা পুর্মোক্ত পঞ্চ দর্মকে হেতুর লক্ষণ বলিয়াছেন, তাহাদিগের কথা বলা হইল। এ সকল কথা না বলিলেও যে সকল ধর্ম থাকিলে সে পদার্থ ছেম্বাভাস হয় না, তাহা সাণ্যসাধন হয়, সেই সকল বৰ্মাই যে হেতুর লক্ষণ, তাহা সকলকেই বলিতে হইবে। সেই বৰ্মাগুলি যিনি বেরূপ বিবেচনা করিয়া স্থির করিবেন এবং যে ভাষায় ভাষা ব্যক্ত করিবেন, ভাষাই হেতুর লক্ষণ বলিয়া গণা হইবে। তাহা পূর্মোক্ত পঞ্চ ধর্মাই হউক, আর তাহার কম বা বেনী অক্ত ধর্মাই হউক, তাখতে কলের কোন হানি নাই। এ জন্ত অনেকে অন্তান্ত প্রকারেও হেতুর লক্ষণ বলিয়াছেন। তবে পূর্ব্বোক্ত পঞ্চ ধর্মের এক একটির অভাব নইয়াই হেম্বাভাস পঞ্চবিব হইয়াছে, ইহা অধিকাংশের মত। তাহা হইলে বুরা গেল, যাহাতে হেতুর সমস্ত লক্ষণ নাই, তাহাই অসাধক; তাহা হেতুরূপে প্রযুক্ত হইলে হেত্বাভাগ হইবে, ইহাই হেত্বাভাগ শব্দের দ্বারা শুচিত হইরাছে। হেস্বাভাস শক্ষের ছারা বুঝা যায়, যাহা হেতু নহে অর্গাৎ যাহাতে হেতুর লক্ষণ নাই অর্থচ যাহা হেতুর ভাষ প্রতীন্তমান হয়, তাহাই হেবাভাস। তাহা হইলে উহার বারা হেতুর লক্ষণশৃক্ত হইয়া হেতুর ভার প্রতীন্তমানত্তই হেত্বভাসের দামাক্ত লক্ষণ বুঝা বার। ভাষ্যকারও প্রথমতঃ ভাষ্টেই বলিয়া এই বিভাগ-স্ত্রটির অবতারণা করিয়াছেন। উদ্যোতকরের কথায় বুরা বায় বে, হেতুর সমস্ত লক্ষণ হেল্লাভাসে থাকিবে না, কিন্ত কোন লক্ষণ থাকিবে; এই জন্তই হেল্লাভাস অসাধক হইবাও হেতুর ক্রায় প্রতীয়মান হয় এবং ঐ ভাবই তাহার হেড়াঙাসত্ব বা অসাধকত্ব। কিন্ত যাহাতে হেতুর কোন লকণ্ট নাই অর্থাৎ যাহা একত পঞ্বিধ হেতাভাদই হয়, এমন হেতাভাদও মব্য নৈয়ায়িকগণ বলিয়াছেন। তবে ভাষ্যকার ও উদ্যোতকরের যাখ্যানুসারে প্রকরণ-সম বা সংগ্রতিপক্ষ সেখানে হইবে না। পরে ইহা ব্যক্ত হইবে।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ হেন্বাভান শব্দের দারাই হেন্বাভানের সামান্ত লক্ষণ স্থাতিত হইরাছে, এই কথা বলিরা প্রথমতঃ পূর্ব্বোক্ত পক্ষমত্ব প্রভৃতি পক্ষমত্ব শুভূতি পক্ষমত্ব শুভূতি পক্ষমত্ব লক্ষ্মতাই হেন্বাভানের সামান্ত লক্ষ্মতা বাাখ্যা করিয়াছেন । কারণ, পূর্ব্বোক্ত পক্ষমত্বই হেত্র লক্ষ্ম। পরে বলিয়াছেন বে, যখন কোন হলে নপক্ষ থাকে না এবং কোন হলে বিপক্ষ থাকে না, তখন পূর্ব্বোক্ত পক্ষমত্ব প্রক্রিক প্রক্রিক প্রক্রিক প্রক্রিক পক্ষমত্ব ভূতিত প্রকর্ম সামান্ত লক্ষ্মত বাাখ্য না। বেখানে কোন প্রবর্গেই ক্রেক্সক্রেক্ত পক্ষমত্ব পক্ষমত্ব প্রকর্ম সিদ্ধান্ত কর্মত পারে না; স্ক্তরাং সেখানে হেন্বাভান কেইই হইতে পারে না। স্ক্তরাং উহা হেন্বাভানের লক্ষ্মত্ব হয় না। পূর্ব্বোক্ত পঞ্চধর্মের মধ্যে সন্তবস্থলে পক্ষমত্ব, সপঞ্চ সন্ত এবং বিপক্ষের অসত্ব, এই তিনাট ধর্ম থাকিবে না,

ইহা হেল্পাভাদ শব্দের নারা বুঝা যায় এবং অবাধিতত্ব ও অদংপ্রতিপক্ষর থাকিবে না, ইহাও হেল্পাভাদ শব্দের নারা বুঝা যায়। কারণ, পূর্ব্বোক্ত পঞ্চধর্মের ( দন্তবহুলে ) কোন একটি ধর্ম না থাকিলেও ওাহা হেতু হয় না, তাহা অহেতু। হেল্পাভাদ শব্দের নারা যথন হেতুলকপশ্ল পদার্থই বুঝা বায়, তথন তাহার নারা পূর্ব্বোক্ত ধর্মক্রের অভাব বুঝা যায়। তাহা ইইলে উহার নারা কলে অমুনিতির কারণ যে জান, তাহার বিরোধী, এই পর্যান্তই বুঝিতে পারা যায় এবং তাহাই বুঝিতে হইবে। কোন হেতুতে পূর্ব্বোক্ত ধর্মক্রের নাই, ইহা বুঝিলে দেখানে অমুনিতির কারণ ব্যাপ্তিজ্ঞান ও পরামর্শ হয় না। স্থতরাং পূর্ব্বোক্ত ধর্মক্রেরশ্লু, এই কথার নারা অহানিতির কারণ জ্ঞানের বিরোধী, এই পর্যান্তই বুঝিতে হয়। এইরপ কোন হেতুকে বানিত বা সংপ্রতিপক্ষ বিলার বুঝিলে দেই জান সালাং সম্বন্ধই অমুনিতির প্রতিবন্ধক হয়। তাহা হইলে পূর্ব্বোক্ত অবাধিতত্ব ও অনংপ্রতিপক্ষকের অভাব যে বাধিতত্ব ও সংপ্রতিপক্ষর, তাহার নারা ফলে অমুনিতি বিরোধী, এই পর্যান্তই বুঝিতে হইবে। তাহা হইলে হেল্লাভাদ শব্দের নারাই বুঝা গোল যে, যাহা জারমান হইরা অমুনিতি অথবা তাহার কারণীভূত ব্যাপ্তিজ্ঞান অথবা পরামর্শের বিরোধী, সেই পদার্থই হেলুভাদ সর্থাং বাহা বুঝিলে অমুনিতি জ্বের না অথবা দেখানে ব্যাপ্তিজ্ঞান জ্বের না অথবা পরামর্শ জ্বের না, সেই পদার্থগুলি হেতুর দোষ। সম্বন্ধবিশেয়ে ঐ দোষ যে পদার্থে থাকে, তাহা হেল্পাভাদ বা তুই হেতু। ইহাই বুজিলারের চরম ব্যাণ্যার স্থল তাংপর্য।

ত্বচিন্তামণিকার গঙ্গেশ প্রভৃতি নবা নৈয়ারিকগণ এক উক্তিতে হেখালাদের সামান্ত লক্ষণ বুঝাইতে বাইনা প্রচুর পাণ্ডিত্যের পরিচর দিয়াছেন। তাহাদিগের পরবর্তী নৈয়ায়িক বিখনাথও রঘুনাথের কথা লইয়াই এথানে হেছাভাসের সামান্ত লক্ষণের চরম ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্ত ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীনগণ ঐরপ শক্ষণ ব্যাখ্যার বিস্তার করেন নাই। তাঁহারা লক্ষণ বিষয়ে কিছু স্চনাই করিয়া গিরাছেন, পদার্থ বিষয়ে বাহাতে একটি ধারণা জন্মিতে পারে, তাহাই তাঁহারা বলিয়া গিয়াছেন। সম্পূর্ণরূপে পদার্থ নির্মাচন করিবার জন্ত পরে মাহারা অবতীর্ণ হইয়া-ছিলেন, সেই বঙ্গের ভারবীর আচার্য্যগণ ভার বিষয়ে অন্তত লীলা দেখাইরা গিয়াছেন। মনে হয়, প্রাচীন ন্তারাচার্যাগণ দর্কত্র এক উক্তিতে হেম্বাভাদের একটি সামান্ত লক্ষণ আবশুক মনে করেন নাই এবং উহা অসম্ভব মনে করিয়াও ঐ বিষয়ে কোন চিন্তা করেন নাই। বেখানে পূৰ্ব্বোক্ত পঞ্চধৰ্য সিভাই নাই, দেখানে যে চাবিটি ধৰ্ম প্ৰসিদ্ধ আছে অথবা যাহাই দেখানে হেত্র লক্ষণ বলা যাইবে, তাহার অভাবই দেখানে হেখাভাসের লক্ষণ হইবে। সর্বাত্র হেখা-ভালের একটি লক্ষণ নাই বা হইল, আর ভাহা হইবেই বা কিরুপে ? অনুমানের পক্ষ, সাধ্য ও হেতু নর্মত্র ভিন্ন ভিন্ন। এক উক্তিতে একটা লক্ষণ বলিতে পারিলেও ফলে ভাহা ভিন্ন ভিন্ন ছানে ভিন্ন ভিন্নই হইবে। আর এক উক্তিতেই বা তাহা দর্মত্বনের অন্ত নিছুইরূপে কি করিয়া ৰলা বাইবে ? দীবিতিকার রগুনাথও ত তাহা বলিতে পারেন নাই। তিনিও হেস্বাভাসের সামাঞ লকণে কতকগুলি ভিন্ন করের উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন। তিনিও শেষে বাদুশ পঞ্চ, যাদুশ সাধা ও বাদৃশ হেডু বলে বতগুলি হেছাভাস সম্ভব হয়, তাবং পদার্থের অক্সভদহুই হেডুর দোৰত্ৰপ হেৰাভানের একটি লক্ষণ বলিয়া সেই কল্লের প্রশংসা করিয়া পিয়াছেন। সেথানে जैकांकांत्र शनायत्र अञास्त्र रमहे करत्रहे त्रयूनारशत निर्वत, हेश बनिया त्रियारहून। ध्वर रमहे করাটিই বে কোন স্থলবিশেষের জন্ম প্রহণ করিতে হইবে অর্থাৎ স্থলবিশেষে যে হেডাভাদের লক্ষণ অগত্যা ঐরপই বলিতে হইবে, ইহাও গদাধরের বিচারে দেখানে পরিক্ষট বহিরাছে। স্থুতরাং সর্ব্যত্ত হেম্বাভাসের একটি লক্ষণই ব্যাখ্যাত হইয়াছে কোথার 📍 গদাধর বাহা ব্যাখ্যা করিয়া দিতে পারেন নাই, কেবল সকল লক্ষণের দোষ ব্যাখ্যা করিয়াই তিনি তাহার বৃদ্ধিমন্তার ব্যাখ্যা করিরা গিরাছেন, তাহার আশান্তরূপ নির্দোব ব্যাখ্যা করিতে আর কাহারই বা শক্তি আছে প একটা ব্যাখ্যা করিলেই বা ভাহার নির্দোধন বিষয়ে বিশ্বাদ করা যায় কৈ গ নব্য ভাষের অধ্যাপকগণ গদাবরের হেছাভাদ বিচার অরণ করিলে দর্মত্ত হেছাভাদের একটি দামান্ত লক্ষ্য নির্দোবন্ধপে ব্যাখ্যাত হইরাছে কি না, তাহা স্বরণ করিতে পারিবেন। ফলকথা, প্রাচীন ক্রারাচার্য্যগণ ভিন্ন ভিন্ন হলে হেছাভাদের ভিন্ন ভিন্ন লক্ষণই বলিতেন; এ জ্বরু তাঁহারা হেৰাভাষের সামান্ত লক্ষণ ব্যাখ্যাক নবাগণের জার কোন গুরুতর চিন্তা করিতে যান নাই। যাহাতে হেতুর সমস্ত লক্ষণ নাই অখচ গাহা হেতুর ভার প্রতীর্মান হর, কোন কারণে যাহাকে হেতু বলিয়া ভ্রম হয়, তাহাই হেল্বাভান, এইরূপ বলিলেই হেল্বাভানের দামান্ত জ্ঞান হইবে এবং বিশেষ লক্ষণ বলিলে বিশেষ জ্ঞান হইবে। বিশেষলক্ষণের দারাও তাহাকে হেডাভাস বলিয়া ব্রুণা ঘাইবে, ইহাই প্রাচীনদিগের মনের কথা বলিয়া মনে হয়।

পরবর্ত্তী বিশেষ লকণ স্থাপ্তলিতেই স্বাভিচার প্রভৃতি পাঁচটি নাম এবং তাহাদিগের লকণ বাজ আছে। তবে আবার এই স্থাটির প্রয়োজন কি ? এতছ্তরে উদ্যোতকর বলিয়াছেন বে, হেম্বাভাস বহু প্রকার আছে, দেগুলি সমন্তই এই পাঁচ প্রকারের অন্তর্গত। এই পঞ্চবিদ ভিন্ন আর কোন হেম্বাভাস নাই, এই বিশেষ নিয়ম জ্ঞাপনের জন্মই মহর্ষি এই বিভাগ-স্থাট বলিয়াছেন। হেম্বাভাস যে কত প্রকারে হইতে পারে, তাহা উদ্যোতকর দেখাইয়াছেন এবং তাহার উদাহরণ ও সংখ্যার বর্ণনা করিয়াছেন। শেষে গিয়া তাহা অসংখ্যাই হইরা পড়িয়াছে॥ ৪ ॥

ভাষ্য। তেষাং।

## সূত্র। অনৈকান্তিকঃ সব্যভিচারঃ ॥৫॥৪৩॥

অনুবাদ। সেই অর্থাৎ পূর্ব্বসূত্রোক্ত পঞ্বিধ হেরাভাসের মধ্যে যাহা অনৈকান্তিক অর্থাৎ ঐকান্তিক নহে, সাধ্য ও সাধ্যের অন্তাব, এই দুই পক্ষের কোন পক্ষেই নিয়ত নহে অর্থাৎ যাহা সাধ্যযুক্ত স্থানেও থাকে, সাধ্যশুক্ত স্থানেও থাকে, সাধ্যশুক্ত স্থানেও থাকে, সাধ্যশুক্ত স্থানেও থাকে, এমন পদার্থ সব্যক্তিচার (সব্যক্তিচার নামক হেরাভাস)।

ভাষ্য। ব্যভিচার একত্রাব্যবস্থিতিঃ। সহ ব্যভিচারেণ বর্ত্ততে ইতি স্ব্যভিচারঃ। নিদর্শনং—নিত্যঃ শব্দোহস্পর্শহাৎ স্পর্শবান্ ক্ষোহনিতাো দৃষ্টো ন চ তথা স্পর্শবান্ শব্দস্থাদস্পর্শবানিতাঃ শব্দ ইতি। দৃষ্টান্তে স্পর্শবন্ত্বমনিতাত্বক ধর্মো ন সাধ্যসাধনভূতে গৃহ্বতে, স্পর্শবাংশচাণুর্নিতাশ্চেতি। আজাদৌ চ দৃষ্টান্তে 'উদাহরণসাধর্মাং সাধ্যসাধনং হেতু'রিতি অস্পর্শবাদিতি হেতুর্নিতাত্বং ব্যভিচরতি অস্পর্শা বৃদ্ধিরনিতাা চেতি। এবং বিবিধেহপি দৃষ্টান্তে ব্যভিচারাৎ সাধ্যসাধনভাবো নাজীতি লক্ষণভাবাদহেতুরিতি। নিতাত্বমেকোহতঃ, অনিতাত্ব-মেকোহতঃ, একস্মিন্ত বিদ্যুত ইতি ঐকান্তিকঃ, বিপর্যয়াদনৈকান্তিকঃ, উভয়ান্তব্যাপকত্বাদিতি।

অমুবাদ। ব্যক্তিচার বলিতে কোন এক পক্ষে ব্যবস্থিতি না থাকা অর্থাৎ নিয়ম না থাকা। ব্যক্তিচারের সহিত বর্ত্তমান থাকে অর্থাৎ ব্যক্তিচারবিশিষ্ট, এই অর্থে সব্যভিচার, অর্থাং মহর্ষি-কথিত স্ব্যভিচার শব্দের দারা বুঝা বায়—ব্যভিচারী। স্তুতরাং বুঝা যায়, ব্যভিচারিবই সব্যভিচার নামক হেকাভাসের লক্ষণ। নিদর্শন—বর্ষাৎ এই স্ব্যভিচারের উরাহরণ প্রদর্শন করিতেছি। (প্রভিজ্ঞা) শব্দ নিতা, (হেতু) স্পর্শনূত্যতা জ্ঞাপক, (উদাহরণ) স্পর্শবিশিষ্ট কুন্ত অনিত্য দেখা যায়, (উপনয়) শব্দ সেই প্রকার ( কুন্তের তায় ) স্পর্শবিশিষ্ট নহে, ( নিগমন ) সেই স্পর্শপুত্রতা হেতুক শব্দ নিত্য। (এই স্থলে) দৃষ্টান্তে কর্থাৎ বৈধর্ম্মা দৃষ্টান্ত কুন্তে স্পর্শ এবং অনিতার, এই ছুইটি ধর্মাকে সাধ্যসাধনভূত বলিয়া গ্রহণ করা বায় না অর্থাৎ স্পর্শ হেতু, অনিত্যত্ব তাহার সাধ্য; যেখানে যেখানে স্পর্শ থাকে, সে সমস্তই অনিত্য, ইহা পূর্বেরাক্ত দৃষ্টান্তে বুঝা বায় না। ( কারণ ) পরমাণু স্পর্শবিশিষ্ট, অথচ নিত্য, অর্থাৎ প্রমাণুতে স্পর্ন থাকিলেও তাহা বখন অনিত্য নহে, তখন স্পর্শ অনিত্যত্বের সাধন হয় না। আত্মা প্রভৃতি দৃষ্টান্তেও অর্থাৎ বাহা বাহা স্পর্শন্য, তাহা নিত্য, ষেমন আত্মা প্রভৃতি, এইরূপে গৃহীত আত্মা প্রভৃতি সাধর্ম্মা দৃষ্টাস্ত স্থলেও 'উদাহরণের সাধর্ম্মাপ্রযুক্ত সাধ্যসাধন হেতু' (১ আঃ, ৩৪ সূত্র) এই সূত্রানুসারে 'অস্পর্শবাং' এই বাক্য প্রতিপাদ্য হেতু অর্থাৎ স্পর্শন্মতারূপ হেতু নিত্যবের ব্যভিচারী হইতেছে; ( কারণ ) বুদ্ধি স্পর্শশূল অধচ অনিতা, ( অর্থাৎ স্পর্শশূল হইলেই যে সে পদার্থ নিত্য হইবে, এইরূপ নিয়ম বা ব্যাপ্তি ঐ দৃষ্টান্তে বুঝা যায় না । কারণ, বুদ্দি পদার্থে উহার ব্যভিচার দেখা যাইতেছে )। এইরূপে ভিবিধ দৃষ্টান্তেই ব্যভিচারবশতঃ সাধ্য-সাধ্যত্ব নাই অর্থাৎ প্রদর্শিত স্থলে শব্দে নিত্যত্বের অনুমান

করিতে যে স্পর্শশূতাকে হেতুরপে গ্রহণ করা হইয়াছে, তাহাতে নিভ্যন্থ সাধ্যের সাধনত্ব নাই। এ জন্ম লক্ষণের অভাব বশতঃ অর্থাৎ হেতুর লক্ষণ না থাকার (উহা) অহেতু।

নিতার একটি পক্ষ, অনিতার একটি পক্ষ। একই পক্ষে বিশ্বমান থাকে অর্থাৎ একই পক্ষে নিয়মবন্ধ, এই অর্থে 'ঐকাস্তিক'। বৈপরীতাবশতঃ অর্থাৎ এই ঐকাস্তিকের বিপরীত হইলে অনৈকাস্তিক। কারণ, (তাহাতে) উভয় পক্ষের ব্যাপকর আছে অর্থাৎ নিতার ও অনিতার প্রভৃতি সাধ্য ও সাধ্যাভাবরূপ বে ছুইটি পক্ষ বা ধর্ম্মবিশেষ আছে, তাহাদিগের প্রত্যেকের আশ্রয়েই যাহা থাকে, কোন একটি মাত্রের আশ্রয়ে থাকে না, এ জন্ম তাহা ঐকাস্তিক নহে—অনৈকাস্তিক।

টিপ্লনী। স্ত্ৰে অনৈকাস্তিক এবং স্ব্যভিচার শব্দ একার্থবাধক পর্য্যায় শব্দ। ধাহাকে অনৈকান্তিক বলে, তাহাকেই স্ব্যভিচার বলে। স্তরাং অনৈকান্তিক শব্দের দারা স্বাভিচারের লক্ষণ প্রকাশ করা বাম কিরপে ? বুকের লক্ষণ বলিতে কি 'মহীক্ষকে বুক্ষ বলে' এইরপ করা বলা বার ? আর তাহা বলিলেই কি বলার উদেশ্য দিব হর ? তাংপর্যাটীকাকার এ জন্ম বলিরাছেন বে, বিশেষ বিশেষ ব্যক্তিকে উদেশ্র করিয়া মহর্ষি এই স্থাত্ত ছুইটি শব্দকেই লক্ষ্য ও লকণবোধকরণে উল্লেখ করিয়াছেন অর্থাৎ যে ব্যক্তি অনৈকান্তিক শব্দের অর্থ জানে না, কিন্ত সব্যভিচার বলিনে বুঝে, তাহাকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন,—স্ব্যভিচারকেই অনৈকান্তিক বলে। যে ব্যক্তি স্ব্যতিচার শক্ষের অর্থ জানে না, কিন্তু অনৈকান্তিক বলিলে বুঝে, তাহাকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন,—অনৈকাশ্বিককে স্ব্যক্তিটার বলে। স্তরাং বোদ্ধার ভেদে এই স্ত্তের ছুইটি শক্ষ্ লকানির্দেশ এবং লকণনির্দেশ। এই জন্ম ভাষাকারও প্রথমে স্ব্যভিচার শব্দের অর্থ ব্যাখ্যা করিয়া, উহার দারাই স্ব্যভিচার নামক হেম্বাভাদের লক্ষণ ব্যাখ্যা করিয়াছেন অর্থাৎ তিনি স্বাভিচার শব্দটিকেই প্রথমতঃ লক্ষণ-বোধকরণে গ্রহণ করিয়া উহার বারাই লক্ষণ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। পরে সবাভিসারের উবাহরণ প্রদর্শন করিয়া সর্বশেবে তিনি স্থত্তের অনৈকাস্তিক শ্রের ব্যাখ্যা করিয়াছেন, অর্থাৎ অনৈকান্তিক শন্ধও এক পলে লকণ-বৌধক, এ জন্ম ঐ শন্ধটির বৌগিক অর্থের ব্যাখ্যা করিয়া ভাষ্যকার উহার ছারাও শেষে স্ব্যভিচার নামক হেছাভাসের লক্ষ্ণ ব্যাখ্যা করিনাছেন। ফলতঃ থাহার নাম স্ব্যভিচার, তাহার নামই অনৈকান্তিক।

তাংশ্যাটীকাকার এইরপ বলিলেও প্রথমতঃ মহর্ষি পঞ্চবিদ ক্ষোভাগের নাম কীর্ত্তন করিতে সবাভিচার শক্ষাই বলিরাছেন। স্থতরাং এই স্থতে সবাভিচার শক্ষকেই তিনি লক্ষ্য নির্দেশরূপে গ্রহণ করিয়াছেন, ইহাই কিন্তু মনে হয়। ভাষ্যকার নিজে সব্যভিচার শক্ষের ব্যাধ্যা করিয়াও স্ব্যভিচার নামক হেরাভাগের লক্ষণ ব্যাহতে পারেন এবং উহার উনাহরণ প্রদর্শন করিতে পারেন। পরে স্ত্তকারের অনৈকান্তিক শক্ষের গৌগিক অর্থের ব্যাধ্যা করিয়া স্ত্তোক্ত লক্ষণস্ত্তে লক্ষ্যবোধক শক্ষ্যিকে পরেই উল্লেখ করিয়াছেন,

এ কথাগুলিও ভাবিতে হইবে। তবে একার্থবাধক পর্যার শব্দের হারা লক্ষ্য ও লক্ষণ বলিলে যদি দোষ হয়, তাহা তাৎপর্যাটীকার্যারের পক্ষেও হইবে না কেন গু যে ব্যক্তি স্ব্যক্তিয়র শব্দের অর্থ অথবা অনৈকান্তিক শব্দের অর্থ আনে, সে ত স্ব্যক্তিয়ের নামক হেল্পাভাগ কাহাকে বলে, তাহা আনেই; তাহাকে আর উহা বলিবার প্রয়োজনই বা কি গু কোন শক্ষ্যিবেশ্ব না জানিলে পদার্থের অক্ততা হয় না। মহর্ষি গোতম বাহাকে স্ব্যক্তিয়ের বলিরাছেন, তাহাকে অন্ত কোন শব্দের হারা আনিলেও তাহার জান সম্পন্ন হয়। স্ক্তরাং মনে হয় যে, মহর্ষি পূর্কস্ক্তের স্ব্যতিচার শব্দের হারা বে এক প্রকার হেল্পাভাগের উল্লেখ করিয়াছেন, স্ব্যক্তিয়ের শব্দের প্রতিপাদ্য সেই হেল্পাভাগের স্বরূপ বলিবার জন্তই এই স্ক্রিট বলিরাছেন। তাহা হইলে এই স্ক্রের হারা বুবা বার, বাহা অনৈকান্তিক, তাহাই স্ব্যক্তিয়ের অর্থাৎ পূর্কস্ক্তেনিক স্ব্যক্তিয়ার শব্দের প্রতিপাদ্য হেল্পাভাগ । বিভিন্ন ধর্মপ্রকারে একার্থবাধক শব্দের স্বারাও লক্ষণ বলা বার, তাহাতে পূনক্তি-দোষ হয় না। ব্যাপ্তির সিন্ধান্ত-লক্ষণ ব্যাখ্যার দীধিতিটীকাকার জগনীশ তর্কাল্ডারও এ কথা বলিহা গিরাছেন। গ

ভাষাকার প্রথমতঃ স্ব্যভিচার শব্দের অর্থ ব্যাখ্যা করিয়াই স্ব্যভিচার নামক হেরাভাসের স্করণ বুঝাইয়াছেন। কারণ, তাহাও বুঝান যায় এবং এখানে তাহাও বুঝাইতে হয়। শব্দে নিত্যবের অনুমানে অম্পর্শহকে হেতুরূপে গ্রহণ করিলে উহা স্ব্যভিচার হেত্বাভাস। তাব্যকার ইয়া ব্যাইবার জন্প এই হলে প্রথমতঃ প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পঞ্চাবহব প্রদর্শন করিয়াছেন। এবং যাহাতে অস্পৰ্শৰ নাই অৰ্থাৎ যাহাতে স্পৰ্শ আছে, তাহা অনিত্য, যেমন কুন্ত —এইরূপে কুন্তকে देवसर्पानुहोस शहन कतिया देवसर्पाताहत्रन-वाका ध्वर छन्छूमात्त्र भारत देवसर्पातानग्रन्याका প্রদর্শন করিয়াছেন। তাৎপর্যাটাকাকার এথানে ভাষ্যকারের উদাহরণ-বাক্যের ব্যাখার বলির'ছেন বে, অনিতা কুম্ব স্পর্ণবিশিষ্ট দেখা যায়, ইহাই ভাষার্থ বৃদ্ধিতে হইবে। কারণ, বৈদর্মাদৃষ্টাক্ত হলে যেখানে যেখানে সাধ্য নাই, সেই সমস্ত স্থানে হেতু নাই, ইংাই বুকিতে হয়। ভাষ্যকার কিন্ত देवनकामृशेख वतन राबारन राबारन राबारन राज नाहे, दाबारन माथा नाहे, खहेजन कथाहे नुदर्ख दिन्हा আসিরাছেন; তিনি এখানেও তাহাই বলিরাছেন। তাঁহার ঐ বিশেষ মতটি পরবর্তী সকলেই উপেকা করিলেও উহা বে ভাঁহার মত, যে বিবন্ধে কোন সংশয় নাই। তাৎপর্য্যাটাকাকারও পূর্বের ভাষ্যকারের ঐ মতের উল্লেখ করিয়াছেন। এখানে ভাষ্য ব্যাখ্যার উহার নিজ মতান্ত্রদারে অন্ত-রূপে ভাষা-মন্দর্ভের যোজনা কেন করিয়াছেন, ইহা স্থাগগ চিম্বা করিবেন। মতামুদারে জন্ধ বোলনা নিক্ল ও ভাষাকারের অনভিপ্রেত বলিয়াই মনে হয়। কারণ, পরে ব্যভিচার প্রদর্শন করিলেও বেধানে বেধানে অস্পর্শন্ত হেতু নাই, সেই সমস্ত স্থানেই নিতাত্ব নাই মধা কুম্ব — এইরূপ অর্থই ঐ হলে ভাষাকারের বিবক্ষিত। ভাষাকার ঐ ভাবেই বৈধর্ম্মোদাহরণ-বাকা অভ্যাও বলিয়াছেন ( নিগমনস্ত্র-ভাষ্য স্তইব্য )।

প্রদর্শিত কলে ভাষ্যকার শেষে আত্মা প্রভৃতি সাধর্মাদৃষ্টাত্তেও ব্যক্তিয়ার প্রদর্শন করিয়াছেন। সাধর্মাদৃষ্টান্ত কলে হেতুর নাম সাধর্ম্য হেতু। ভাষ্যকার মহর্বিপ্রোক্ত সাধর্মাহেতুবাক্যের লক্ষণ-

১। তেন বাধিণবেনাণি অভূদনাধানাধিকংশোক্যা ন পৌনকভান্। — বিদ্বান্ত-লক্পনীধিতি, কাৰ্যনীৰী।

স্ত্রটি উদ্ধৃত করিয়া তদসুদারে এথানে বাদী 'অস্পর্শত্বাৎ' এইরূপ সাধর্ম্মাহেতুবাক্য প্রয়োগ ক্রিলেও ঐ অস্পর্শব পদার্গ নিতাছের ব্যভিচারী, ইহা দেথাইয়াছেন। ফলকথা, ঐ হলে অস্পর্শব পদার্থ সাধর্ম্মাহেতুরূপেই গৃহীত হউক, আর বৈধর্মাহেতুরূপেই গৃহীত হউক, উহা ঐ ছলে িবিধ দৃষ্টাস্তেই ব্যক্তিগরী বলিলা উহাতে সাধ্যসাধনত নাই, স্বতরাং উহাতে হেতুর লকণ না থাকার উহা ঐ হলে অহেতু, ইহাই ভাষ্যকার বলিয়াছেন। ভাষ্যকার যে সাধাসাধনককেই হেতৃপনার্থের লক্ষণ বলিতেন, ইহা এখানে জাহার কথায় পাওয়া যায়। এবং সাধ্যের ব্যতিচারী হুইলে ঐ সাধাসাবনৰ থাকে না, ইহাও এখানে তাঁহার কথার পাওয়া যায়। মহবির হেতুবাকার লকণস্তত্ত্বও সাধাসাধনত্তই হেতৃপদার্থের লক্ষণ, ইহা স্থচিত হইবাছে। যে যে ধর্ম থাকিলে এই সাধ্যসাধনৰ থাকে, সেই সেই ধর্মগুলি চিস্তা করিয়া তাহারই উল্লেখ করতঃ পরবর্তী আয়াচার্শ্যগণ হেতৃপদার্থের লক্ষণ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। হেত্বাভাদের লক্ষণ ব্যাখ্যায় সেই সকল কথা বলা হইরাছে। প্রদর্শিত হলে জম্পর্শন্ত জনৈকান্তিক হইলেই স্থতামূদারে দব্যভিচার ইইতে পারে। এ জন্ম ভাষ্যকার শেষে স্ত্রোক্ত অনৈকান্তিক শব্দের ব্যুৎপত্তিলভ্য অর্থের ব্যাখ্যা করিয়া নিত্যবের অনুমানে অল্পর্শন অনৈকাত্তিক, ইহাও বুঝাইছাছেন। ভাষাকার বলিয়াছেন, নিতাৰ একটি 'অন্ত', অনিতান্ত একটি অন্ত। এখানে 'অন্ত' শস্ক কোন অৰ্থে প্ৰযুক্ত হইয়াছে, তাহা বুৰিতে হুইবে। তার্কিকরক্ষাকার বর্দরাজ হেলাভাস প্রস্তাবে অনেকান্ত শব্দের ব্যাখ্যার বলিয়াছেন,— "একআছো নিক্রো ব্যবস্থিতিনান্তীতি"। দেখানে টাকাকার মলিনাথ বলিয়াছেন যে, অন্ত শব্দ নি-চরবাচক, স্কুতরাং উহার হারা ব্যবস্থা বা নির্মত্নপ লাক্ষণিক অর্থ ই এখানে বুবিতে ইইবে। তাহা হইলে বুঝা যায়, কোন এক পক্ষে যাহার অন্ত অর্থাৎ নিয়ন নাই, তাহাই অনেকান্ত। व्यानकार, व्योनकार धरः व्योनकाश्विक- এই जिविध প্রারোগই ঐ व्यार्थ (मधा गांग । स्ट्रिय গোতম এবং ভাষ্যকারও অনৈকাত্তিক শক্ষের ন্তায় অনেকান্ত শক্ষেরও প্রবােগ করিয়াছেন। তার্কিক-রক্ষাকার ও মনিনাধের ব্যাখ্যাত্সারে এখানে ভাষাকারের প্রযুক্ত অন্ত শক্ষের ব্যাখ্যা করা যার না। কারণ, ভাষ্যকার এখানে নিতার ও অনিতার, এই ভুইটি ধর্মকেই অন্ত বলিয়াছেন। উদ্যোতকরও তাহাই বলিয়াছেন। অন্ত শব্দের নিশ্চর অর্থ বাকিলেও এখানে সেই অর্থ অথবা নিয়ম অর্থ দক্ষত হর না। উদ্যোতকর লিখিরাছেন,—"একস্মিরত্তে নিয়ত ঐকান্তিকঃ"। অর্থাৎ কোন একটিনাত্র অন্তে বাহা নিয়ত বা নিয়নবন্ধ, তাহাই ঐকান্তিক। ফলকথা, ভাষ্যকার ও উদ্যোতকর এখানে নিতাত্ব ও অনিভাত্তরণ পরস্পর বিকল্পদর্মবহুকেই অস্ত বলিয়াছেন। অস্ত শক্তের 'ধর্মা' অর্থ অভিধানেও পাওরা হায়। পরস্পার বিক্ত ধর্মাবরকে অথবা কোন প্লার্থ এবং তাহার অভাবরূপ ছুইটি ধর্মকেই দার্শনিক ভাষায় প্রাচীনগণ অস্ত শক্ষের দারাও প্রকাশ করিতেন। জৈন দার্শনিক দিগম্বর সম্প্রদার অনেকান্তবাদী নামে প্রসিদ্ধ। তাঁহারা বস্তমাত্রকেই অনেকান্ত বলিভেন। সকল পলার্থেই কথঞ্জিং অভিন্ত, নাজিন্ব, নিতান্ত, অনিতান্ত প্রভৃতি ধর্ম থাকে, ইহা তাঁহাদিগের সিদ্ধান্ত। এ করা তাঁহাদিগের মত "জাদ্বাদ" নামেও প্রাসিদ্ধ। ভাষদীপিকা নামক জৈন ভারপ্রছের পেনে এই অনেকান্ত-বাদের যে বাংখা আছে, তাহাতে "অনেকে অন্তা ধর্মা।" এইরপ ব্যাখ্যা দেখা যার। স্কৃত্রাং ভাব ও অভাবরূপ বিরুদ্ধ বর্মকৈ প্রাচীন কালে অন্ত বলা হইত, ইহা বুঝা যার। প্রাকৃত হলে ভাষাকারও দেই অর্থেই নিতাম্ব ও অনিতাম্বরূপ বিরুদ্ধ ধর্মকৈ অন্ত বলিয়াছেন। অস্পর্নম্ব পদার্থ নিতা পদার্থেও আছে এবং অনিতাম্বরূপ ছাট্ট অন্তে অর্থাং অস্পর্নম্ব নিতাম্ব ও অনিতাম্বরূপ ছাইট অন্তে অর্থাং ছাইট পক্ষেই আছে। ভাষাকার বলিয়াছেন—"উভয়ান্তবাসকছাং"। ঐ কথার হারা উভন্ত অন্তের আবারেই আছে, ইংগ ভাষাকারের আছে, এইরূপ অর্থাই বুকিতে হইবে। উভন্ত অন্তের সকল আধারেই আছে, ইংগ ভাষাকারের বিরক্ষিত নহে। কারণ, ভাষা এখানে অসন্তর। তাংপর্যাটীকাকারেও বার্ত্তিকের ব্যাখ্যান্ত অনৈকান্তিকের চরম ব্যাখ্যা বলিয়াছেন,—'উভরপক্ষণান্মী'। স্কৃত্যাং তিনিও নিতাম্ব ও অনিতাম্বরূপ ছাইটি বিরুদ্ধ ধর্মরূপ গক্ষকেই অনৈকান্তিক শব্দের অন্তর্গত অন্ত শব্দের হারা এহণ করিয়াছেন, ইহা বুঝা যায়।

মূলকথা, যে পদার্থ সাধ্যধর্মনাপ এক পকেই নিয়মবন্ধ থাকে আর্থাং কেবল সাধ্যধর্মক ছানেই থাকে, সাধ্যধর্মপুত্র কোন হানেই থাকে ন', সেই পদার্থ ই সাধ্যধর্মের ঐকান্তিক, তাহাই সাধ্যধর্মের রাগা। যে পদার্থ ইহার বিপরীত অর্থাং বাহা সাধ্যধর্মের আধারেও থাকে, সাধ্যধর্মশুত্র হানেও থাকে, তাহাই ভাষ্যকারের মতে অনৈকান্তিক, তাহাই স্ব্যভিচার বা ব্যভিচারী। বিপদার্থ কেবল সাধ্যপুত্র হানেই থাকে, সাধ্যধর্মকুক হানে থাকে না, তাহা বিক্লম। তাহাকে ভাষ্যকার স্ব্যভিচার বলেন নাই। মহর্মি কৃত্তেও অনৈকান্তিক শক্ষের হারা ভাষ্যকারের ব্যাখ্যাক্ষয়রে তাহা বুঝা বাহ না। মহ্মি বিক্লম নামক পৃথক্ হেডাভাসও বলিহাছেন। পরবর্তী অনেক নিয়ান্তিক বিক্লম হেডুকে স্ব্যভিচারও বলিয়াছেন। ভাষ্যকার স্ব্যভিচারের কোন প্রক্রিক বলেন নাই।

হেতৃকে স্ব্যভিচার বলিয়া বৃধিলে অর্থাৎ হেতৃতে সাধ্যধর্মের ব্যভিচার নিশ্চয় ইইলে, তাহাতে সাধ্যধর্মের বাাপ্তিনিশ্চয় জন্মিতে পারে না; স্তরাং সেখানে ঐ হেতৃ সাধ্যের সাধ্য হয় না; তাই উথতে সেখানে সাধ্যমধ্যমন্ত্রপ হেতৃলক্ষণ না থাকায় উহা হেছাভাস। মহর্ষি এই যুক্তি অনুসারে স্ব্যভিচারকে হেছাভাস বলায় তাহার মতে হেতৃতে সাধ্যমর্মের অব্যভিচারই ব্যাপ্তি, ইহা বৃথা যায় এবং এই স্ত্রের দ্বায়া ঐ অব্যভিচার বা ঐজান্তিক্তকেই তিনি ব্যাপ্তিপদার্থক্রপে স্চনা করিয়াছেন, ইহাও বৃথা যায়। মহর্ষি গোত্তম প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবর্মের মধ্যে যে হেতৃবাক্যের লক্ষণ বনিয়াছেন, তাহার য়ায়াও তিনি ব্যাপ্তি পদার্থের স্চনা করিয়াছেন। জয়প্ত ভটের কথা সেখানেই বলা হইয়াছে। মহর্ষি ভায়স্থলে অভ্যত্ত অব্যভিচার শক্ষের প্রয়োগ করিয়াছেন। (২৯০, ২আ০, ১৫০) প স্বা ক্রপ্তিচার শক্ষ প্রয়োগ করিয়াছেন। আবার "ব্যভিচারাদহেতুই আছে, ইহা দেখাইতেই অব্যভিচার শক্ষ প্রয়োগ করিয়াছেন। আবার "ব্যভিচারাদহেতুই" (৪৯০, ১৯০, ৫স্তা) এই স্ব্রের দ্বায়া ব্যভিচার থাকিলে যে হেতৃ হয় না, ইহ স্পষ্ট বলিয়াছেন। তাহা হইলে হেতৃতে অব্যভিচার থাকা আবহাক, ইহা বৃথা যায়। ঐ অব্যভিচার পদার্থ বিদ্যাছিন বলিয়াছেন

অর্থাং ঐ অব্যতিচার কথার ছারাই তিনি ব্যাপ্তিলকণ প্রচনা করিয়া গিরাছেন, ইহা বলা যাইতে পারে। ব্যক্তিচারের অভাবরূপ অব্যক্তিচারই বে বাাগ্তি পদার্গ, ইহা পরবর্ত্তী অনেক নৈয়ায়িকও বলিয়াছেন। বদিও গঙ্গেশ এবং তক্সভাত্বভা নৈয়ায়িকগণ অব্যক্তিবিভয়কপ ব্যাপ্তিলকণ প্রহণ করেন নাই, তথাপি তাঁহারা ব্যাপ্তির যে নিক্ট স্বরূপ বলিরাছেন, তাহাই বদি মহর্বিস্থ্রোক্ত অব্যক্তিচার পদার্থ হয় অর্থাৎ মহর্ষি যদি তাহাকেই অব্যক্তিচার শব্দের দ্বারা স্কানা করিয়া থাকেন, ইহা বলা যায়, তাহা হইলে আৰু তাঁহাদিগেরই বা আপত্তি কি ? গলেশ অনৌপাৰিক ক্ষুপ ব্যাপ্তি-লক্ষণের যেত্রপ কাথ্যা করিয়া পরিস্কার করিয়াছেন, অবাভিচাররূপ ব্যাপ্তিলক্ষণেরও ঐরূপ ব্যাখ্যা করা নাইবে না কেন ? মহর্ষিস্থ্রোক্ত অব্যতিচার শব্দকে পারিভাষিক বলিলেও উহার ঐরূপ একটা ব্যাথা করা বার। পরস্তু গঙ্গেশ ব্যাধির বহুবিধ দক্ষণ বলিলেও শেষে ব্যাধ্যমুগম গ্রন্থে তাঁহার ক্থিত কোন এক প্রকার ব্যাপ্তিজানকেই লাঘববশতঃ অংশিতির হেতু বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, দেখানে তিনি ব্যভিচারের অভাবকে অব্যভিচারত্রপ ব্যাপ্তি না বলিলেও ধাহাকে অব্যতিচাররূপ ব্যাপ্তি বলিবাছেন, মহবিস্বোক্ত অব্যতিচার শব্দের হারা তাহাও বুঝা মাইতে পারে, তাহাও স্থৃচিত হইতে গারে। পরত গছেশের মত স্থীকার না করিয়া কোন নব্য নৈরায়িক সম্প্রদায় সাধ্যপুঞ্জ হানে অবর্ত্তমানতাত্রপ ব্যাপ্তিকেই অর্থাৎ ব্যক্তিসারের অভাবত্রপ ব্যাপ্তিকেই লাখববণতঃ সর্ব্য়ে অনুমিতির প্রয়োজক বলিয়াছেন। ব্যাপ্তার্থার টাকার মগুরানাথ ভর্কবাগীশ এবং কেবলাখ্যানুমান-দীধিভির শেষে রগুনাথ শিরোমণি ঐ মতের উরেপপূর্বাক সমর্থন করিরাছেন। মহর্ষি অব্যতিচার শব্দের ছারা ঐ মতেরও স্কুচনা করিতে পারেন। ফলকথা, ন্যান্তমতো ব্যাপ্তির কোন কথা নাই, ব্যাপ্তিবাদ নবা নৈয়ান্তিকদিগেরই উদ্ভাবিত, এইরূপ মত প্রকাশ নিতান্তই অঞ্চতার হল। বে মহর্বি পঞ্চাবরব ভারবিদ্যা প্রকাশ ক্রিয়াছেন, ছেম্বাভাস নিরূপণ ক্রিয়াছেন, স্ব্যভিচার হেতু সাধাসাধন নহে, উহা হেম্বাভাস, অবাভিচার হেডুই দাবাদাধন, ইহা বলিয়াছেন, হেডু পরার্গে দাধা পদার্গের ব্যাপ্তি প্রদর্শনের জন্ত উদাহরণ-বাক্যকে তৃতীয় অবরবরূপে স্বীকার করিয়াছেন, তিনি ব্যাপ্তি পদার্থ জানিতেন না বা মানিতেন না, অথবা ভায়হাত্রে তাহার কিছুমাত্র হুচনা করেন নাই, ইহার ভায় অভুত কথা আর কি হইতে পারে ? মংষি গোতম পঞ্চমাধ্যায়ে ব্যাপ্তিকে অপেক্ষা না করিছা কেবল সাক্ষ্মী ও বৈধৰ্ম্য অবন্তম করিয়া বা অক্তরূপে যত প্রকার অসমুত্র হইতে পারে, দেগুলিকে জাতি নামে পরিভাষিত করিয়া ভাহাদিগের বিশেষ লক্ষণ বলিয়াছেন এবং দেওলি অসচ্তর কেন, তাহাও শেখানে বলিয়াছেন। তাহাতে তাঁহার ব্যাপিজ্ঞানেরই বিশেষ পরিচর পাওয়া বার। বিনি ঐগুলি পড়িরা গোতমের ব্যাপ্তিবিশরে অজ্ঞতারই পরিচর পাইরাছেন, তাহার সর্বাত্যে গুরু-ওজ্বা করিয়া জায়শাজের সহিত পরিচিত হওয়া নিতান্ত কর্ত্তবা। মূলকথা, বুরিতে হইবে গে, অন্ত্রমানের প্রামাণ্যবাদী দকল সম্প্রদায়ই ব্যাপ্তি পদার্থ হানিতেন এবং ভিন্ন ভিন্ন শব্দের দারা ব্যাপ্তি পদার্থের প্রকাশ করিতেন। যে ব্যাপ্তি অনুমানের প্রধান অন্ত, স্থতরাং বাহা অনাদিশিদ্ধ, ভাহা কি ঋষিগণের অক্তাত বা অনুক্ত থাকিতে গারে ? সাংখ্যস্থাত পঞ্চিথাচার্য্যের ব্যাপ্তি-

বিষয়ে মতের উরেধ আছে। ৫অ।। ০২। পঞ্চবিধ অতি প্রাচীন সাংখ্যাচার্যা। মহাভারতারি শাজগ্রহেও তাহার নাম ও পরিচর পাওরা বার। তিনি যে ব্যাপ্তির স্বরূপ ব্যাপ্তা করিরাছেন. সে বাাশ্বি পদার্থ তাহার পূর্বাচার্যাগণও ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ইহাতে সন্দেহ থাকিতে গারে না। সাংখ্যগুক কপিনও ব্যাপ্তির ককণ বলিয়াছেন। সাংখ্যের ব্যাপ্তিককণ-সূত্রে ব্যাপ্তি শক্ষেরই প্রয়োগ দেখা বার<sup>2</sup>। আবার অন্ত সূত্রে ব্যাপ্তি অর্থে সহদ্ধ ও প্রতিবন্ধ শব্দের প্রয়োগ দেখা বার<sup>2</sup>। ব্যাপ্তি শক্ষ না দেখিলেই বে দেই শান্তে বা গ্ৰন্থে ব্যাপ্তি নাই, ব্যাপ্তি জানিতেন না বা ব্যাপ্তি বলেন নাই, এইরূপ দিছাত্ত করিতে হইবে, ইহা নিতাত্তই অজ্ঞতার ফল। প্রাচীন কালে ব্যাপ্তি অর্থে অব্যতিচার, অবিনাভাব, প্রতিবন্ধ, সমন্ধ, সমন্, নিয়ম প্রভৃতি বহু শব্দের প্রয়োগ হইত। বৌদ্ধ ভার ও জৈন ভারের প্রন্থেও ব্যাপ্তি অর্থে অনেক শব্দের প্রয়োগ দেখা যায় এবং ব্যাপ্তি শব্দের প্রয়োগও দেখা বার। উদ্যোতকর, বাচস্পতি নিশ্র, উদরনাচার্য্য প্রভৃতি নৈরাহিকগণও ব্যাপ্তি অর্থে অফ্রাক্ত শব্দের ভাষ ব্যাপ্তি শব্দেরও প্রয়োগ করিহাছেন। প্রশক্তপাদ-ভাষো ব্যাপ্তি অর্থে 'দময়' শব্দের প্রয়োগ দেখা যায়। কন্দলীকার শ্রীদর উহার ব্যাখ্যার ব্যাপ্তি-বোধক অবিনাভাব শব্দের প্রয়োগ করিয়ছেন এবং তিনি ব্যাপ্তিকে অবিনাভাব ও অব্যক্তিয়ার শব্দের দারা উরেধ করিয়াছেন। প্রশন্তপাদ 'অবিনাভূত' শব্দেরও প্রয়োগ করিয়াছেন। (প্রশতপাদভাষ্টে অনুমান নিরূপণ ক্রন্তব্য)। কণাদ-স্বত্তে "প্রসিদ্ধি" শক্ষের দারা ব্যাপ্তি পদার্থ স্থাতিত হইয়াছে<sup>3</sup>।

বৌদ্ধ প্রভৃতি যে দকল সম্প্রদার ব্যাপ্তিকে অবিনাভাব বলিতেন, গলেশ প্রভৃতি ঐ
অবিনাভাবরূপ ব্যাপ্তিলক্ষণের থণ্ডন করিলেও তাহাতে ব্যাপ্তি পদার্থ থণ্ডিত হয় নাই।
ব্যাপ্তির বাহা নির্দেশ লক্ষণ হইবে, তাহাকেও কেই অবিনাভাব শব্দের হারা প্রকাশ করিতে
পারেন। পারিভাহিক শব্দ প্ররোগে দকলেরই স্বাতন্ত্য আছে। স্কুতরাং প্রশস্তপাদ ও কন্দণীকার শ্রীধর অবিনাভাবকেও ব্যাপ্তি বলিতে পারেন। ভাষ্যকার বাংস্তায়নও ব্যাপ্তি বৃথাইতেই
অবিনাভাব-সংকর্ট আপাথে অবিনাভাবদয়ক বলিয়াছেন (২।২।২ স্প্র-ভাষ্য দ্রপ্তরা)। ঐ
অবিনাভাব-সংকর্ট ব্যাপাব্যাপক দয়ক। উহাকেই ভাষ্যকার অনুমান লক্ষণ-স্কৃত্র (এ) ভাষ্যে
বলিয়াছেন—লিম্ব ও লিম্বার দয়ক। স্কুতরাং ভাষ্যকার ব্যাপ্তির কোন কথা বলেন নাই, ইহাও
সভ্য কর্বা নহে। ঐ লিম্ব ও লিম্বার দয়ক কি, তাহা বৃবিদ্ধা লইতে হইবে। প্রাচীনগণ
সংক্রেপে উহা বলিয়াছেন। বাচম্পতি দিশ্র অনৌপাধিক বা স্বাভাবিক সংক্রকেই ব্যাপ্তি
বণিয়া ঐ লিম্ব ও লিম্বার ব্যব্দার করিয়াছেন। কেবল সম্বন্ধ শব্দের হারাও অনেক
প্রাচীন আচার্য্য ব্যাপ্তি পদার্থ প্রকাশ করিয়াছেন। ভাষ্যকার বাংসায়নও তাহা করিয়াছেন

<sup>&</sup>gt;। নিগ্তশর্মাহিতান্তবোরেকতঃভ বা ব্যাবিঃ। । । । ।

শ্ৰিকস্ব: অভিকল্পানবস্থান: । ১)১০০।
সক্ষাভাবাত্ৰপ্ৰান: । ৫)১১।

<sup>•।</sup> अतिविन्सववावनासम्छ। काश्वा

(২০১০ স্ত্রভাষ্য ।) শবর-ভাষ্যে অনুমানবক্ষণে "ক্রাত্দয়ন্তত" এই কথার হারা লিক ও লিকীর সহক্ষের জ্ঞানই বলা হইরাছে। দেখানে পার্থাদারথিমিশ্রও তাহাই বলিয়াছেন। ঐ লিক ও লিকীর সহক্ষ কি ? অন্ত সম্প্রধার বে সকল সহস্ক বলিয়াছেন, তাহা বলা বার না; তাহা বলিলে দোর হয়। তাই ভট্টকুমারিল প্লোকবার্তিকে ব্যাখ্যা করিয়াছেন, — "সহকো ব্যাপ্তিরিষ্টাহত্র লিক্ষণগ্রি লিকিনা।"—অনুমানপরিছেন, ৪। ভাষ্যকার বাৎজারনোক্ত লিকিনারীর সহস্কত ঐ ব্যাপ্তি বৃথিতে হইবে। পার্থসারথিমিশ্র কুমারিলের ব্যাপ্তি পদার্থ ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন—নিয়ম। বল্পত: নিয়ম শক্ষও ব্যাপ্তি অর্থে প্রাচীনগণ প্রয়োগ করিছেন। নব্য নৈয়ারিক রখুনাথ শিরোমণিও ব্যাপ্তি শক্ষের জার ব্যাপ্তি অর্থে নিয়ম শক্ষেরও প্রয়োগ করিয়ছেন। (গঙ্গেশের ব্যাপ্তিদিদ্ধান্ত-লকণ-দীবিতি ক্রইবা)। ভাষস্ক্রেও ব্যাপ্তি অর্থে নিয়ম শক্ষের প্রয়োগ আছে (তাহাস্যাভাগত স্থ্র জইবা)। দেই সকল হলে ইহা আরও পরিক্ষ্ ট হইবে।

ফলকথা, বাণ্ডি অনুমানের প্রধান অন্ধ। ব্যাপ্তিজ্ঞান ব্যতীত কোন মতেই অনুমিতি হইতে পারে না। অনুমান বুঝিতে হইলে প্রথমেই বাপ্তিবুঝা আবগুক। স্তত্থাং অনুমানতত্ত্ব উপদেশক সকল আচাৰ্য্যই বাণ্ডি বলিয়াছেন। পৰিগণ হইতে অনুমানবাদী সকল আচাৰ্য্যই শিখাদিগকে ব্যাপ্তির বিস্তত উপদেশ করিয়াছেন। ঋষিগণ হুত্রগ্রহে সংক্ষেপে তাহার হুচনা করিয়া গিরাছেন। পরে ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীন আচার্যাগণ তাহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ক্রমে তাহাব্রই বিস্তৃতি হইবাছে। নব্য নৈয়াবিকগণ তাহাদিগের স্কৃচিস্কিত ও শিষ্যদিগকে উপদিষ্ঠ তত্ত্ব-গুলি স্থাৰিস্তত প্ৰছের দারাই প্রকাশ করিয়া গিরাছেন। এবং বহু বিচারের ফলে ক্রমে ঐ দক্ষ তত্ত্বে বহু মতভেদ হইরাছে; তাহা অবস্তাই হইবে। উদ্যোতকর প্রভৃতি প্রাচীনগণ ব্যাপ্তি-জ্ঞানকে অনুমানপ্রমাণ বলিলেও লিঙ্গপরামর্শকেই অনুমিতির চরম কারণত্বশতঃ প্রধান কেই ঐ পরামর্শরপ জানবিষয় হেতুকেই অনুমানগ্রামাণ অনুমানপ্রমাণ বলিয়াছেন। বলিবাছেন। তবচিন্তামণিকার গঙ্গেশ পরামর্শ গ্রন্থে ঐ সকল মত বঙান করিবা ব্যাপ্তিজ্ঞানকেই অভুমানপ্রমাণ বলিরা সিদ্ধান্ত করিরাছেন। কিন্ত অভুমানচিপ্তামণির প্রথমে গল্পে লিজ-প্রামর্শ অনুমিতির করণ, এই কথা বলিয়াছেন। গঙ্গেশের প্রথম দেখিয়া ঐ লিখপরামর্শ শব্দের দারা লিঙ্গে অর্থাৎ হেতুতে পরামর্শ অর্থাৎ ব্যাপ্তিজ্ঞান—এইরপ অর্থ বুঝা হর বটে, কিন্ত গ্ৰেষ্ ব্যাপ্তিজ্ঞান না বলিয়া লিঙ্গপরামর্শ শব্দ প্ররোগ কেন করিয়াছেন, তাহা চিন্তনীয়। গ্ৰেশ প্ৰথমে কি উদ্যোতকরের মতাত্মারেই ঐ কথা বলিরাছেন ? পরে পূর্মপক্ষমিরাদক বিচারের ফলে ব্যাপ্তিজ্ঞানকেই অন্ত্রনিতির করণ বলিরা সিদ্ধান্ত করিরাছেন ? চরম কারণ করণ হইতে পারে না, এই ২তই সংগত মনে করিরাছেন ? অথবা তিনি ব্যাণ্ডিজ্ঞানকে লিজপরামর্শ শব্দের দারাও উল্লেখ করিতেন ? শেষোক্ত পক্ষ অবলখন করিয়াই ঐ বিরোধ ভঞ্জন করা হইয়া থাকে। কিন্তু নৈয়ায়িক গ্রন্থকারগণ যে কোন কোন হলে মতান্তর আত্রয় করিয়াও বিরুদ্ধবাদ প্রকাশ করিয়াছেন, ইহাও ত দেখা যায়। তত্তবিস্তামণি এছেও তাহা পাওয়া যাইবে। টীকাকার মধুৱানাথ প্রভৃতিও ত কোন কোন হলে "ইদঞ্চ প্রাচীনমতামুদারেণ, ইদমাপাততঃ" ইত্যাদি কথাও

লিখিয়াছেন। ফলকথা, অন্ত প্রকারে ঐ বিরোধ ভন্তন করা বাব কি না, স্থবীগণ চিন্তা করিবেন। অনুমান-স্ক্র-ভাষ্যে এই তাৎপর্যোই উহা চিন্তনীয় বলিয়াছি। সেধানে গলেশের চরম সিলান্তের অপলাপ করি নাই। এইরূপ কেহ কেহ মনকেই অনুমিতির করণ বলিয়া সিলান্ত করিয়াছেন। পরামর্শনীধিতিতে রগুনাথ শিরোমণি ঐ মতের আগতি নিরাম করিয়া সমর্পন করিয়াছেন। মূল কথা, পরবর্তী কালে বহু ধীমান্ ব্যক্তির বহু বিচারের ফলে অনুমান বিষয়ে ঐরূপ অবান্তর বহু মতভেদ হইলেও অনুমানান্ধ ব্যাধি প্রভৃতি মূল পদার্থ বিষয়ে কোন বিবাদ হয় নাই। উহা স্পতিরকাল হইতেই ব্যাধ্যাত ও আলোচিত হইয়া আদিতেছে। নতেৎ অনুমানতবের আলোচনাই হইতে পারে না।

98b

তথন প্রকৃত বিষয়ে অবশিষ্ট বক্তব্য সংশোপে বলিতেছি। পরবর্ত্তী ভারাচার্য্যগণ এই স্ব্যভিচার নামক হেছাভাসকে ত্রিবিধ বলিয়াছেন। (২) "সাধারণ" স্ব্যভিচার, (২) "অসাধারণ" স্ব্যভিচার, (২) "অসাধারণ" স্ব্যভিচার, (৩) "অস্পুলংহারী" স্ব্যভিচার। ইংরারা স্ব্যভিচারের এইরাপ বিভাগ করিয়াছেন, ভাহাদিগ্রের অভিপ্রায় এই বে, বে পদার্থ সাধ্য ও সাধ্যভাবের কোন একটি পক্ষে নিরম্বর্ক হইরা থাকে, ভাহাই ঐকান্তিক। দেই ঐকান্তিকের বিপরীত হইলেই ভাহা অনৈকান্তিক, ইহাই অনৈকান্তিক শব্দের ছারা বুঝা যায়। স্থতরাং যে ভাবেই হউক, বে হেতু পূর্ব্বেক্তি কোন একটি পক্ষেই নিয়ত নহে, ভাহাকে অনৈকান্তিক বলিয়াই গ্রহণ করিতে হইবে। তথাধ্য বে হেতু সাধ্যযুক্ত হানেও থাকে, সাধ্যযুক্ত হানেও থাকে, তাহা সাধ্যরণ অনৈকান্তিক বা স্ব্যভিচার। কারণ, ইহা সাধ্যযুক্ত এবং সাধ্যশৃত্ত, এই উভয় পদার্থের সাধ্যরণ মর্ম। বিশেষ বর্মের নিশ্চর না হইলে ঐ সাধ্যরণ থাকের আন্বর্শতঃ ঐরপ হলে সাধ্যযুক্ত হানে থাকে কার্যভার হিল। নব্য নিয়ায়িকবিন্যের মধ্যে কেহ কেহ যে হেতু সাধ্যযুক্ত স্থানে থাকে না, কেবল সাধ্যশৃত্ত হানেই থাকে, ভাহাকেও সাধ্যরণ স্ব্যভিচার ঘলিয়াছেন। বেমন গোজের অনুমান করিতে অম্বর্কক হেতুরূপে গ্রহণ করিলে, ভাহাও ঐ মতে সাধ্যরণ স্ব্যভিচার হইবে। প্রাতীন মতে কিন্ত ইহা বিরুক্ষ নামক হেছাভাস হইবে।

বে হেতু সাধ্যযুক্ত বলিরা নিশ্চিত হানেও থাকে না, সাধ্যশৃত্ম বলিরা নিশ্চিত কোন হানেও থাকে না, তাহা অসাধারণ সব্যতিচার। বেমন শব্দে নিতাছের অন্থমনে শব্দহকে হেতুকপে এইণ করিলে তাহা অসাধারণ সব্যতিচার হইবে। কারণ, শব্দ শব্দ ভিন্ন আর কোন পদার্থে থাকে না। শব্দ নিতা, কি অনিতা, তাহা অভ্যানের পূর্কে অনিশ্চিত। স্ততরাং শব্দ নিতা বলিয়া নিশ্চিত ঘটাদি পদার্থে না থাকায় উহা নিতাই অথবা অনিতাছের কোন একটি পক্ষে তথন নিহত বলা বায় না। তাহা ইইলে ঐ হলে শব্দ কনৈথাতিক বলা বায়। ঐকাত্তিক না ইইলে তাহাকে তথন অনৈকান্তিকই বলিতে হইবে। পূর্কোক্ত হলে শব্দ অসাধারণ অনৈকান্তিক। বিশেষ ধ্রুনিশ্চয় না ইইলে ঐ হলে শব্দ অসাধারণ অনিকান্তিক। বিশেষ ধ্রুনিশ্চয় না ইইলে ঐ শব্দবর্জণ অসাধারণ ধর্মজ্ঞান ঐ হলে শব্দ নিতা, কি অনিতা, এইরপ সংশ্ব জন্যায়। ঐ হলে

<sup>&</sup>gt;। बाखिनदानाबनावूरी, विद्यवसाखि माधूबी अञ्चि सहैता।

শব্দে নিতাছের অন্থমিতি জবো না। (সংশব-স্ত্র-টিগ্রনী দ্রন্তব্য)। পরবর্তী অনেক নব্য নৈরায়িকের মতে কেবল সাধাবৃক্ত স্থানে না থাকিলেই সেই হেতু ঐ অসাধারণ সব্যতিসার হইবে। পূর্ব্বোক্ত স্থলে শব্দ্ব নিতাছরূপ সাধাবৃক্ত বলিরা নিশ্চিত কোন পদার্থে না থাকার অসাধারণ সব্যক্তিসার হইবে।

বে ধর্ম সর্বার থাকে, যাহার অভাবই নাই, তাহাকে কেবলায়রী ধর্ম বলে। বে ধর্মীতে অনুমান করিতে হইবে, সেই ধর্মী বিদি কোন কেবলায়রী ধর্মারুক্তরূপে সেখানে ধর্মী হয়, তাহা হইলে সেই স্থলীয় বে কোন হেতু অনুপলংহারী নামক স্বাভিচার হইবে। বেমন কেহ বলিলেন,—সমস্তই নিতা, বেহেতু সমস্ত পদার্থই কোন না কোন শব্দের বাচা। এখানে সমস্তত্ত্বরূপ কেবলায়্যী ধর্মানুক্তরূপে সমস্ত পদার্থই অনুমানের ধর্মা হইরাছে, স্কতরাং সমস্ত পদার্থই নিতায় সাধ্যের সন্দেহ রহিরাছে। কোন স্থানেই ঐ হুলীয় হেতুতে নিতায় সাধ্যের রাাধ্যিনিশ্রের না থাকায় ঐ হেতু বাভিচারী। বাহা সাধ্য ও তাহার অভাবরূপ কোন একটে পক্ষে নিরম্বর নহে, ছাহাই বখন অনৈকাজিক, তথন পূর্ব্যোক্ত হলে সমস্ত পদার্থে নিতায় সাধ্যে প্রযুক্ত হেতুও অনৈকাজিক। উহার নাম অনুপদংহারী। পরবর্ত্তা অনেক নব্য নৈয়ায়িকদিগের মতে পূর্ব্যোক্ত কেবলায়রী ধর্মা সাধ্যরূপে অথবা হেতুরূপে গ্রহণ করিলে দেখানে ঐ হেতু অনুপদংহারী স্বাভিচার হইরে। এই সকল বিনয়ে পরবর্ত্তিগ ভূরি চর্চ্চা করায় অনেক মতভেদের স্বাধী হইরাছে। এই সকল মতের বিশ্ব আলোচনা দেখিতে হইলে এবং এ বিষয়ে অন্তান্ত মতভেদ আনিতে হইলে গ্রহণের ত্বাভিয়ামণি এবং রম্বান্থের দীরিতি এবং অগদীশ, গ্রাণর প্রভৃতির টীকা দ্বান্থর। এখানে কেবল প্রসিদ্ধ মতভেদগুলিই উলিধিত হইল। ভাষ্যকারের রাাঝা ও উলাহরণায়্বনারে কিন্ত অন্টনকাজিকের পূর্কোক্ত জিবিগ বিভাগ পাওয়া যায় না। ৫।

## সূত্ৰ। সিদ্ধান্তমভ্যুপেত্য তদ্বিরোধী বিরুদ্ধঃ ॥৬॥৪৭॥

অমুবাদ। সিদ্ধান্তরূপে কোন পদার্থ স্থীকার করিয়া তাহার বিরোধী পদার্থ অর্থাৎ যে পদার্থ স্থীকৃত সিদ্ধান্তের ব্যাঘাতক, তাহা বিরুদ্ধ, (বিরুদ্ধ নামক হেলাভাস)।

ভাষ্য। তং বিরুণদ্ধীতি তথিরোধী। অভ্যূপেতং দিন্ধান্তং ব্যাহন্তীতি।
যথা—সোহয়ং বিকারো ব্যক্তেরপৈতি নিত্যন্তপ্রতিষেধাৎ, ন নিত্যে।
বিকার উপপদ্যতে, অপেতোহপি বিকারোহন্তি বিনাশপ্রতিষেধাৎ,
সোহয়ং নিত্যন্তপ্রতিষেধাদিতিহেতুর্ব্যক্তেরপেতোহপি বিকারোহন্তীত্যনেন
স্বসিদ্ধান্তেন বিরুধ্যতে। কথম ? ব্যক্তিরাজ্ঞলাভঃ, অপায়ঃ প্রচ্যুতিঃ,
যদ্যাত্মলাভাৎ প্রচ্যুতো বিকারোহন্তি নিত্যন্তপ্রতিষেধাে নোপপদ্যতে,

যদ্যক্তেরপেতভাপি বিকারভাতিত্বং তং থলু নিতাত্মিতি, নিতাত্বপ্রতিবেধে।
নাম বিকারভাত্মলাভাং প্রচ্যুতেরুপপতিঃ। যদাত্মলাভাং প্রচারতে
তদনিত্যং দৃষ্টং, যদন্তি ন তদাত্মলাভাং প্রচারতে। অন্তিত্বপাত্মলাভাং
প্রচ্যুতিরিতি বিরুদ্ধাবেতে। ধর্মো ন সহ সম্ভবত ইতি। সোহমং হেতুর্যং
সিদ্ধান্তমাপ্রিত্য প্রবর্ততে তমেব ব্যাহন্তীতি।

অনুবাদ। তাহাকে ব্যাহত করে, এই অর্থে 'ভদ্বিরোধী'। বিশ্বদার্থ এই যে, স্বীকৃত সিদ্ধান্তকে ব্যাহত করে, অর্থাৎ যে পদার্থ স্বীকৃত সিদ্ধান্তের ব্যাঘাতক বা বাধক হয়, তাহাই বিরুদ্ধ নামক হেছাভাস।

(উদাহরণ) যেমন সেই এই বিকার ( সাংখ্যশান্ত্রোক্ত মহৎ, অহন্ধার, পঞ্চত্মাত্র, একাদশ ইন্দ্রিয় এবং পঞ্চ ভূত ) ব্যক্তি হইতে ( আত্মলাভ হইতে ) অর্থাৎ ধর্ম্মনপরিণাম, লক্ষণপরিণাম এবং অবস্থাপরিণাম হইতে প্রচ্যুত হয় অর্থাৎ চিরকাল ঐ সকল বিকার পদার্থের ঐ ত্রিবিধ পরিণাম থাকে না ; কারণ, নিতার নাই ( অর্থাৎ ) বিকার নিতা বিলয়া উপপন্ন হয় না। প্রচ্যুত হইয়াও অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত বিকার-পদার্থ আত্মলাভ বা পূর্বেরাক্ত ত্রিবিধ পরিণাম হইতে ভ্রফ্ট হইয়াও থাকে ; কারণ, বিনাশ নাই অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত বিকার পদার্থগুলির বিনাশ না থাকায় উহারা আত্মলাভ হইতে ভ্রফ্ট হইলেও উহাদিগের অন্তিত্ব থাকে। সেই এই ( অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত বলে পাতঞ্জল সিদ্ধান্তরাদীর গৃহীত ) নিতাত্মের অভাবরূপ হেতু, আত্মলাভ হইতে প্রচ্যুত হইয়াও বিকার থাকে—এই নিজ সিদ্ধান্তের সহিত বিরুদ্ধ হইয়াছে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত হেতু ঐ নিজ সিদ্ধান্তের ব্যাঘাতক হইয়াছে।

প্রশ্নপূর্বক ইহা বুঝাইতেছেন)। (প্রশ্ন) কি প্রকারে ? (উত্তর) ব্যক্তি বলিতে আফলাভ, অপায় বলিতে প্রচ্যুতি। যদি আফলাভ হইতে প্রচ্যুত হইয়াও বিকার থাকে, (তাহা হইলো) নিতাবের নিষেধ উপপর হয় না। (কারণ) আফলাভ হইতে প্রচ্যুত হইয়াও বিকারের বে অস্তিত্ব, তাহাই ত (তাহার) নিতাব। নিতাবের নিষেধ বলিতে বিকারের আফলাভ হইতে প্রচ্যুতির উপপত্তি, অর্থাৎ আফলাভ হইতে প্রচ্যুতি হওয়াই বিকারের অনিতাব। যাহা আফলাভ হইতে প্রচ্যুত হয়, তাহা অনিতা দেখা গিয়াছে, অর্থাৎ যে বস্তর আজলাভ হইতে প্রংশ ঘটে, তাহা অনিতা বলিয়াই নিশ্চিত। যাহা থাকে অর্থাৎ যে বস্তর অস্তিব চিরকালই থাকিবে, তাহা আস্থলাভ হইতে প্রচ্যুত হয় না। অস্তিত্ব এবং আফ্লাভ

লাভ হইতে প্রচ্যুতি, এই ছুইটি বিরুদ্ধ ধর্ম মিলিত হইয়া থাকে না অর্থাৎ একাধারে থাকে না। সেই এই হেতু অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত নিত্য হাভাবরূপ হেতু, যে সিন্ধান্তকে আশ্রাম করিয়া অর্থাৎ বিকারের অন্তিম বা সদাতনহরূপ যে সিন্ধান্তকে প্রামাণিক বলিয়া স্বীকার করিয়া প্রবৃত্ত (প্রযুক্ত ) হইয়াছে, সেই সিন্ধান্তকেই অর্থাৎ বিকার-পদার্থগুলির চিরকাল অন্তিহরূপ সেই নিত্যক সিন্ধান্তকেই ব্যাহত করিয়াছে।

টিগ্লনী। স্ব্রোক্ত সিদ্ধান্ত শক্ষের দারা এখানে প্রক্রুত সিদ্ধান্তই বুঝিতে হইবে না। বে বাদী বাহা নিদ্ধান্ত বুলিয়া স্বীকার করিবেন, সেই স্বীকৃত দিদ্ধান্তই বুবিতে হইবে। কলকথা, দিদ্ধান্তের স্বীকারই এখানে স্ত্রকারের বিবক্ষিত। স্ত্রকার এই জন্ত 'সিদ্ধান্ত-বিরোধী' এই কথা না বলিয়া সিদ্ধান্তকে স্বীকার করিয়া 'তবিরোধী' এইরূপ কথাই বলিয়াছেন। অচেতন হেতু পদার্থ কোন নিদ্ধান্ত স্বীকারের কর্ত্তা না হইলেও, হেতুবাদী ব্যক্তি নিদ্ধান্ত স্বীকার করেন, সেই কর্তৃত্বই তাহার প্রযুক্ত হেতুতে বিবক্ষা করিয়। মহর্বি ঐদ্ধপ সূত্রে বলিয়াছেন। উদ্যোতকর মহর্মি-পুত্রের ফলিতার্থ বা তাংগর্যার্থ বলিয়াছেন বে, বাহা স্বীকৃত পদার্থের বিরোধী, তাহা বিরুদ্ধ। ঐ কথার ছারা বাহা খ্ৰীকৃত পদাৰ্গকে বাধিত কৰে অৰ্থাৎ স্বীকৃত পদাৰ্থের অভাবেরই শাংন হয় এবং বাহা স্বীকৃত পদার্থের বিশব্ধ হয়, এই ছই প্রকার অর্গ ই উন্যোতকরের বিবন্ধিত। তিনি বলিয়াছেন বে, এইরপ স্থার্থ হইলে আরও বে সকল বিফর হেয়ভান আছে, নেগুলিও এই স্ত্রের দারা বলা হয়। এইরপ হুতার্থ না বলিলে অনেক হেরাভাস বলা হর না, তাইতে মহর্ষির হেরাভাস নিজপণের নানতা থাকে। বাহা স্বীকৃত বিদ্ধান্তের বিকল্প, এই কধার দারা বুঝিতে হইবে বে, যে পদাৰ্থ অন্নপত্তই ত্ৰীকৃত দিছাভের বিজন্ধ, অথবা যে পদাৰ্থ স্বীকৃত দিছাভের হেতুই হয় না, অগাৎ বাহাতে স্বীকৃত সিদ্ধান্তরূপ নাব্যধর্শের সাধনবাই নাই; তাৎপর্য্যানকারের মতে উদ্যোতকর এইরূপে ভাষোরই বাখ্যা করিয়াছেন। পূর্ব্বেক্ত ব্যাখ্যায় পূর্ব্বপক এই যে, ভাহা হইলে আর স্ব্যভিচার প্রভৃতি চতুর্নিধ হেম্বাভাস বলিবার প্রয়োজন কি ? মহর্ছি-হুত্রোক্ত বিকল্প নামক হেলাভানের যে লক্ষণ বাংখা করা হইল, এই লক্ষণ স্বাভিচার প্রভৃতি সমন্ত হেলাভাসেই আছে; কারণ, হেলাভাস মাতেই বাদীর স্বীকৃত সিদ্ধান্তের অর্থাৎ সাধাণর্যের সাধনত্ব থাকে না, উল্লেখ্য সকল হেডাভারই স্বীকৃত সিদ্ধান্তের বিরন্ধ। উল্যোতকর এতগ্রহরে বলিনাছেন বে, হেখাভাগ দাত্রই এই হত্তোক্ত বিরুদ্ধলক্ষণাক্রান্ত, স্বতরাং হেখাভাগ দাত্রই বিক্রন্ধ, ইহা দত্য অর্পাৎ এই বিক্রন্ধন্নপে ধেল্বাভাদগুলি একই, ইহা দত্য। কিন্তু দ্বাভিচার প্রভৃতি হেরাহাদে বে অক্ত প্রকারে ভেদ আছে, দেই ভেদ ধরিলাই হেরাহাদকে পক্ষবিধ বলা হইরাছে। বেমন প্রমেরহরূপে সকল প্রার্থ এক হইলেও সম্ম প্রকারে ভেন ধরির। প্রমাণাদি হোড়শ পদার্থ বলা হইনাড়ে। ফলকথা, উল্যোতকরের বাাখ্যানুসারে হেরাভাস মাত্রই বিকল্প । বিকল-স্ব্যাভিচার বিকল-সাধাসম ইত্যাদি প্রকার নামে বিকলবিশেষই স্থান্ত অনৈকান্তিক প্রভৃতি শব্দের বাচা। অর্গাৎ অনৈকান্তিক প্রভৃতি হেয়াভালে (১) বিক্ষম্ব এবং অনৈকান্তিকর প্রভৃতির (২) কোন একটি, এই হই ধর্মাই আছে, এই জন্ত ঐশুণিতে বিবন্ধ নামেরও ব্যবহার হইবে। কিন্তু দে দকল হেয়াভালে অনৈকান্তিকর বা দ্যাভিচারর প্রভৃতি চারিটি ধর্মের কোন ধর্ম নাই, তাহাতে কেবল বিক্ষম নামেরই ব্যবহার হইবে অর্গাৎ দেই দকল হেয়াভাল কেবল বিক্ষমই হইবে। এই জন্তই পূথুক্ করিয়া মহর্বি বিক্ষম নামক হেয়াভাদেরও উল্লেখ করিয়াছেন। উদ্যোভকর ব্যৱস্থা বিদ্যাহিন, ভাষ্যকারেরও তাহাই দত ধনিয়া বুবা যার। কারণ, ভাষ্যকার বাদলক্ষণস্থ্যে 'নিশ্বাস্থাবিক্ষম' এই কথার প্রয়োজন বর্ণনায় মহর্বির এই প্রাট উদ্ধৃত করিয়া বলিয়াছেন যে, দিল্লাভাবিক্ষম এই কথার হারা বাদবিচারে হেয়াভাদের উদ্ধাবন কর্ত্বর, ইহা স্থাতিত হইয়াছে। হেয়াভাদদাএই এই স্থ্যোক্ত বিক্ষমণ লক্ষণাক্রান্ত না হইলে ভাষ্যকার সেখানে এই স্থ্রাট উদ্ধৃত করিয়া ঐক্রপ কথা বলিয়াছেন কেন ? (বাদস্ত্ব-ভাষ্য-টিয়নী দ্রেইবা)।

ভাষাকার এই হুজোক বিজন্ধ নামক হেরাভাসের উদাহরণ প্রদর্শন করিতে এখানে বোগহ্রভাষাপ্রদর্শিত কোন অহমানকে? আশ্রর করিরছেন। তাৎপর্যাট্যকাকার ভাষ্যাক্ত বিকার
শক্ষের রাগ্যার বলিয়াছেন, সাংখ্যশাস্ত্রোক্ত মহৎ, অহমার প্রভৃতি ত্রয়োবিংশতি তর । ঐত্যাদ্র সাক্ষাংপরস্পরায় সাংখ্যশাস্ত্রোক্ত মূলপ্রকৃতির বিকৃতি। মূল প্রকৃতি কাহারও বিকৃতি নহে।
মহৎ, অহম্বার প্রভৃতি ত্রয়োবিংশতি তর্ত্বই বিকৃতি; এ জন্ম উহাদিগকে বিকারও বলা হয়। ঐ বিকার পদার্গের যে ধর্মপরিশাম, লকণপরিশাম এবং অবস্থাপরিশাম, এই ত্রিবিধ পরিশাম হয়,
ভাষাকার ঐ ত্রিবিধ পরিশামকেই উহাদিগের "ব্যক্তি" বলিয়াছেন।

বোগস্ত এবং তাহার ভাষ্যে বিকারের পরিণাদ ত্রিবিধ বলা হইরাছে। পূর্ববর্ষের নির্ভি হইরা ধর্মান্তরের আবির্ভাবের নাম ধর্মগরিণাদ। বেমন মৃত্তিকা পিওজনে আবিরা ঘটজনে আবির্ভৃত হর অর্থাৎ মৃত্তিকার পিওভাবের নির্ভি হইরা ঘটভাবের আবির্ভাব হইলে ধর্মপরিণাদ হয়। এক লক্ষণের তিরোভাবের পরে অন্ত লক্ষণের আবির্ভাব লক্ষণপরিণাদ। বেমন ঘটের আবির্ভাবের পরে বে লক্ষণ থাকে, ঘটের পাক হইলে তথন জ লক্ষণের তিরোভাব হইরা অন্তর্জন বিশ্ববের আবির্ভাব হই । এইরূপ কোন অবস্থাবিশেষের তিরোভাব হইরা অন্ত অবস্থার আবির্ভাব হইলে তাহাকে অবস্থাপরিণাম বলে। বেমন ঘটের নৃতন অবস্থার তিরোভাব হইরা প্রাতন অবস্থা হয় ইত্যাদি।

<sup>&</sup>gt;। বোগস্তভাবো এইক্লপ একটি সন্দর্ভ বেধা বাহ,—"এনেওৎ ত্রেলোকাং বাজেবলৈতি, কলাং। নিভাগআতিবোধাং, অপেএনপাজি বিনানপ্রতিবেধাং।" (বোগস্তা, বিভূতিপাং, ১০ প্রের ভাষা)। উলোওকর ভাষবার্তিকে
এখানে এই সন্দর্ভিট উভ্ত করিয়াছেন। কিল্প উলোভকরের উভ্ত পাঠে 'হলাং। এই ক্লাটি নাই।
উলোতকর অভূতি বোগস্তাভাষের নাম করিয়া ঐ ক্লার উল্লেখ না করিপেও ভাষাকার যে গোসস্তাভাষা-প্রকর্পিত
ঐ ক্র্যানকেই কলা করিয়া এ ক্লা বলিয়াছেন, তাহা বুখ, যায়। তাৎপর্যাইকাকাতের ব্যাখ্যা বেশিবেশও ভাষাই
ননে আসে।

প্রকারের এই জিবিধ পরিণাম থাকে না। কারণ, তথন সমস্ত ধিকার পদার্থ ই প্রকৃতিতে দীন হইয়া বায়। তথন প্রকৃতিরই কেবল সদৃশ পরিণাম থাকে। ভাষাকার প্রেলিক বিকার পদার্থের প্রেলিক জিবিধ পরিণামরেই ভারাদিগের আব্দ্রাভ বিনিয়হেন, ইরা তাংপর্যাটীকাকারের বাংগারুলারে বুবা বায়। ভাষাকার "ব্যক্তি" শব্দের ব্যাখায় বিদিয়হেন—আব্দ্রাভা।
ব্যক্তি বলিতে অতিব ক্রি বা আবির্ভাব। সাংখ্য, পাতঞ্জল প্রভৃতি সংকার্যাবাদীর মতে বস্তর আবির্ভাবই বস্তর আব্দ্রাভ, অর্থাৎ স্বরূপ লাত। এবং প্রতি ফর্পেই অন্ত বন্ধর প্রেলিক কোন প্রকার পরিণাম হইতেছে। প্রবন্ধরালে বিকার পদার্থ প্রকৃতিতে দীন হওয়ার ভারাদিগের কোন প্রকার পরিণাম থাকে না। তথন তাহারা সর্মপ্রকার পরিণাম হইতে এই হয়। ইহার হেত্ বলা হইয়াছে—নিতাব্বের অভাব। ভাষাকার তাহারই ব্যাখ্যায় বলিরাছেন বে,—বিকার পদার্থ নিতা নহে, তথন চিরকালই তাহাদিগের পরিণাম থাকিতে পারে না, তাহারা ধনন প্রকৃতির ভাষানিতা নহে। তথন চিরকালই তাহাদিগের পরিণাম থাকিতে পারে না, তাহারা ধনন প্রকৃতির লাম কিন্তু তাহারা তথন পরিণামন্তই হইলেও অর্থাৎ প্রকৃতিতে দীন হইয়া গেলেও থাকিবে। তাহাদিগের অন্তিব কানে প্রিণামন্ত অন্তর্ভাব কাছে। ইহার হেত্ বলিরাছেন—বিনাশের অন্তাব অর্থাৎ বিকার-পদার্থগুলির বণন একেবারে বিনাশ নাই, তথন উহারা পরিণাম হইতে এই হইয়াও থাকে।

ভান্যকার পূর্ব্বাক্ত অনুমান উরেধ পূর্ব্বক এখানে বণিয়াছেন যে, পূর্ব্বে বে নিতাম্বের অভাবকে হেতুরূপে এহণ করা হইয়াছে, তাহা বিকারের সর্ব্বাহ্ন অভিবর্ধ দিলান্ত-বিক্তন হওরার বিকল্প নামক হেরাভাদ হইয়াছে। কারণ, পূর্বে বলা হইয়াছে, বিকারের নিতাম্ব নাই, পরে বলা হইয়াছে, বিকারের বিনাশ নাই; স্কৃতরাং বিকার দর্ব্বাহ্ন বিকল্প। পূর্ব্বাহ্ন নিতাম্ব নিতাম কর্মান্ত এবং পরোক্ত ও ছুইট বাক্য পরপের বানিত। তাৎপর্যাটাকারার এখানে বলিয়াছেন যে, যেখানে দৃত্তর প্রমাণের হারা মাধ্যমর্থাতে সাধ্যমর্থ নাই, ইহা নিশ্চিত থাকে, বেখানেই দেই সাধ্যমর্থের অভ্যমনে প্রযুক্ত হেতুকে 'কালাভ্যয়াগলিষ্ট' বা বানিত বলে। বেমন এলেন স্বর্গা বানিত হলৈ। কারণ, আমানের ক্রিক্ত কর্মান করিবে—এইরপ প্রতিজ্ঞান্তনে বেপনার্থ হেরাণানই শান্তে নিবিদ্ধ থাকার ও হলে স্মরাতে আক্রণ-কর্ত্বর পান-জিনার অভাবই নিশ্চিত আছে। পূর্ব্বাক্ত হলে ছইট বাকাই পরস্পর বিক্তন এবং তুল্যবল বলিয়া একটি অপরাটকে বানা নিতে পারে না। এ জন্ত ও ছলে বালাভ্যয়াপদিষ্ট বা বানিত নামক হেরাভাদ ইইবে না। ও জন্ত ও ছলে বালাভ্যয়াপদিষ্ট বা বানিত নামক হেরাভাদ ইইবে না। ও জন্ত ও ছলে বালাভ্যয়াপদিষ্ট বা বানিত নামক হেরাভাদ ইইবে না। ও জন্ত ও ছলে হালাভ্যয়াপদিষ্ট বা বানিত নামক হেরাভাদ ইইবে না। ও ছলে বিক্তন নামক হেরাভাদই হবৈন।

উদ্যোতকর পরে এই স্থান্তর বাধ্যান্তর বনিধাছেন দে, প্রতিজ্ঞাবাকা এবং হেত্রাকোর বিরোধ হললেই দেখানে বিরন্ধ নামক ছেবাভান হয়। তাংপর্যানীকাকার উদ্যোতকরের এই বিতীয় করের ব্যাখ্যায় বনিধাছেন হে, "সেই এই বিকার আম্বানত হইতে প্রচ্যুত হয়," এই প্রতিক্ষা "নিতাত্বের অভাবজ্ঞাপক," এই হেতুবাক্যের সহিত বিরাদ্ধ হইরাছে। কারণ, পরে বলা হইয়াছে বে, বিকার আত্মণাভ হইতে প্রচাত হইয়াও থাকে। বেহেতু বিকারের একেবারে বিনাশ নাই, এই শেখোক্ত কথার দারা 'বিকার নিতা' ইহাই পূর্বোক্ত প্রতিজ্ঞার অর্থ বুঝা গিরাছে অর্থাৎ শেষোক্ত ঐ কৰার দারা পূর্বেলক প্রতিজ্ঞার ঐ অর্বাই ব্যাখ্যাত হইরাছে। বিকারের নিতাছই ঐ প্রতিষ্ণার প্রতিপাদা হইলে তাহাতে নিতাম্বাভাবরূপ হেতু থাকিতে পারে না; স্থতরাং ঐ হলে প্রতিজার্গ এবং হেতু পদার্থ বিক্লম হওয়ায় বিক্লম নামক হেছাভান হইয়াছে। ভাষো "অদিহান্তেন বিক্ষাতে" এই স্থল অদিহান্ত বলিতে অপক। তাং পর্যাটীকাকার এইব্রপ ব্যাখ্যা করিয়া বণিনাছেন বে, এইরূপ অর্থে ভাষ্য স্থগম। অর্থাৎ উদ্যোতকরের শেষেক্তি ব্যাপা। গ্রহন করিলে নহজেই ভায়ার্থ বাখ্যা হয়। এই করে আপত্তি এই বে, মহর্ষি প্রতিজ্ঞা-বিরোধ নানে এক প্রকার নিগ্রহয়ন বলিয়াছেন, প্রতিজ্ঞা ও হেতুর বিরোধই ভাহার অর্থ। সহর্মি সেই প্রতিজ্ঞা-বিরোধকেই আবার বিকল্প নামক হেছাভাস বলিবেন কিরূপে 👂 উল্যোতকর এতত্ত্বরে বলিয়াছেন বে, নেখানে ঐ বিরোধটি প্রতিজ্ঞাকে আশ্রহ করিয়া হ'ইবে, দেখানে উহা "শ্রেতিজ্ঞা-ৰিরোধ" নামক নিপ্রহয়ান হইবে। আর যেখানে ঐ বিরোধ হেতুকে আশ্রয় ব রিয়া হইবে, দেখানে বিজন্ধ নামক হেলাভাদ হইবে। অগ্ৰথ মহর্ষি ঐ বিরোধের আশ্রয়ভেদ বিবক্ষা করিয়াই প্রতিজ্ঞা ও হেতুর বিরোধ হইলে নিগ্রহহানও বলিয়াছেন এবং হেবাভানও বলিয়াছেন। ( ৫%। ২আ০, ৪খুত্র ত্রইবা) ে পুর্বোক্ত উদাহরণহলে যোগস্ত্র-ভাষ্যকারের অভিপ্রায় এই যে, বিকারের ঐকাত্তিক নিতাতা নাই এবং একেবারে বে উহাদিগের বিনাশ, তাহাও হয় না। এ অন্ত উহারা সর্বাথা অনিভাও নহে। সাংখ্য-পাতখ্যমতে নিভা পদার্থ খিবিধ; কুটাই নিতা এবং পরিণামী নিতা। যে পদার্থের কোনরূপ পরিণাম নাই, বাহা চিরকাল একপ্রকারই আছে ও থাকিবে, তাহাকেই বলে কুটছ নিতা, তাহাই একাস্তিক নিতা; দেমন চৈতভ্রস্তরপ আল্লা। আর যে পদার্থের সর্জদাই কোন প্রকার পরিণাম থাকে, কোন দমরেই বাহার অন্ত প্লার্গে লয়ের সম্ভাবনা নাই, তাহাকে বলে পরিণামী নিতা; সেনন মূলপ্রকৃতি। মহৎ প্রস্তৃতি বিকার-পদার্গগুলির যথন আবিভাধ ও তিরোভাব আছে, তবন তাহাদিগকে ঐকাস্থিক নিত্য বলা যাব না। তাৎপর্যানীকাকার বাচন্দাতি মিশ্র বোগভাব্যের টীকাঃ পুর্ব্বোক্ত হলে ভাষ্যকারের তাংগর্মা বর্ণনায় বলিয়াছেন যে, চৈতক্তখন্ত্রপ পুরুধের স্তায় জগতের ঐকান্তিক নিতাতা নাই এবং একেবারে যে সর্মদা অনিতাতা, তাহাও নাই অর্থাৎ প্রদায়েও প্রকৃতিরূপে জগৎ থাকে, তথন জগং জনীক নতে। পরিণামবানী সাংখ্য-পাতঞ্জ প্রভৃতি সংকার্যাবাদীর মতে জগতের এই ভাবে কথকিৎ নিতাতা এবং কথকিৎ অনিত্যতা বিৰুদ্ধ নহে, কিছু মহৰি গোতম অসং-কার্যাপক্ষই' গ্রহণ করিলছেন। তাহার দিয়াতে বাহার কোন দিন একেবারে বিনাশ হইবে না, তাহা নিতা। বাহা চিরকালই আছেও থাকিবে, তাহাকে অনিত ও বলিব, আবার নিতাও ৰণিৰ, ইহা গৌতম মতে সম্ভব নহে। স্কৃত্যাং বিধারকে অনিত্য বলিয়া শেষে আবার

নিত্য বলিতে থেলে, উহা বিশ্বদ্ধবাদ হইবে। ভাষাকার গোতম শিদ্ধান্তান্ত্রসারেই যোগস্ত্রের ন্যাদভাব্যোক্ত অনুমানের হেতৃকে বিক্লন্ত বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ বলিয়াছেন বে, যে ধর্মীতে কোন পদার্থের অত্মান করা হয়, ঐ ধর্মী দিছ প্রাথিই থাকে। প্রতিজ্ঞাবাকো ঐ ধর্মিক্সপ সিদ্ধ প্রাথের অন্তে সাধ্য প্রাথি বলা হয়, এ জন্ত সাধাধৰ্মকেই এই কৃত্ৰে সিদ্ধান্ত শব্দের ছারা বলা হইরাছে। সিদ্ধান্ত অর্থাৎ সাধাধৰ্মকে উদ্দেশ করিয়া ( অর্থাৎ তাহার দাবনের জন্ম ) প্রযুক্ত হেতু ধণি জ দাবাধর্মের বিরোধী হয় অর্থাৎ বলি সাধ্যধর্মের অভাবেরই সাধক হয়, তাহা হইলে উহা বিক্ষর নামক হেত্বাভাস হয়। বেমন জলে বহিন্ত সাধনে জলজকে হেতুজপে গ্রহণ করিলে এবং কোন পদার্থে গোল্প ধর্মের সমুমান ক্রিতে অশ্বর্থে হেতুরূপে গ্রহণ ক্রিলে, ঐ জলত্ব এবং অশ্বন্ধ পদার্থ বিজন্ধ নামক হেত্বাভাস হইবে। ফলক্ষা, যে পদার্গ সাধ্যধর্মের সাধন না হইরা ভাহার অভাবেরই সাধন হয় অর্থাৎ যে পদাৰ্থ সাধ্যণশ্ৰের সহিত কোন হানেই মিলিত হইয়া থাকে না, দেই পদাৰ্থ সেই দাধ্যণশ্ৰের বিকল্প পদার্থ বলিয়া দেই ছলে বিকল্প নামক হেতাভাগ ইইবে। প্রকরণদম বা সংপ্রতিপক্ষিত হেত স্থলে বাদীর প্রযুক্ত হেতুই তাহার সাধ্যধর্মের অভাব সাধ্য হয় না, প্রতিধাদীর প্রযুক্ত অন্ত হেতুই বাদীর সাধ্যধর্শের অভাবের সাধকরণে প্রবৃক্ত হর, স্বতরাং বিরুদ্ধ নামক হেখাভাস-সংগ্রতি-পক্তিত হেরাভাস হইতে ভিন্ন। নবা নৈয়াবিকগণও পুরেরীক্ত প্রকার বিকল্প হেতুকে বিকল নামক হেস্বাভাস বনিয়াছেন। বিক্ষ হেত্ সাখ্যাভাবের ব্যাপ্য, তাহাকে ঐ ভাবে বুঝিলে গান্যাভাবেরই সেধানে অনুমিতি হইয়া পড়ে; স্কুতরাং বাদীর সাধ্যান্তমিতির বাদা হয়, এই জন্মই নব্যগণ জন্মপ বিজন্ধ হেতুকে হেডালা বলিনাছেন। ৬॥

## সূত্র। যত্মাৎ প্রকরণচিন্তা স নির্ণরার্থমপদিষ্টঃ প্রকরণসমঃ॥৭॥৪৮॥

অনুবাদ। যে পদার্থ-হেতুক প্রকরণের চিন্তা জন্ম অর্থাৎ সংশয়ের বিষয় পক্ষ ও প্রতিপক্ষ সম্বন্ধে নির্ণয় না হওৱা পর্যান্ত একটা চিন্তা বা জিজ্ঞাসা উপস্থিত হয়, সেই পদার্থ, নির্ণয়ের জন্ম প্রযুক্ত হইলে প্রকরণসন অর্থাৎ প্রকরণসন নামক হেহাভাস হয়।

ভাষা। বিমশ্বিষ্ঠানো পক্পতিপক্ষাব্ভাবনবদিতো প্রকরণং,—
তক্স চিন্তা বিমশ্বি প্রভৃতি প্রাঙ্নির্বাদ্যং সমীক্ষণং, সা জিজাসা
যংকৃতা, স নির্বাধিং প্রযুক্ত উভয়পক্ষসাম্যাৎ প্রকরণমনতিবর্ত্তমানঃ
প্রকরণদমো নির্বায় ন প্রকরতে। প্রজ্ঞাপনন্তনিত্যঃ শব্দে। নিত্যধর্মানুপলব্দেরিত্যকুপলভামাননিত্যধর্মকসনিতাং দৃঠং স্থাল্যাদি। যত্র সমানো

ধর্মঃ দংশয়কারণং হেতুরেনোপাদীয়তে দ দংশয়দমঃ দব্যভিচার এব।

যাতু বিমর্শস্থ বিশেষাপেক্ষিতা উভয়পক্ষবিশেষাস্থালবিক্ষি, দা প্রকরণং
প্রবর্ত্তরিত। যথা শব্দে নিত্যধর্মো নোপলভ্যতে, এবমনিত্যধর্মোহিপি,

সেয়মুভয়পক্ষবিশেষামুপলবিঃ প্রকরণচিন্তাং প্রবর্ত্তরিত। কথম 
বিপর্যায়ে হি প্রকরণনিরন্তেঃ, যদি নিত্যধর্মঃ শব্দে গৃহেত, ন স্থাৎ
প্রকরণং, যদি বা অনিত্যধর্মো গৃহেত, এবমপি নিবর্ত্তেত প্রকরণং,—

সোহয়ং হেতুরুতো পক্ষো প্রবর্ত্তয়য়য়্যতরস্থ নির্পয়ায় ন প্রকল্পতে।

অনুবাদ। সংশয়ের বিষয় অথচ অনিগাঁত, এমন পক্ষ ও প্রতিপক্ষরূপ উভয় ধর্মাকে প্রকরণ বলে। সেই প্রকরণের চিন্তা কি না সংশয় হইতে নির্নয়ের পূর্বব কাল পর্যান্ত যে আলোচনা, সেই জিজ্ঞাসা অর্থাৎ পূর্বেধাক্ত চিন্তারূপ জিজ্ঞাসা যুৎকৃত, অর্থাৎ যে পদার্থপ্রযুক্ত, সেই পদার্থ নির্ণয়ের নিমিত্ত প্রযুক্ত হইলে উভয় পক্ষে সমানতাবশতঃ প্রকরণকে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষকে অতিক্রম না করায় প্রকরণসম হইয়া নির্ণয়ের নিমিত্ত সমর্থ হয় না।

প্রজ্ঞাপন কিন্তু অর্থাৎ এই প্রকরণসমের উদাহণ কিন্তু—( প্রতিজ্ঞা) শব্দ ক্ষানিতা, (হেতু) নিতা ধর্মের অনুপলমি জ্ঞাপন, ( উদাহরণ ) যাহাতে নিতাধর্মের উপলমি হয় না, এনন স্থালী প্রভৃতি অনিতা দেখা যায় ( অর্থাৎ এইরূপ স্থাপনায় যে নিতাধর্মের অনুপলমিকে হেতুরূপে গ্রহণ করা হইয়াছে, উহা প্রকরণসম নামক হেরাভাস )। যে স্থলে সমান ধর্মেরপ সংশয়ের প্রযোজক ( পদার্থটি ) হেতু বলিয়া গৃহীত হইবে, তাহা অর্থাৎ হেতু বলিয়া গৃহীত সেই সমানধর্ম সংশয়সম হওয়ায় সমাভিচারই হইবে, অর্থাৎ তাহা প্রকরণসম হইবে না। য়াহা কিন্তু সংশয়ের বিশেষাপেন্দিতা এবং উভয় পকে বিশেষেম অনুপলমি, তাহা প্রকরণকে প্রবৃত্ত করে। বিশাদার্থ এই যে, যেমন শব্দে নিতাধর্ম উপলব্ধ ইউতেছে না, এইরূপ অনিতা ধর্ম্মও উপলব্ধ হইতেছে না, সেই এই উভয় পকে বিশেষের অনুপলমি, প্রকরণ চিন্তাকে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত পল ও প্রতিপক্ষের সম্বন্ধে আলোচনারূপ জিজ্ঞাসাকে প্রবৃত্ত করে )। (প্রশ্ন) কেন ? অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত উভয় পকে বিশেষের অনুপলমি প্রকরণিচন্তার প্রবর্ত্তক হয় কেন ? ( উত্তর ) মেহেতু বিপর্যায় হইলে প্রকরণের নির্ভি হয়। বিশ্বার্থ এই যে, যদি নিতাধর্ম শব্দে উপলব্ধ হইত, তাহা হইলে প্রকরণ অর্থাৎ শব্দে নিতার ও অনিতাররূপ তুইটি পক্ষ ও প্রতিপক্ষ

থাকিত না। অথবা যদি শব্দে অনিতাধর্ম উপলব্ধ ইইত, এইরূপ ইইলেও প্রকরণ নিবৃত্ত ইইত। সেই এই হেতু অর্থাং শব্দে নিতাধর্মের অনুপলব্ধি এবং অনিতাধর্মের অনুপলব্ধি উভয় পক্ষকে অর্থাং শব্দে নিতাহ ও অনিতাহ, এই দুইটি পক্ষ ও প্রতিপক্ষরূপ প্রকরণকে প্রবৃত্ত করতঃ অর্থাং শব্দ অনিতা, কি নিতা, এইরূপ একটা চিন্তা বা জিজ্জাসা উপস্থিত করে বলিয়া একতরের অর্থাৎ শব্দে অনিতাহ অথবা নিতাবের নির্ণয়ের নিমিত্ত সমর্থ হয় না।

টিপ্রনী। এইবার ক্রমানুসারে প্রকরণদম নামক হেস্বাভাদের নিরূপণ করিরাছেন। প্রকরণ শক্তের অর্থ এখানে পঞ্চ ও প্রতিপক্ষ। শক্তে নিতাতের সংশর ইইলে নির্ণয় না হওরা পর্যান্ত ভাহাতে নিতার ও অনিতাহ, পক্ষ ও প্রতিপক হইবে। যিনি নিতাহ শাবন করিতে যান, ভাঁহার সম্বন্ধে নিতাৰ পক্ষ, অনিতাৰ প্ৰতিপক্ষ। আবাৰ বিপৰীতক্ৰমে অনিতাৰ পক্ষ, নিতাৰ প্ৰতিপক্ষ। বালীর ভেদে আবার ছুইটিই পক্ষ, স্কুতরাং এ ছুইটিকে পক্ষ শব্দের ধারাও প্রকাশ করা হইয়া থাকে। ফলকথা, (প্রক্রিয়তে সাধ্যত্বেনাবিক্রিয়তে) বাহা সাধ্যরূপে প্রকৃত বা অধিকৃত হয়, তাহাই এথানে প্রকরণ। কেহ শব্দে নিতাক্তে সাধারণে গ্রহণ করিয়াছেন, কেহ মনিতাক্তে সাধারণে গ্রহণ করিলাছেন; স্থতরাং দেখানে ঐ ছুইটি বিজ্ঞ ধর্ম প্রকরণ। উহা বিমর্শের অশিষ্ঠান, অর্থাৎ সংশবের বিষয় হইয়া যে পর্যান্ত 'অন্বদিত' অর্থাৎ অনিনীত, দে পর্যান্ত পক ও প্রতিপক। সংশরের পরে একতর নির্ণয় হুইয়া গেলে তথন মার ঐ হুইটি বিরুদ্ধ ধর্ম পক ও প্ৰতিপক্ষ থাকে না। পক্ষ ও প্ৰতিপক্ষ শব্দের ছারা নির্ণীত ধর্মকে বুঝার না। বাদী ও প্রতি-বাদীর নির্ণার থাকিলেও মধ্যতের সংশর হওয়ায় ঐ ছইটি ধর্ম সংশ্রের বিষয় হয়। বাদবিচারে মধাত্ব না থাকিলেও পক ও প্রতিপক গ্রহণ করিবার জন্ত একটা সংশয় করিয়া লইতে হয়। নির্ণর মতেই সংশরপুর্বকে না হইলেও বিগার সংশ্যপুর্বক, এ জন্ম মহবি সর্বাজে সংশ্যের পরীকা। করিরাছেন। বিতীরাধ্যারের প্রারম্ভে এ কথা পরিস্কৃট হইবে। স্ত্রের প্রকরণ শব্দের স্বর্গ বাাখ্যা করিয়া ভাষাকার শেষে চিন্তা শক্ষের অর্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। সংশ্ব হইতে নির্ণন্তের পূর্মকান পর্যান্ত পুর্ম্মোক্ত প্রকণের যে আলোচনা, তাহাই প্রকরণচিস্কা। ভাষ্যোক্ত সমীকণ শব্দের ব্যাখ্যায় তাৎপর্যাজীকাকার বলিয়াছেন, আলোচন; আবার তাহারই ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন— জিজাসা। ভারাকারও শেবে জিজাসা বলিয়াই স্বত্যোক্ত চিষ্কার বিকৃতি করিরাছেন। এই জিজ্ঞানা কিনের জল্প হয় ? তাৎপর্যটাকাকার বনিয়াছেন—তত্ত্বের অনুগলন্ধিবশতঃ হয়। শব্দে নিভা-গর্শের উপলব্ধি হইলে নিভাবের নিশ্চর হইরা যায় এবং অনিভা-ধর্শের উপলব্ধি হইলে অনিতাত্ত্ব নিশ্চর হইবা ধার। কিন্ত ধদি নিতাধর্মেরও উপ্লব্ধি না হর এবং অনিতাধর্মেরও উপলব্ধি না হয়, তাহা হইলে শব্দ নিতা, কি অনিতা, এইজপ দংশ্য হয় ; স্থতরাং শব্দের তত্ত্ব-জিজাসা উপস্থিত হর, —ইচাই এই তুলে প্রাকরণচিদ্ধা। নিতা ধর্মের স্বর্থপদ্ধিবশতঃ এবং অনিতা ধর্শের অরুপ্রন্ধিরশত্তেই ঐ জিজ্ঞাসা জন্মে; স্তুতরাং শব্দে অনিতাহার্মানে ঐ নিতা-

ধর্মের অনুপলন্ধিকে হেতুরপে এহন করিখে উহা প্রকরণদম নামক হেরাভাদ হইবে। উহা উভয় পদেই দমান বলিয়া নিতার ও অনিতাহরূপ কোন প্রকরণদে অতিক্রম করে না। এ জন্ত প্রকরণদম নামে কবিত হইরাছে। পূর্ব্বোক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষরপ প্রকরণ বেমন নিশ্চায়ক নহে, উত্রপ উভয় পক্ষের বিশেষের অনুপলন্ধিও নিশ্চায়ক নহে। এ জন্ত ঐ বিশেষারপ্রান্ধিকে হেতুরপে গ্রহণ করিলে উহাকে প্রকরণদম নামক হেরাভাদ বলা হইয়াছে। যাহা প্রকরণের তুলা, তাহাকে প্রকরণ্যম বলা যায়।

ভাৎপর্যাটীকাকার বলিরাছেন বে, ইহা প্রকরণসম শব্দের ব্যুৎপত্তি মাত্র। কারণ, উভয় পক্ষে সমান বলিয়া সংশ্রের প্রবাজক হইলেই বলি তাহা প্রকরণসম নামক হেডাভাস হয়, তাহা হইলে সন্মভিচার নামক হেছাভানও প্রকরণদম হইরা পড়ে। তবে প্রকরণদম শক্তের প্রকৃতার্থ কি । তাৎপর্য্যানীকাকার বলিরাছেন যে, সংপ্রতিপক্ত হেতুকেই প্রকরণদম বলে। পরবর্ত্তী জারাচার্যাগণ এই প্রকরণসমকে সংপ্রতিপক্ষ এবং সংপ্রতিপক্ষিত নামে উল্লেখ করিরাছেন। বে হেতুর প্রতিপক অর্থাৎ বিরোধী অন্ত হেতু সং অর্থাৎ বিদ্যাদান থাকে অর্থাৎ বালী তাহার সাধাসাধনের জন্ম বে হেতুকে গ্রহণ করিয়াছেন, প্রতিবাদী বাদীর সেই সাধাের অভাব সাধনের অক্ত বদি অক্ত কোন হেতু গ্রহণ করেন, তাহা হইলে ঐ হেতুহরই পরস্পার পরস্পরের প্রতিপক; এই মক্ত ঐ ছই হেতুকেই সংপ্রতিপক বলা হয়। কিন্তু বদি ঐ ছইটি হেতুর কোন হেতু জর্মান হয় অর্গাই বাদী বা প্রতিবাদী যদি কোন হেতুর অন্তর্গু দোষ দেখাইতে পারেন, অথবা অন্তর্নপ দোৰের সংশবও জন্মাইতে পারেন, ভাষা হইলে সেই হেড, অপব প্রবল হেতৃটির প্রতিপক্ষ না হওরার, দেখানে সংপ্রতিপক হইবে না। বেখানে উভয় পক্ষের চুইটি বিৰুদ্ধ হেতুই তুলাবল বলিয়া কেহ কাহাকেও বাধা দিতে পাৱে না, কেবল সাধ্য ও তাহার অভাব বিষয়ে সংশ্বাই জন্মায়, দেখানেই ঐ ছাই হেডুই সংপ্রতিপক হয়। এই সংপ্রতিপক্ষের উদাহরণ নব্যগণ বেরূপ' বলিবাছেন, ভাষাকার-প্রদর্শিত উদাহরণ তাহা হইতে বিশিষ্ট। ভাষাকার "প্ৰজ্ঞাপনস্ত" এই হণে তু শক্তের দারা বৌদ্ধাদি-সন্মত উদাহরণ সংগত নহে, ইহা ফুচনা করিয়াছেন। বাহার দারা প্রজ্ঞাপিত হয় অর্থাৎ বক্তব্য বিষয়টি বুরাইরা দেওরা হয়, এই অর্থে প্রজ্ঞাপন শক্তের ধারা এখানে উদাহরণ বুরিতে হইবে। শক্তে অনিতাত্বের অনুমানে নিতাদর্শের অন্তুপলন্ধিকে হেতুরূপে গ্রহণ করিলে তথন প্রতিবাদী ধদি শব্দে নিত্যত্বের অনুমান করিতে অনিতা-ধর্শের অনুপগন্ধিকে হেড়ক্তপে গ্রহণ করেন, তাহা হইলে উভর পক্ষের ঐ ছই হেড়ই প্রকরশ্যম বা দংপ্রতিপক্ষ ইইবে (বিবৃতি দ্রষ্টবা)। কলকথা, ভাষাকার প্রভৃতির মতে যে কোন পদার্থ প্রকরণসম হইতে পারে না। উভয় পক্ষের বিশেষ ধর্ম্বের অমুপল্কিই হেভুক্তপ গৃহীত হুইলে তাহাই স্ত্রোক্ত প্রকরণ-চিন্তার প্রবর্ত্তক বা নিপাদক হওরার প্রকরণসম বা সং-

বারী বনিখেন,—"শ্বেদা নিতাঃ আবর্ষাৎ শক্ষরং"। অতিহাদী বনিলেন,—"শ্বেদাহনিতাঃ কার্যায়াৎ
করিং"। এইজপ ক্লে নংঅভিপক্ষের উদাহরণ বুঝা বাইতে পারে।

প্রতিপক্ষ হইবে। মন্য কোন পদার্থ হেতুরূপে গ্রহণ করিলে তাহা স্ত্রোক্ত প্রকরণ-চিন্তার প্রবর্ত্তক হয় না, ইহাই ভাষাকার প্রভৃতি প্রাতীনগণের শিশ্বান্ত।

পূর্ব্বোক্ত অনৈকান্তিক হইতে এই প্রকরণসমের ভেদ বৃশ্বাইতে ভাষাকার বলিয়াছেন তে, ধেখানে কোন সমান ধর্ম সংশয়ের প্রয়োজক হয় এবং ভাষাকেই হেতৃরূপে প্রহণ করা হয়, তাহা ইইলে উহা স্বাভিচারই হইবে। তাৎপর্যাসীকাকার ভাষাকারের তাৎপর্যা বর্ণন করিয়াছেন যে, এখানে নিত্য-পর্যের অনুপলিনি, উভয়বাদিসির নিত্য পদার্থে নাই এবং অনিত্য-ধর্মের অনুপলিনিও উভয়বাদিসির অনিত্য পনার্থে নাই, কৃতয়াং ঐ নিত্যধর্মের অনুপলিনি এবং অনিত্য-ধর্মের অনুপলির, হেতৃরূপে গৃহীত হইলে স্বাভিচার হইতে পারে না। ঐ ছইটি পরম্পর সংপ্রতিপক্ষ হওয়াতেই প্রকরণসম বা সংপ্রতিপক্ষ নামক হেল্লাভাস হইবে। বস্ততঃ বাহা উভয়বাদিসমত নিতা পনার্থেও আছে এবং ঐরপ অনিত্য পদার্থেও আছে, এমন পদার্থই নিতারের অনুমানে স্বাভিচার হইবে। মহবি-ক্ষতিত স্বাভিচার-দার্কণ ঐ ক্লে ঐর্কণ পদার্থেই থাকে। ধেনন শক্ষে নিতারান্থ্যনিন অম্পর্শব। এখানে ভাষাকারের কথার হারা নব্যসন্থত অসাধারণ ও অনুপ্রহারীকে তিনি স্বাভিচার বলেন নাই, ইহা স্পন্ত বুঝা বায়।

প্রাচীন মতে এই সংপ্রতিপক্ষতা অনিত্য দোষ। অর্থাৎ যে বাল পর্যান্ত কোন পক্ষের লিক-পরামর্শের কোন অংশে ভ্রমত্ব নিশ্চয় না হইবে, দেই পর্যান্তই উভয় পংকর গৃহীত বিরুদ্ধ হৈতুহয় সংপ্রতিপক থাকিবে। একই আধারে নিতাছের ব্যাপ্য ধর্ম এবং অনিতাছের ব্যাপ্য ধর্ম বস্ততঃ কিছুতেই থাকিতে পারে না, স্বতরাং ঐরপ ভাবে ঐ স্থলে উজাবাদীর লিঙ্গপরামর্শ-ৰজের কোন একটিকে কোন অংশে নিশ্চরই ভ্রম বলিতে হইবে। বে সময়ে সেই ভ্রমশ্ব নিশ্চর হইবে, তথ্য আর দেখানে দংপ্রতিপক হইবে না। এই ভাবে প্রাচীন মতে নির্দোষ হেতুখনেও বিজন্ধ হেতৃর ত্রম প্রামন হইলে ঐ ত্রমত্ব নিশ্চয় না হওয়া প্রয়ন্ত সংপ্রতিপক হইবে। তর্ব-চিস্তামণিকার হেক্সভাস সামাজ-লক্ষণ ব্যাখ্যা-প্রস্তাবে ধাহা বলিয়াছেন, তাহাতেও সংপ্রতিপক্ষতার অনিতা-দোৰবই বুঝা বায়। কিন্ত নবা নৈৱায়িক রখুনাথ হেতুর দোষদাতকেই নিতা বলিয়া স্বীকার করায় তিনি গঙ্গেশের অভের অন্তর্জপ ব্যাখ্যা করিরাছেন। রযুনাথ প্রস্তৃতি নব্য নৈরাহিক-গণের মতে যে ধর্মীতে কোন সাধ্যের সাধন করিতে বাদী কোন একটি হেতু প্রয়োগ করিয়াছেন, সেই ধর্মীতে সেই সানোর অভাবের বাাশ্য ধর্ম বদি বস্তুতঃ থাকে, সেধানে সংপ্রতিপক হয়। নেমন জলে বহিন্ত অভাবের ব্যাপ্য জলব-ধর্ম থাকায় জলে বহিন্ত অনুমানে সংপ্রতিপক হয়। এইরপ দোষ নিতাদোষ। কারণ, বহ্নির অভাবের ঝাপাধর্ঘটি জলে দর্মদাই আছে। রহ্ন কোষকার সংপ্রতিপক হলে উভর পকেই সংশ্রাকার অনুমিতি জায়ে, এই মত বিশেষকাপে সমূর্যন করিয়াছেন। গঙ্গেশ ঐ মতের খণ্ডন করিয়া গিরাছেন গণ

সূত্র। সাধ্যাবিশিষ্টঃ সাধ্যত্তাৎ সাধ্যসমঃ ॥৮॥৪৯॥ অনুবাদ। সাধ্যবণতঃ অর্থাৎ অসিজ্ব নিবন্ধন সাধ্যের সহিত অবিশিষ্ট পদার্থ সাধ্যসম ( সাধ্যসম নামক হেরাভাস ) অর্থাৎ যে পদার্থ অসিদ্ধ বলিয়া সাধ্য পদার্থের সদৃশ, তাহাকে হেতুরূপে গ্রহণ করিলে তাহা সাধ্যসম নামক হেরাভাস হয়।

ভাষা। দ্রব্যং ছায়েতি সাধ্যং, গতিমন্তাদিতিহেতুঃ সাধ্যেনাবিশিন্টঃ
সাধনীয়বাং সাধ্যসমঃ। অয়মপ্যসিদ্ধত্বাং সাধ্যবং প্রজ্ঞাপয়িতব্যঃ, সাধ্যং
তাবদেতং—কিং পুরুষবচ্ছায়াহপি গচ্ছতি ? আহো সিনাবরকদ্রব্যে
সংস্পতি আবরণসন্তানাদসনিধিসন্তানোহয়ং তেজসো গৃহত ইতি। সপ্তা
থলু দ্রব্যেণ যো যন্তেজাভাগ আত্রিয়তে তন্ত তন্তাসনিধিরেবাবিচ্ছিনো
গৃহত ইতি, আবরণন্ত প্রাপ্তিপ্রতিষেধঃ।

সমুবাদ। ছায়া দ্রব্য, ইহা সাধ্য অর্থাৎ ছায়ার দ্রব্যন্থ অথবা দ্রব্যন্তবিশিষ্ট ছায়া মীমাংসকদিগের সাধ্য। 'গতিমন্তাং' এই বাক্য-প্রতিপাদ্য হেতু অর্থাৎ ছায়ার দ্রব্যন্থ সাধনে মীমাংসকদিগের গৃহীত গতিমন্ত বা গমনক্রিয়ারূপ হেতু সাধনীয়ন্তব্যক্তর অর্থাৎ ছায়াতে ঐ গতিমন্ত অসিদ্ধ বলিয়া সাধ্যের সহিত অবিশিষ্ট হওয়ায় সাধ্যসম অর্থাৎ সাধ্যসম নামক হেত্বাভাস। (সাধ্যের সহিত অবিশিষ্ট কেন, তাহা বলিতেছেন) ইহাও অর্থাৎ হেতুরূপে গৃহীত গতিমন্ত্র বা গমনক্রিয়াও অসিদ্ধহবস্তঃ অর্থাৎ ছায়াতে সিন্ধা বলিয়া সাধ্যের ছায় অর্থাৎ ছায়াতে দ্রব্যন্তের ছায় প্রজ্ঞাপনীয় (সাধনীয়)। (ছায়াতে গতিক্রিয়া অসিদ্ধ কেন, তাহা বলিতেছেন) ইহা সাধ্য অর্থাৎ ইহা সাধন করিতে হইবে, পুরুব্দের ছায় ছায়াও কি গমন করে গু অথবা আবরক দ্রব্য গমন করিতে থাকিলে অর্থাৎ আলোকের আচ্ছাদক পুরুষ্থন গমন করে, তখন আবরণের সমন্তিবশতঃ ইহা আলোকের অসন্নিধির সমন্তি কর্মাৎ আলোকসন্নিধানের অভাব-সমন্তি উপলব্ধ হয়। বিশার্থি এই যে, গমন করিতেছে যে দ্রব্য, তৎকর্ভুক অর্থাৎ গমনবিশিষ্ট পুরুষ কর্ডুক যে যে আলোকাংশ আরুত হয়, সেই সেই আলোকাংশের অবিচ্ছিন্ন অসন্নিধানই উপলব্ধ হয়। আবরণ কিন্ত প্রান্তির অভাব অর্থাৎ আলোকের সান্তব্যন্ত আত্তাই আলোকের আবরণ।

টিপ্ননী। স্ত্রে সাধ্যবিশিষ্ট এই কথার বারা সাধ্যসম নামক হেবাভাসের লক্ষণ স্কৃতনা ইইরাছে। ইহাকেই পরবর্তী ভাষাচার্য্যগণ ক্ষমিত্ব নামে উরেণ করিয়াছেন। ধাহা সাধ্যের ভাষ সিত্ত পদার্থ নহে অর্থাৎ অসিত্ত, তাহাকে সাধ্য সাধ্যমের জন্ত হেতুক্তপে এহণ করিবে ভাষা সাধ্যসম নামক অথবা অসিত্ত নামক হেলাভাস। তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন যে, এই অদির (১) স্বরূপাদির, (২) একনেশাদির, (৩) আপ্রয়াদির এবং (৪) অন্তথাদির— এই চারি প্রকারে হইয়া থাকে। এই চারি প্রকার অনিষ্কই অনিষ্ক বলিয়া শাধ্যের সহিত অবিশিষ্ট। স্তরাং সান্যাবিশিষ্ট, এই কথার ছারা প্রেমীক্ত সর্মপ্রকার অসিকাই সংগৃহীত হইয়াছে। এবং অসিক শব্দের দাবা গক্ষণ না বলিয়া সাধ্যাবিশিষ্ট শব্দের দাবা লক্ষণ বলার উদ্দেশ্য এই যে, অত্যন্ত অসিভই বে কেবল সাধ্যসম, তাহা নহে, যাহা কোন বাদীর সিভ, কিন্তু প্রতিবাদীর তাহা অসিন্ধ, স্তরাং সাধ্যের সহিত অবিশিষ্ট হওয়ায় ঐ পদার্থও হেতুরূপে গৃহীত হইলে সাধ্যসম নামক হেলাভাস হইবে। কিন্তু বাদী ঐ পদার্থের সাধন করিতে পারিলে তথন আর তাহা সাধ্যসম হইবে না। কারণ, তথন ঐ প্লার্থ উভয় মতেই সিদ্ধ হওয়ার সাধ্য হইতে বিশিষ্ট হইয়া যায়। তখন সে পদার্থে সাব্যস্থ থাকে না। স্থাত্র "সাব্যস্থাৎ" এই স্থানে সাধ্যস্থ শব্দের ফলিতার্থ বুরিতে ইইবে— অসিদ্ধতা। অসিদ্ধ পদার্থ ই সাধ্য হইরা থাকে, সিদ্ধ পদার্থে সাধ্যতা থাকে না, সাধ্য পদার্থেও সিদ্ধতা থাকে না, স্বতরাং স্ত্রোক্ত সাধান্ত শব্দের দারা অসিদ্ধতাই ফলিতার্থ বুঝা বাইতে পারে। তাহা হইলে অত্যন্ত অদিক পদাৰ্থও অদিকতাবশতঃ সাংখ্যুর সহিত অবিশিষ্ট হওরার সাধ্যসম হইতে পারিবে। কোন পদার্থের সর্জনা অসিঙ্কতা আছে, কোন পদার্থের সামষিক অসিঙ্কতা আছে; কিন্তু অসিজ্বরূপে সর্ব্বপ্রকার অধিজ্বই সাধ্যের সহিত অবিশিষ্ট হওয়ার সর্ব্বপ্রকার অধিজ্বই সাধ্যসম হইতে পারিবে অর্থাৎ স্বোক্ত এই দাধাদমের লকণ দমন্ত লক্ষ্যেই আছে। তবে হেছাভাদের সামান্ত লক্ষণ না থাকিলে তাহা কোন বিশেষ হেলাভানও হইবে না। কারণ, বিশেষ লক্ষণ সামান্ত লক্ষণ-সাপেক 1

ভাষাকার এই সাধ্যসমের উদাহরণ প্রদর্শনের সহিতই হুতার্থ বর্ণন করিয়াছেন। মীমাংশক সম্প্রদার ছায়া বা অন্ধকারকে প্রবাপনার্থ বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়া গিয়াছেন। ছায়ার প্রবাধ সাননে তাঁহারা গতিমত্ব বা গমন-ক্রিয়াকে হেতুলপে গ্রহণ করিয়াছেন। তাহাদিগের কথা এই যে, কোন মন্ত্রা গমন করিতে থাকিলে তথন তাহার পাছে পাছে ছায়াও গমন করে, ইহা দেখা বায় ; হতরাং ছায়া বা অন্ধকারে গতিক্রিয়া প্রতাজসিদ্ধ। গতিক্রিয়া থাকিলে তাহা প্রবা পদার্থই হয়, প্রবা ভিয় আর কোন পদার্থে গতিক্রিয়া থাকে না, ইহা সর্বাবাদিস্ভত। বিশেষ্তঃ নেয়ায়িকগণের ইহা সমর্থিত দিদ্ধান্ত। তাহা হইলে ঐ গতিক্রিয়াকে হেতুলপে এহণ করিয়া ছায়ার প্রবাহ সাধন করা যাইতে পারে।

ভাষ্টবার বলিয়াছেন যে, ছায়া বা অন্ধকার দ্রব্য পদার্থ নহে, উহা কতকগুলি আলোকের অভাববিশেষ। গতিক্রিয়া থাকিলে তাহা দ্রব্য পদার্থই হয় বটে, কিন্তু ছায়াতে গতিক্রিয়া সিদ্ধ পদার্থ নহে। ভাষা "গাধনীয়ভার" এই কথাট স্থেত্রর "সাধানার" এই কথার বাাখ্যা নহে। ছায়াতে গতিক্রিয়া সাধনীয় অর্থার অসিদ্ধ, ইহাই ঐ কথার য়ারা ভাষ্টকার বলিয়াছেন। ভাষ্টকার মীমাংসকের গৃহীত গতিক্রিয়ারূপ হেতুকে ছায়াতে অসিদ্ধ বলিয়া সাধোর সহিত্ত অবিশিপ্ত বলিয়া বুর্বাইয়াছেন। ছায়াতে প্রবাদ্ধরণ সাধ্য পদার্থকৈ অথবা দ্রবাহরণে ছায়াকে মীমাংসক বেনন সাধন করিবেন, তত্রপ ছায়াতে গতিক্রিয়াও সাধন করিবেন, হইলে

উহা হেতৃ হইতে পারে না, উহাতে হেতৃর লক্ষণ থাকে না, স্বতরাং ঐ স্থলে উহা সাধাসন নামক হেস্বাভাব।

ছারতে গতিক্রিয়া দিছ পদার্থ নর কেন, ইহা বুঝাইতে ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, কোন মন্থবা চলিয়া বাইতে থাকিলে তথন দেই মন্থব্যের স্তায় ছারাও গমন করে কি না, ইছা দাবা ; ছারা পুক্ষের ভার তাহার পাছে পাছে গমন করে, ইয়া সাধন করিতে হইবে অর্থাৎ প্রমাণের ছারা প্রতিপদ করিতে হইবে। কারণ, আমরা উহা তীকার করি না। কারণ, কোন মনুষ্য গ্রমন করিতে থাকিলে সেই স্থানীয় বে সকল তৈজসিক অংশ ঐ মহুদ্য কর্তৃক আরত হয়, সেই দকল তৈজসিক অংশের অর্থাৎ আলোকের অভাবগুলিই ঐ হানে অবিছিল্লপে অভুক্ত হর, ইহা বলিতে পারি। যে হানের সহিত ঐ তৈজসিক অংশগুলির বা আলোকগুলির প্রাপ্তি বা সম্বন্ধ হইত, সেই স্থান দিয়া মন্ত্রুয় গমন করে বলিয়া দেই স্থানে সেই আলোকগুলির সম্বন্ধ হইতে পারে না, ইহাই দেখানে আলোকের আবরণ। কলতঃ উহা দেখানে কতকগুলি আলোক-স্বন্ধের অভাব। ঐ স্থয়ের অভাববশতাই সেখানে কতকগুলি আলোকের অভাবই অহুভূত হর অর্থাৎ কতকগুলি আলোকের অবিছিয় অভাবসমষ্টিই ছায়া বা অন্ধকার, উহা ভাব পদার্থ নহে। তাহা হইলে উহাতে গতিকিয়া থাকিতে পারে না। কারণ, অভাব পদার্থে গতি ক্রিনা দর্মানত ই অধিদ। স্থতরাং ছারা বা অন্ধকারের গতি ক্রিনা অধিদ্ধ বলিয়া উহা পূর্ব্বোক্ত হলে হেতু হর না, উহা সাধাসন নামক হেত্বাভাস। (বিবৃতি ভাইবা)। ভাষো সম্ভান শব্দের অর্থ সমষ্টি। আবরণ শব্দের অর্থ সহজের অভাব। গমনকারী ব্যক্তি কর্তৃক আবৃত আলোকসমূহের বতগুলি সম্ভাতাৰ, তংপ্রায়ক ঐ আলোকগুলির অভাবসমূহ অনুভূত হয়। ঐ আলোকনমূহের অসনিধি বা অভাব অবিচ্ছিন্নভাবে অন্নভুত হইয়া থাকে, অর্থাৎ যে স্থান পর্যান্ত ছারা দেখা বার, সেই স্থানের সর্বতেই পুর্বোক্ত প্রকার আলোকের অস্ত্রিধি বা অভাব অমুভূত হয়, ইহাই ভাষাকারের গ্রন্থার্থ।

তাৎপর্যাতীকাকার বলিয়াছেন যে, ভাষ্যকার-প্রদর্শিত সাধাসমের উদাহরণটি স্বরুপাদিন্ধ, আশ্রামনিন্ধ এবং অন্তথাসিছের সাধারণ উদাহরণ, উদ্যোতকর তাহা বুঝাইয়াছেন। বেমন ছায়াতে প্রবাহ সাধার, তন্ত্রপ গতিক্রিয়াও দাবা অর্গাৎ ছায়াতে গতিক্রিয়া স্বরুপতঃই অদিন্ধ, তাই উহা স্বরূপাদিন্ধ সাধাসম। মীমাংসক যদি বলেন মে, ছায়াকে বখন দেশান্তরে দেখি, তথন তাহার গতিক্রিয়া আছে, এক হানে দৃষ্ট পদার্থের অন্তর্জ্ঞ দর্শন তাহার গতি ব্যতীত হয় না,—এত-ছত্তরে উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, তাহা হইলেও ও হেতু আশ্রামদিন্ধ। কারণ, ছায়া ক্রব্য হইলেই তাহার দেশান্তরে দর্শন বলা নাইতে পারে। ছায়ার ক্রবান্ধ ঘর্থন দিন্ধ হয় নাই, তথন ও কথা বলা বাইতে পারে না। খিনি ছায়াকে ক্রব্যরূপে মানিয়া লইয়া তাহার দেশান্তর-দর্শনের ছায়া তাহার গতিক্রিয়ার অনুমান করিবেন, তাহার পাকে ও হেতু আশ্রামদিন্ধ। কারণ, প্রবারণ ছায়া দিন্ধ পদার্থ নহে, তাহাকে আশ্রুর করিয়া দেশান্তরে দর্শনকে হেতুরূপে প্রহণ করিলে ও হেতু আশ্রামিন্ধ ইইবে। আর বদি ছায়ার দেশান্তরে দর্শন খীকারই করা য়ায়,

তাহা হইলেও ঐ দেশান্তরে দর্শনরূপ হেতু অন্তথানির। কারণ, ছায়াকে আলোকবিশেষের অভাববিশেষ বলিলেও তাহার দেশান্তরে দর্শন হইতে পারে। মাহা অন্ত প্রকারেও অর্থাৎ ছায়া দ্রবা না হইলেও নির হইতে পারে, দেই দেশান্তরে দর্শন হেতুরূপে এহণ করিয়া ছায়াতে গতিক্রিয়ার অনুমান করা বায় না। ঐ হেতু ঐ স্থলে অন্তথানির বনিরা সাধাসম নামক হেয়াভাস। উদ্যোতকর পূর্বোক্ত প্রকারে সাধাসম বা অসিদ্ধকে ত্রিবিধ বনিরাছেন। তাৎপর্যান্তিকারার যে একদেশাসিদ্ধ নামেও এক প্রকার অসিদ্ধ বনিরাছেন, উদ্যোতকরের মতে তাহা স্থরপাসিদ্ধের অন্তর্গত।

মব্য নৈগায়িকগণ এই সাধ্যসদের নাম বলিয়াছেন "অসিক"। এবং আত্রয়াসিক, স্বরূপাসিক এবং ব্যাপাস্থাসিদ্ধ—এই নামক্সরে ঐ অসিদ্ধকে ত্রিবিধ বলিয়াছেন। বে ধর্মীতে কোন ধর্মের অনুমান করিতে হেতু প্ররোগ হইবে, ঐ ধর্মীকে আপ্রয় বলে। নব্যগণ ঐ ধর্মীকে পক্ষ বলিয়াছেন এবং আশ্রয়ও বলিরাছেন। ঐ আশ্রয় অসিক হইলে ঐ হেতু আশ্রয়াদিক। যেমন আকাশ-কুস্তমে কেহ গদ্ধের অনুমান করিতে গোলে তাহার প্রযুক্ত হেতু আশ্রয়াসিদ্ধ এবং স্বর্ণময় আকাশ শব্দের কারন, এইকপে কেহ অনুমান করিতে গেলে আকাশে অর্ণময়ত্বরূপ বিশেষণ না থাকার ঐ আত্রর অদিত্ব। স্করাং ঐ স্থলে প্রস্কুলে কোন হেতৃই আগ্রহানিত্ব। ধে হেতৃর দারা মতুমান করিতে হইবে, ঐ হেতু পদার্থ পৃর্বোক্ত ধর্মী বা পক্ষে না থাকিলে তাহা স্বরুপা-বিদ্ধ। বেমন ললে বহিন্দ্ৰ অভ্যানে ধুমকে হেতু বলিলে এবং শব্দে নিতাত্বের অভ্যানে চাকুবছকে হেতু বলিলে ঐ ধুম জলে না থাকায় এবং চাকুহত্ব শব্দে না থাকায় উহা স্বরূপাদির হইবে। কোন খনে হেতু পদাৰ্থ পূৰ্ব্বোক্ত ধন্দীতে সন্দিম হইলেও তাহা স্বৰূপানিক হইবে। তাহাকে বলে সন্দিন্ধাসিত। বেধানে সাধ্য পদার্গ অধবা হেতু পদার্থ অপ্রসিদ্ধ, অর্গাৎ সাধ্যবর্গে প্রযুক্ত বিশেষণটি সাধ্যধর্মে নাই অথবা হেতু পদার্থে প্রযুক্ত বিশেষণটি হেতু পদার্থে নাই, সেখানে ঐ হেতুর নাম ব্যাপাছাসিত্র। যেমন পর্জতে স্থর্ণময় বহ্নির অনুমান করিতে গেলে স্থর্ণময়ত্ব বিশেষণটি বহ্নিতে না থাকার ঐ স্থলে প্রযুক্ত যে কোন হেতৃই ব্যাপ্যক্ষদির হইবে। এবং পর্বতে ৰহিল অভুমানে অৰ্ণনৰ ধুমকে হেতু বলিলেও পূৰ্বোক্ত প্ৰকাৰে ব্যাপাছাসিক হইবে। এবং প্রতে ধছির অনুমানে নীল ধুমকে হেতু বলিলেও অনেকের মতে ঐ হেতু ব্যাণ্যস্বাদিক হইবে। তাহাদিগের অভিপ্রায় এই বে, পর্বতে বহিব অনুমানে ধ্য হেতৃতে নীলং বিশেষণ বার্থ। কেবল ধুমকে সম্কবিশেষে হেতৃ বলিলেই চলিতে পারে। পরস্ত ধুমহরূপেই ধুমে বহ্নির ব্যাপ্তি আছে, ধুমে বার্থ বিশেষণের প্রয়োগ করিলে দেইরূপে তাহাতে ব্যাপাত অদিক হওয়ায় একপ স্থলে ঐ হেতু আপ্যাথাসিত হইবে। নব্য নৈরায়িক রবুনাথ শিরোমণি ইহা স্বীকার করেন নাই। তিনি বলিয়াছেন বে, হেতু পদার্থে কোন ব্যর্থ বিশেষণ প্রয়োগ করিলে তাহাতে হেতুর কোন দোষ হইতে পারে না। সেইরূপ ছলে হেতুবাদী ব্যক্তিরই দোষ হইবে। জরূপ হেতু-বাদীই "অণিক" নামক নিগ্রহ্খান-প্রযুক্ত দেখানে নিগৃহীত হইবেন। ফলকথা, বহিন সহুমানে নীল পুমকে হেতু বলিলে ব্যৰ্থ বিশেষণ প্ৰযুক্ত উহা কোন হেত্বাভাস হইবে না, ইহাই রগুনাথের দিকান্ত। বৃত্তিকার বিখনাথ নব্য মতান্ত্র্যাবে স্ক্র-ব্যাথার ধলিয়াছেন বে, ব্যাপ্তিবিশিষ্ট পক্ষণ্ড কর্যাথ যাব্য ধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট হেতু বদি কোন ক্রথে কোন প্রকারে অনিক্র হর, তাহা হইলে ঐ হেতু গাব্যসন নামক হেত্বাভান, ইহাই স্ক্রার্থ। স্ক্রে ব্যাপ্তিবিশিষ্ট পক্ষণ্ড —এই কথাটির অধ্যাহার না করিলে স্ক্রের বারা কেবল ক্রপাদিক্রেরই লক্ষণ পাওয়া বার, ইহা বৃত্তিকার বিখনাথের কথা। ৮।

### সূত্র। কালাত্যয়াপদিষ্টঃ কালাতীতঃ ॥৯॥৫০॥

অনুবাদ। যে পদার্থ কালাভায়ে প্রযুক্ত অর্থাৎ সাধ্যধর্মীতে বলবং প্রবাণের বারা সাধ্যধর্মের অভাব নির্ণয় হওয়ায় সাধ্য সংশয়ের কাল অভীত হইলে যাহা ঐ সাধ্যসাধনের জন্ম হেতুরূপে গৃহীত, সেই পদার্থ কালাভীত (কালাভীত নামক হেত্বাভাস)।

ভাষা। কালাতায়েন বুক্তো যন্তাহৈ কিদেশাহপদিশ্যমানক স
কালাতায়াপদিকঃ কালাতীত উচাতে। নিদর্শনম্—নিতাঃ শব্দঃ সংযোগব্যঙ্গ্যন্থাৎ রূপবৎ, প্রাণ্র্র্জ্জ ব্যক্তেরবন্থিতঃ রূপং প্রদীপ-ঘটদংযোগেন
ব্যজ্যতে, তথা চ শব্দোহপাবন্থিতো ভেরী-দণ্ডসংযোগেন ব্যজ্যতে
দারুপরশুসংযোগেন বা, তত্মাৎ সংযোগবাঙ্গান্তাঃ শব্দ ইত্যয়মহেতুঃ
কালাত্যয়াপদেশাৎ। ব্যঞ্জকক্ত সংযোগক্ত কালং ন ব্যঙ্গান্ত রূপক্ত ব্যক্তিরত্যেতি। সতি প্রদীপসংযোগে রূপক্ত গ্রহণং ভবতি, নিরুত্তে সংযোগে
রূপং ন গৃহতে নিরুত্তে দারুপরশুসংযোগে দূরন্থেন শব্দঃ শ্রেগতে বিভাগকালে, সেরং শব্দক্ত ব্যক্তিঃ সংযোগকালমত্যেতীতি ন সংযোগনিব্রিতা
ভবতি। কত্মাৎ ! কারণাভাবান্ধি কার্য্যাভাব ইতি। এবমুদাহরণসাধর্ম্যাক্ষাভাবাদসাধনমন্ত্রং হেতুর্হের্ছাভাস ইতি।

অবয়ববিপর্য্যাদ-বচনন্ত ন দূত্রার্থঃ। কন্মাৎ ? "যক্ত যেনার্থদম্বন্ধো
দূরস্বস্থাপি তক্ষ দঃ। অর্থতো অ্সমর্থানামানস্তর্য্যকারণং" ইত্যেতন্বচনাদ্বিপর্য্যাদেনোক্তো হেতুরুদাহরণসাধর্ম্যাৎ তথা বৈধর্ম্যাৎ সাধ্যসাধনং হেতুলকণং ন জহাতি, অজহদ্ধেতুলকণং ন হেত্বাভাসো ভবতীতি।
অবয়ব-বিপর্য্যাদবচনমপ্রাপ্তকালমিতি নিগ্রহস্থানমূক্তং, তদেবেদং পুনক্লচাত ইতি অভস্তম দূত্রার্থঃ।

অমুবাদ। অপদিশ্যদান অর্থাৎ হেতুরূপে প্রযুক্তামান যে পদার্থের অর্থৈক-দেশ অর্থাৎ হেতু পদার্থের বিশেষণ কালাত্যয় যুক্ত হয় অর্থাৎ কালবিশেষকে অতিক্রণ করে, সেই পদার্থ কালাত্যয়ে অপদিষ্ট (প্রযুক্ত ) হওয়ায় কালাতীত নামে ক্ষিত হয় অর্থাৎ ঐরূপ পদার্থকেই কালাতীত নামক হেস্বাভাস বলে।

নিদর্শন অর্থাৎ ইহার উদাহরণ ( বলিতেছি )। (প্রতিজ্ঞা ) শব্দ নিত্য অর্থাৎ শব্দ তাহার ভাবণের পূর্বব হইতেই বিদ্যমান থাকে, (হেডু) সংযোগ-ব্যক্ষ্যত জ্ঞাপক। (উদাহরণ) বেমন রূপ। অভিব্যক্তির অর্থাৎ প্রত্যক্ষের পূর্বের এবং পরে বিদ্যমান রূপ ( ঘটের রূপ ) প্রদীপের সহিত ঘটের সংঘোগের ছারা ব্যক্ত হয় অর্থাৎ প্রত্যক্ষ হয়। (উপনয়) শব্দও সেই প্রকার অর্থাৎ ঘটরূপের তায় পূর্ব হইতেই বিদ্যমান থাকিয়া ভেরী ও দণ্ডের সংযোগের ছারা অথবা কার্চ ও কুঠারের সংযোগের ছারা ব্যক্ত হয় অর্থাৎ শ্রুত হয়। (নিগমন) সেই সংযোগ-বাস্থার-হেতুক শব্দ নিত্য ( পূৰ্বব হইতেই অবস্থিত )। ইহা অৰ্থাৎ পূৰ্বেৰাক্ত সংযোগ-ব্যঙ্গান্ধ অহেতু (হেতু নহে, হেয়াভাস)। কারণ, কালাত্যয়মুক্ত প্রয়োগ হইয়াছে। (সে কিরূপ, তাহা বুঝাইতেছেন) বাঙ্গা রূপের অভিব্যক্তি অর্থাৎ প্রদীপের সহিত ঘটের সংযোগজন্ত যে রূপপ্রত্যক হয়, ঐ রূপপ্রত্যক ব্যঞ্জক সংযোগের ( প্রদীপের সহিত ঘটের সংযোগের ) কালকে অতিক্রম করে না। (কারণ) প্রদীপের সংযোগ বিদ্যমান থাকিলেই রূপ প্রত্যক হয়, সংযোগ নিরুত্ত হইলে রূপ প্রত্যক হয় না অর্থাৎ যে পর্যান্ত ঘটের সহিত প্রদীপের সংযোগ থাকে, সেই পর্যান্তই ঘটের রূপের প্রত্যক্ষ হয়, ( কিন্তু ) কাঠের সহিত কুঠারের সংযোগ নিবৃত্ত হইলে বিভাগের সময়ে অর্থাৎ যখন কান্ঠ হইতে কুঠারের বিভাগ হয়, সেই কার্চ্চ হইতে কুঠারের উত্তোলন-কালে দূরস্থ ব্যক্তি শব্দ শ্রবণ করে। সেই এই শব্দের অভিব্যক্তি ( শ্রবণ ) অর্থাৎ যাহা কাষ্ঠের সহিত কুঠারের সংযোগকালে জন্মে না, বিভাগ-কালেই জন্মে, তাহা সংযোগের কালকে ( কার্চের সহিত কুঠারের সংযোগ-কালকে ) অতিক্রম করে ; এই হেতু ( উহা.) সংযোগজন্ম হয় না সর্থাৎ ঐ শব্দ প্রবণ ঐ স্থলে কাষ্ঠের সহিত কুঠারের বিলক্ষণ সংযোগ-জন্ম, ইহা বলা যায় না। ( প্রশ্ন ) কেন ? অর্থাৎ কার্চের সহিত কুঠারের সংযোগের নিতৃতি হইলেই শব্দ প্রাবণ হয়, তাহাতে ঐ শব্দ-প্রবণ ঐ সংযোগ-জন্ম হইবে না কেন ? (উত্তর) যেহেতু কারণের অভাব প্রযুক্ত কার্যোর অভাব হইয়া থাকে ( অর্থাৎ যদি ঐ স্থলে কার্চ-কুঠারের সংযোগ ঐ শব্দ শ্রবণের কারণ হইত, তাহা হইলে ঐ সংযোগের সভাবে ঐ শব্দ শ্রবণরূপ কার্য্য হইতে পারিত না। যাহা কারণ, তাহা কার্যের অব্যর্থইত পূর্বের থাকিবে এবং তাহার অভাবে কথনই কার্য্য হইবে না। প্রদীপের সহিত ঘটের সংযোগ নির্ব্ত হইলে ঘটের রূপ দর্শন তথন হয় না, স্কৃতরাং সেখানে ঘটরূপ প্রত্যক্ষ ঐ সংযোগ-জন্ম, স্কৃতরাং ঘটের রূপ সংযোগ-বারা; কিন্তু শব্দের প্রত্যক্ষ সংযোগ-জন্ম নহে, স্কৃতরাং শব্দকে সংযোগ-বারা বলা যায় না)। এইরূপ হইলে উদাহরণের সাধর্ম্যা না থাকার অর্থাৎ পূর্বেরিক্ত অনুমানে দৃষ্টান্ত যে ঘটের রূপ, তাহার সাধর্ম্যা যে সংযোগ-বারাহ, তাহা ঐ অনুমানে সাধ্যম্মা যে শব্দ, তাহাতে না থাকার এই হেতু অর্থাৎ পূর্বেরিক্তানুমানে হেতুরূপে গৃহীত সংযোগ-বারাহ সাধন না হওয়ায় ( হেতু-লক্ষণাক্রান্ত না হওয়ায় ) হেরাভাস।

অবয়বের বিপরীতক্রমে উল্লেখ কিন্তু সূত্রার্থ নহে অর্থাৎ প্রতিজ্ঞা-বাক্যের পরে উদাহরণ-বাক্য বলিয়া শেষে হেতুবাক্য বলিলে ঐ হেতু কালাত্যয়ে প্রযুক্ত হওয়ায় কালাতীত হইবে, ইহা কিন্তু সূত্রার্থ নহে। (প্রশ্ন ) কেন ? (উত্তর) ধে বাক্যের সহিত যে বাক্যের অর্থ সম্বন্ধ অর্থাৎ অর্থের কি না সামর্থ্যের সহিত সম্বন্ধ আছে, সেই বাক্য দুরস্থ হইলেও তাহার সেই অর্থ সম্বন্ধ থাকে। যে হেতু অর্থতঃ অসমর্থ বাক্যগুলির মর্থাৎ যে বাক্যগুলির পরস্পার মিলিত ইইয়া বাক্যার্থ-বোধে সামর্থ্য नाइ, ठाहामिराव यानखर्ग यर्थार निक्रवर्तिका (वाक्गार्थरवास) कावन नरह, অৰ্থাৎ বাক্যগুলি মিলিত হইয়া বাক্যাৰ্থবোধে সমৰ্থ হইলে তাহাৱা যথাস্থানে কথিত না হইয়া বিপরীতক্রমে কথিত হইলেও বাক্যার্থবোধ জন্মায়। বাক্যার্থবোধে সামর্থ থাকিলে তাহা দুরস্থ বাক্যেও থাকে, এই বচন প্রযুক্ত বিপরীতক্রমে কথিত হেতৃ অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাবাক্যের পরে উদাহরণ-বাক্য বলিয়া হেতুবাক্যের দারা যে হেতু-পদার্থ বলা হয়, ভাহা উদাহরণের সাধর্ম্মপ্রযুক্ত এবং উদাহরণের বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত সাধ্যসাধন হওয়ায় হেতুর লক্ষণ ত্যাগ করে না। হেতুর লক্ষণ ত্যাগ না করিলেও তাহা হেছাভাস হয় না। (পরস্তু) অবয়বের বিপরীতক্রমে বচন অপ্রাপ্তকাল (৫ অ০, ২ আ০, ১১ সূত্র) এই সূত্রের ছারা (মহমি) নিগ্রহন্থান বলিয়াছেন। ইহা তাহাই পুনরায় বলা হয়, এ জন্ম তাহা সূত্রার্থ নহে। অর্থাৎ অবরবের যদি ক্রম ভব্ন করিয়া প্রয়োগ হয়, তাহাকে মহষি পরে অপ্রাপ্তকাল নামক নিগ্রহস্তান বলিয়াছেন, এই সূত্রের বদি ঐরূপই অর্থ ব্যাখ্যা করা যায়, তাহা হইলে মহখির পুনরুক্তি-দোষও হইয়া পড়ে; স্তরাং এ জন্তও বুঝা যায়, এই সূত্রের ঐরূপ व्यर्थ नरह।

টিন্ননী। মহবি পঞ্চম হেম্বাভাসকে বলিয়াছেন—কালাতীত। অনেক পুত্তকে হেম্বাভাসের বিভাগস্ত্রে (২ আ॰ ৪ স্ত্রে) 'অতীত কাল' এইরূপ নাম দেখা যার। বৃত্তিকার বিখনাপ প্রভৃতি কেই কেই এ জন্ম এই ক্ষেত্র কালাতীত শব্দের ব্যাধনায় বলিয়াছেন যে, অতীতকাল এবং কালাতীত, এই গুইটি ধনানাৰ্থক শব্দ বৰিয়া মহৰ্ষি এই স্ত্ৰে কালাতীত শব্দের হারা অতীত কাল নামক হেম্বাভাসকে লক্ষা করিয়াছেন। বছতঃ মহর্ষি পুর্বেত কালাতীত শব্দেরই প্রয়োগ করিরাছেন। তিনি বিভাগস্ত্তে অতীত কাল, এইরপ নাম বলিয়া তাহার লক্ষণ-স্ত্তে কালাতীত নামে ককা নির্দেশ করিবেন বেন ? অর্থ এক হইলেও ঐ নাম তুইটি বংন পৃথক, তখন মহিছি বিভাগ-স্তে বে নাম বলিয়াছেন, লক্ষণ-স্তেও সেই নামই বলিয়াছেন, ইহাই সম্ভব; কারণ, সেইরাপ বলাই উচিত। বাচক্ষতি মিশ্রের ন্তায়স্চীনিবন্ধ প্রভৃতি অনেক প্রকে বিভাগ-স্ত্রেও 'কানাতীত' এইনপ পাঠই আছে। সুদ্রিত ভারবারিকে উষ্কৃত স্ত্রে ঐ খ্লে 'অতীতকাল' পাঠ থাকিলেও উহা প্রাক্ত পাঠ বলিয়া মনে হয় না। মহবি গোতম কালাভ্যয়াপদিই, এই কথার ছারা এই ভূত্তে কালাতীত নামক প্রুম হেলাভাসের লক্ষ্প ভূচনা করিয়াছেন। সাধা-দন্দেহের কালই হেতু প্রয়োগের কাল। নিশীত প্রাপে ছারপ্রয়োগ হয় না, এ কথা ভাষাকারও প্রথম স্ত্রভাষে। ব্লিয়াছেন। যে ধর্মীতে কোন ধর্মের অভ্যান করিতে হেতু প্রয়োগ করা হয়, পেই বর্ত্মীতে যদি ঐ অন্থমের ধর্মটি নাই, ইহা ভূড়তর প্রমাণের দারা নিশ্চর হয়, তাহা হইলে আর দেখানে ঐ সাবাধর্ম আছে কি না, এইরপ সংশয়ও হয় না। জলে বহি নাই, ইহা নিণীত হইলে আর কি দেখানে বহির দংশম হইতে পারে ? ফলকথা, দে পর্যান্ত সাধানত্তীতে সাধানত্তীর সংশ্ব আছে, দেই পর্যান্তই তাহাতে সাধাধর্মের অনুমানের জন্ম হেতু প্রয়োগ করিলে, ঐ হেতুতে আর কোন দোষ না থাকিলে, উহা হেতু হইতে পারে, উহা দেখানে মাধ্য সাধন করিতে পারে। কিন্ত বেখানে বলবৎ প্রমাণের ছারা নাধ্যধর্মীতে অহুমের ধর্মেব অভাব নিশ্চয় হয়, সেখানে বে কোন পদাৰ্থকৈ হেতৃত্বপে গ্ৰহণ করিলেই ভাহা পাধা-সন্দেহের কালকে অতিক্রম করার অর্ধাৎ সাধাৰমেঁর অভাব নিশ্চর হওরায় সাধাধরের সংশ্যের কাল চলিয়া গেলে প্রযুক্ত হয়, এ জন্ত উহা কালাতানে অপনিষ্ট (প্রযুক্ত ); স্ততরাং তাহা কালাতীত নামক হেছাভাস। ঐরপ খলে অর্থাৎ দাধাধৰ্মীতে দাধাধৰ্মের অভাব নিশ্চয় হুইলে আৰু কোন পদাৰ্থই দেখানে দেই দাব্যের সাধন হইতে পারে না, এ জল্ল উল্লপ হলে হেতুলপে প্রযুক্ত পদার্থ মাত্রই হেছাভাব। ভাষ্যকার প্রথম পুজভাষ্যে যে ভারাভাষের ক্যা বলিয়ছেন, সেই ভারাভাদ হলীন হেতুই ইহার উদাহরণ। ল্পাৎ প্রত্যক্ষ ও শক্ষপান-বিকল্প অনুমান হলে প্রযুক্ত হেতুই এই ফ্রোক্ত কালাতীত নামক হেঝাভাব। পরবর্তী ক্লাবাচার্য্যগণ ইয়াকেই বাধিত নামে উল্লেখ করিয়াছেন।

তাংপণাটীকাকার এই ভাবে স্তার্থ বর্ণন ও উদাহরণ ব্যাখ্যা করিরা বলিয়াছেন যে, ইহাই এই স্তের প্রকৃতার্থ এবং ভাষাকারেরও ইহাই মনোগত অগ। ভাষাকার পূর্বের ভাষাভাসের কথা বলিয়াই তাহার নিজ মতানুদারে এই কালাতীত নামক হেস্বাভাসের উদাহরণ প্রকাশ করিয়াছেন। এ জন্ত এখানে নিজ মতে ইহার উদাহরণ প্রদর্শন করেন নাই। জন্ত ব্যাখ্যাকারণণ

এই স্তুক্তের বেরুপ খাখ্যা করিলা যেরূপ উদাহরণ বলিতেন, ভাষাকার এথানে সেই উদাহরণেরই উরেপ করিয়া এই কালাতীত নামক হেখাভাগ বিষয়ে মতাঞ্চর বিজ্ঞাপন করিয়া গিলাছেন। তবে প্রথমতঃ স্তার্থ ব্যাখ্যার ভাষাকার কৌশলে একই ভাষার পরমতের ব্যাখ্যার ভাষ নিজ মতেরও বাংখা করিয়াছেন। যে হেতৃর অধৈকদেশ অর্থাৎ একদেশরণ পদার্থ, ফলিতার্থ এই যে, যে হেতৃর বিশেষণ-প্রার্থ কালাত্যয়বৃক্ত হুইবে, সেই হেড় কালাতীত ; এইরপে পরস্তাত্রসারে ঐ ভাষ্যের ব্যাধ্যা হইবে। এই পরমতাহুদারেই ভাষ্যকার শব্দের নিতাবাহুদানে নীমাংদকের গৃহীত সংবোগৰালাত হেতুকে কালাতীত হেত্বাভাস বলিয়া উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। সংযোগবাদার হেতুর একদেশ অগাঁৎ বিশেষণ যে সংযোগ, তাহা ঐ খুলে কানাতারবুক্ত হওয়ার ঐ হেতু কানাতীত হেস্বাভাদ হইয়াছে। রূপের প্রভাকে রূপযুক্ত বন্ধতে আলোক-সংযোগ ভাবগ্রাক। কারণ, অন্ধকারে রপের প্রত্যক্ষ হয় না, স্কুডরাং রূপ প্রত্যক্ষ সংযোগজন্ত, তাহা হইলে রূপকে সংযোগবাস্য বলা বার। বাহার অভিব্যক্তি বা প্রত্যক্ষ কোন সংযোগ-জন্ত, তাহাকে সংযোগ-বাল্য পদার্থ বলে। কিন্ত রূপ সংবোগ-বাকা হইলেও শক্ষ সংযোগ-বাকা নহে। কারণ, যে সংযোগ-জন্ত শক্ষ ক্ষে, সেই সংবোগের নিবৃত্তি হইলে শক্ষের প্রত্যক্ষ হয়, তৃত্যাং শক্ষের প্রত্যক্ষ সংযোগ্জন্ত না হওয়ায় শব্দ সংযোগ-ব্যক্ষা নহে ৷ শব্দের প্রত্যক্ষ শব্দদনক সংযোগের কালকে অতিক্রম বরায় সংযোগ-ব্যশাস্করণ হেতুর একদেশ বা বিশেষণ যে সংযোগ, তাহা ঐ হলে কালাতারযুক্ত ইইরাছে। স্বতরাং পুর্বোক্ত অনুমানে সংযোগবাঞ্চাত্র হেতৃ কালাতীত নামক হেল্লালা (বিবৃতি দ্রষ্টবা )। সংযোগবাঞ্চা হইলেই সে পদার্থ নিতা হয় না। আলোক-সংখোগের সাহায়ে লে বটাদি প্লার্থের প্রাত্তক্ষ হয়, দেই দংযোগ-বাঞা ঘটাদি পদার্থে নিতাপ্ত নাই, তবে নিতাপ্তের অনুমানে দংবোগ-বাস্থ্যস্থকে হেতু বলা হইয়াছে কিলপে ? এতছভৱে উদ্যোতকর বনিয়াছেন যে, ঐ হলে 'শব্দ নিতা' এই প্রতিজ্ঞাবাকোর অর্থ এই দে, শব্দ পূর্ব্ব হইতেই অবস্থিত। বাহা পূর্বের থাকে না, তাহা সংবোগৰাকা নহে। শক বখন সংবোগবাদা, তখন শক হিত্ৰ পদাৰ্থ, শক ঘটাৰিৱ রপের ছাত্র প্রতাকের পূর্ব ইইতেই বিদাদান থাকে, ইহাই পূর্ব্বোক্ত প্রতিজ্ঞাবাদীর তাৎপর্যা। ঐরপে শব্দের স্থিরত দাধন করিয়া মীমাংসক শব্দের নিতাত্ব দাধনের জন্ত অন্ত হেতুর প্রমোগ করিবাছেন ( বিতীয়াধানে শব্দের অনিতার পরীক্ষা-প্রকরণ দ্রন্থব্য )। বছত: পূর্বের্যক্ত স্থলে মধন ঘটাদির রূপকে দৃষ্টাস্তরূপে এহন করা হইয়াছে, তথন প্রতিক্রাবাক্যের দারা শব্দের ছিরত্বই প্রকাশ করা কইয়াছে, ইহা বুকা নায়। কারণ, উৎপত্তি-বিনাশ-শৃন্ধতারূপ নিভাতা ঘটাদির রূপে নাই। এবং সংযোগ-বাঙ্গান্ত বলিভেও সংযোগজন্ত তাতাক্ষ্বিধয়ত বুঝা যায়। নংবোগের ধারা বাহার অভিব্যক্তি অর্থাৎ আবিভাব হয়, তাহাই এবানে সংযোগবাঞ্চা শব্দের প্রতিপাদ্য নহে। কারণ, মীমাংসক মতে শব্দুও যদি ঐক্লপ সংযোগতাকা বলা হায়, তাহা হুইলেও ঘটাদি রূপের অভিবাজি বা আবিভাব সংযোগজয় নহে। সামান্ততঃ সংযোগজয় বলিলে জন্ম জানের উৎপত্তি আত্মনাসংযোগ-জন্ম, কিন্তু এ জন্ম নিত্য বা ভিন্ন প্রার্থ ফলকথা, বাহার অভিযাক্তি বা প্রত্যক্ষ সংযোগ-বিশেকভত্ত, ভাহাকেই সংযোগ-

বাদ্য বলিয়া ক্রণকে দৃষ্টান্তরূপে গ্রহণ করিয়া শব্দের স্থিরত সাধন করিতে প্রেয়িক প্রকার সংখোগ-বাঙ্গাহকে হেতৃ বলা হইয়াছে। ঐ হেতুতে বে ঐ হলে আর কোন দোধ নাই তাহা নহে। তাংপ্ৰয়িটাকাকার বনিয়াছেন বে, ঐ ভ্লে দংযোগ-বাস্থ্যৰ সাধাসন নামক হেয়াভাদই হইরাছে; উপার জন্ম আর পুনক্ করিয়া কালাতীত নামক হেলাভাদ বলা নিপ্রাঞ্জন। বাহারা কালাতীত হেস্বাভাদের ঐ উদাহরণ বলিয়াছেন, ভাহাদিগের বাধ্যার এই দোব স্থুল, সকলেই উহা বুৰিয়া লইতে পারিবে, ইহাই মনে করিয়া ভাষ্যকার ঐ দোষের উত্তাবন করেন নাই; তিনি কেবল তাহাদিগের ঐ উদাহরণটিকেই উরেথ করিরাছেন। তাংপর্যাটীকাকার যেরূপ কর্মা করিখাছেন, ভাষ্যকারের কথার কিন্তু ভাষ্য মনে আদে না। তবে ভাষ্যকারের নিজের মতকে নিৰ্দোষ রাথিবার জন্ম গতান্তর না থাকায় তাৎপর্যাতীকাকার সম্ভবতঃ গুরুপরস্পরাপ্রাপ্ত উপদেশ অনুসারেই উরূপ তাৎপর্যা ব্যাখ্যা করিবাছেন। তাৎপর্যাদীকাকারের মূল কথা এই যে, ভাষ্যকার এখানে একই ভাষায় নিজের মতে এবং পরের মতে গুরার্থ বর্ণন করিয়া পরের মতেই উদাহরণ বণিয়া গিয়াছেন। প্রথম স্তা-ভাষ্যে ভাষাভাসের কথা বলাতে ভাষ্যকারের নিজ সমত কাব্যতীত হেখাভাগের উদাহরণ বলাই হইগাছে, আর তাহার প্রকৃত্তি করেন নাই। ভাষাকারের নিজ মত অনুমারে স্তার্থবোধক ভাষোর ব্যাখ্যা এই বে, অপদিশ্রমান বে পদার্থের অর্থকদেশ অৰ্থাৎ প্ৰযুজ্যমান হেতু পৰাৰ্থের অৰ্থ কি না-সাধনীয় বে ধৰ্মবিশিষ্ট ধৰ্মী ( সাধ্যধৰ্মী ), তাহার একদেশ অর্থাৎ বিশেষণ্রাণ একাংশ বে সাধ্যধর্ম, তাহা বলি কালাতারযুক্ত হয় অর্থাৎ কোন বলবং প্রদাণের ছারা দেই ধর্মীতে সাধানদের্গর অভাব নিশ্চর হংবার সাধ্য সন্দেহের কালকে অভিক্রেম করে, তাহা হইলে প্রযুজামান দেই হেতু দাধা সন্দেহের কাল সভীত হইলে প্রযুক্ত হওরায় কালাতীত নামক হেস্বাভাস হয়।

তাংপ্রানীকারার শেবে বলিয়াছেন যে, কোন বৌদ্ধ নৈয়য়িক মহনি গোতমের এই স্ত্তের বাাথ্যা করিতেন নৈ, প্রতিজ্ঞানাকোর পরেই হেত্বাকা প্রেরাগের কাল। সেই কালকে অতিক্রম করিয় যদি পরে অর্থাং উদাহরণ-বাকোর পরে হেত্ প্রয়োগ করা হয়, তাহা হইলে ঐ হেত্ কালাতীত নামক হেছালাম হয়। সেই বৌদ্ধ নেয়য়িক এইয়প স্থয়ার্থ বাাথ্যা করিয়া শেষে এই ব্যাথ্যাম্নারে কালাতীত নামক কোন হেরালাস স্বীকার করা নিজারোজন, কালাতীত নামক কোন হেরালাস স্বীকার করা নিজারোজন, কালাতীত নামক কোন হেরালাস স্বীকার করা নিজারোজন, কালাতীত নামক কোন হেরালাস স্বীকার করিয়াছেন। ভাত্যকার ঐ ব্যাথ্যাকে অস্বীকার করিয়াই বৌদ্ধ নৈয়য়িকের বাাথ্যাত ঐ লোবের পরিয়ার করিয়াছেন। ভাত্যকার বিলয়াই বৌদ্ধ নৈয়য়িকের বাাথ্যাত ঐ লোবের পরিয়ার করিয়াছেন। ভাত্যকার বলিয়াছেন বে, এই স্ত্তের ঐরপ অর্থ নহে। কারণ, প্রতিজ্ঞাবাক্যের পরে উদাহরণ-বাক্য বিলয়া, ভাহার পরে যদি কেই হেত্ প্রয়োগ করে, তাহা হইলে তেজান্ত প্রয়োগকর্তার দোব হইতে পারে। ঐরপ হলে প্রয়ুক্ত হেত্তের বাদি হেত্র গলাণ থাকে অর্থাং উহা যদি উদাহরণের সাধ্যাত্য করের উদাহরণের বৈশ্বা হইনা সাদ্যাদানন হয়, তাহা হইলে হেন্বালাস হইতে পারে না। যাহাতে হেত্পদার্থের সমস্ত লক্ষণ থাকে, তাহা কথনই হেন্বালাম হয় না। প্রতিজ্ঞাবাক্যের দুরঞ্ব

ইংলেও কোন হানি নাই। ভাষ্যকার এই সিদ্ধান্ত সমর্থনের জন্ত এখানে যে কারিকাটি উভ্তত করিবাছেন, ঐ কারিকাটি কোন্ এছের, তাহা বিশেষ অনুসন্ধানেও পাই নাই। নানাগ্রহদর্শী অনুসন্ধিংক্ষ অনেক মনীয়াও উহার সংবাদ পান নাই, জানিবাছি। তাৎপর্যানীকাকার বাচপ্পতি মিশ্র এই কারিকান্ত অর্থনন্ধ শব্দের ব্যাখ্যার বলিবাছেন,—"অর্থন সামর্থোন সমর্কাহর্পে মন্তর্ক কারিকান্ত আর কোন কথা বলেন নাই। তাৎপর্যানীকাকার ভাষ্যকারের উভ্তত কারিকান্ত 'অর্থনম্বর্কে আর কোন কথা বলেন নাই। তাৎপর্যানীকাকার ভাষ্যকারের উভ্তত কারিকান্ত 'অর্থনম্বর্কে বাণ্যার বলিবাছেন—নামর্থা-সম্বন্ধ। বে বাক্য অন্য বাব্দের সম্বন্ধর আকাজ্ঞা বা অপেকা আবন্ধর । উহাকে বাক্যের সামর্থাও বলা হয় (নিগমন-শুক্ত ভাষ্য ভাষ্টর)। ঐ সামর্থা-সম্বন্ধর বা আকাজ্ঞান বুরত্ব থাকোর থাকে, উহা না খাকিলে নিকটন্থ বাক্যও মিলিত হইরা শাল বোর জন্মাইতে পারে না, ইহাই ঐ কারিকার তাৎপর্যার্থ। ইহা প্রাচীন মত। এই মত মর্ক্রমন্তর নহে। মনে হয়, এই জন্তই ভাষ্যকার শেষে অন্ত একটি বুজির উপন্তান করিবাছেন। ভাষ্যকারের শেষ কথার তাৎপর্যা এই বে, মহর্ষি পঞ্চমাধ্যানে বাহা অপ্রাপ্তকাল নামক নিক্রহণ্ডান বলিগছেন, এই প্রত্বর বারা তাহাই ছেলাভাসের মধ্যে বলিবেন কিরুপে ও ভারে উত্তল মহর্ষি কথনই করিতে পারেন না। স্কতরাং উহা মহর্ষি-স্ক্রের অর্থ নহে।

মহাই-স্তের অর্থ তাৎপর্যাদীকাকার দেরপ বলিয়াছেন, তাহাই অন্নবাদে গৃহীত হইরাছে। উদ্যোতকরও ভাষান্ত্রনারে ব্যাথ্যা করিরা গিয়াছেন। উহা যে মতান্তরে ব্যাথ্যা বা মতান্তর জাপন, তাহা কিছুতেই মনে হর না। তবে উদ্যোতকরের পর হইতেই মহাই গোতমোক্ত কাপান, তাহা কিছুতেই মনে হর না। তবে উদ্যোতকরের পর হইতেই মহাই গোতমোক্ত কাপাতীত নামক হেরাভাস বাবিত এবং বাণিত্রাহাক ইত্যাদি নামে ব্যবহৃত হইয়াছে। অবহ্য কালাতীত প্রভৃতি নামের ব্যবহারও পরবর্তী প্রস্থে করিয়াছেন। মূলকথা; বে ধর্মীতে কোন ধর্মের অন্থানের জন্ত হেতু প্রয়োগ করা হইবে, সেই ধর্মীতে সেই সাধ্যমন্ত্রী নাই, ইহা থেখানে বলবং প্রমাণের হারা নিশ্চিত, সেই হলীর হেতুকেই উদ্যোতকরের পরবর্তী আচার্যাণে ক্ষাই ভাষায় মহার্মি গোতমোক্ত প্রক্ষম হেরাভাস বলিয়া আগাং করিয়া গিয়াছেন। প্রথম স্ত্রাভারে ভাষাত্রাস হলেই এই কালাতীত নামক হেরাভাস থাকে। এ লক্ত মহার্মি জায়াভাস নাম করিয়া কোন কথা আর বনেন নাই। হেরাভাস বলাতেই জায়াভাস বাম করিয়া কোন কথা আর বনেন নাই। হেরাভাস বলাতেই জায়াভাস বাম করিয়া কোন কথা আর বনেন নাই। হেরাভাস বলাতেই জায়াভাস বাম করিয়া কোন কথা আর বনেন নাই। হেরাভাস বলাতেই জায়াভাস বাম করিয়া কোন কথা আর বনেন নাই। হেরাভাস বলাতেই জায়াভাস বাম জাইরহেণেশী 'অন্যথসিতে' নামে ঘট হেরাভাস আঁকার করিয়াছে। প্রায়ভান কান জাইরহেণেশী 'অন্যথসিতে' নামে ঘট হেরাভাশ আঁকার করিয়াছে।

वालाडीरका रलवला समार्गम स्थापिक: —टार्किक्क्का, 1001

 <sup>।</sup> দ প্ৰিতং কিনিতি চেব্দুৱারাতাসকলণং।
ক্ষতিবো বঙ্কোগ কেবাতাসের পদস্য ।—ই।

ভাষাও গোতমোক্ত পঞ্চিবিধ হেখাভাগেই অন্তর্ভুত হওয়ার মহর্ষি বর্গ কোন হেয়াভান বলেন নাই। বে হেতুতে ব্যক্তিটার সংশ্বন-নিরাপক অন্তর্ভুত তর্ক নাই, ভাষাকে অপ্রয়োজক বলে। বে হেতুতে জক্রপ অন্তর্ভুত তর্ক আছে, ভাষাকে প্রয়োজক বলে। কেহু কেহু পূর্ব্বোক্ত অপ্রয়োজক নামে হেখাভাগ স্বীকার করিয়াছেন, কিন্তু নরা নৈরা বিকাশ উহাকে 'রাপারাণিক' বলিয়া ঐ নামে কোন অতিরিক্ত হেখাভাগ স্বীকার অনাবশ্রক বলিয়াছেন। উন্যানাভাষ্যিও ঐ মত ওওন করিয়া অপ্রয়োজক নামে পৃথক কোন হেখাভাগ নাই, উহা গোতমোক্ত পঞ্চবিধ ধ্যোভামেই অন্তর্ভুত, ইহা দিছ করিয়াছেন।

বহর্ষি ক্থান হেতুকে বলিয়াছেন —অপদেশ, হেতাভাসকে বলিয়াছেন —অনপদেশ। তাঁহার মতে (১) অপ্রসিদ্ধ, (২) অসং, (৩) সন্দির্জ, এই নামজরে<sup>২</sup> হেরাভাস ত্রিবিধ। প্রাচীন বৈশেষকাঢার্য্য প্রশস্তপাদ অনগ্যব্দিত নামক এক প্রকার হেখাভাগ বলিলেও উহা কণাদস্ত্রের অপ্রসিদ্ধ অথবা সন্দিন্ধ, এই কথার ছারাই সংগৃহীত বলিয়াছেন। শঙ্কর দিশ্র বলিয়াছেন বে, কণাদস্থতের বৃত্তিকার স্ত্রন্থ "চ" শব্দের দারা গোতমোক্ত পঞ্চবিধ হেন্থাভাগই কণাদের সন্মত বলিয়া ব্যাপ্যা করিলেও তাহা আহা নহে। কারণ, কণাদ যে ছেহাভাগতরবাদী, এ বিষয়ে প্রাচীন প্রবাদ? আছে। বস্ততঃ গোতমোক প্ৰক্ষণ্যম ও কালাতীত নামক হেমাভাগকে কণাল হেমাভাগ-মধ্যে গণ্য করেন নাই, ইহাই প্রচলিত প্রসিদ্ধ সিদ্ধান্ত। এই সিদ্ধান্তের মূল যুক্তি এই বে, বে হেতু সাধানশ্বের ব্যাপা বলিয়া এবং সাধানশীতে বর্তমান বলিয়া মুখার্থরূপে নিশ্চিত, তাহা কখনও আহতু অর্থাৎ হেতুবকণশৃত হর না। প্রকাশহ, সপক্ষমত্ এবং বিপক্ষে অসৱ –এই িনটি দশ্মই কণাদের মতে হেতৃর সাধকভার প্রধোজক। ঐ লকণাক্রান্ত হেতৃ স্থলে যদি অন্ত কোন প্রতিব্যক্তবশতঃ অনুমিতি না হয় অপবা ইইলেও তাহা ভ্রম হয়, থাহাতে ঐ হেতুর কোন দোব বলা যায় না। হেতুর সম্পূর্ব লক্ষণ যাহাতে আছে, তাহাকে অহেতু কিছুতেই বলা যায় না। ঐনপ হেতু হলে অনুমিতির অন্ত প্রতিবদ্ধক যদি উপস্থিত হয়, তাহাতে ঐ হেতু কথনই ছুই বা হেস্বাভাগ হইতে পারে না। যে হতে অনুমিতির দে কোন প্রতিবদ্ধক হইতে পারে, দেই স্থণীর হেতু মাত্রকে ছাই হেতু বলিলে হেক্কাভাস আরও নানাপ্রকার ইইয়া পড়ে। স্কুতরাং সাধাধর্মের বাাপ্য এবং দাধান্ত্ৰীতে বৰ্ত্তমান হেতু যদি বাহিত অধবা সংপ্ৰতিপঞ্চিত হয়, তাহা হইলেও

হ। অপ্রসিদ্ধে হন গরেশে হসন্সন্ধিশতান গরেশঃ।—কর্ণাদ স্তা, ১৩,১১১৫। ভার স্তারেও কোন বলে হেরাভান বলিতে অনগরেশ বলা হইবাংক (২)২।৩৯।

ত। বিজ্ঞানিত্ব-সন্মিধানতিত্বং কাজানাহত্ত্বীথ। এই লোকার্ক প্রবস্থানতাবো দেখা নায়। কন্দানীকার উহা প্রস্তুত্ত্বাক্ষাকা ধরিত্বাই ব্যাখ্যা করিত্বাহেন। কিন্তু ই বাকাট আবত ক্ষতি প্রচীন প্রবাদ, এইক্রণত প্রবাদ ক্ষম বাহ।

ঐ হেতু ছাই হাইবে না। কারণ, হেতুর প্রক্রত লকণ তাহাতে আছেই, স্থতরাং ঐ হেতু ছেলাভানের মধ্যে গণ্য নহে, ইহাই বৈশেষিক সম্প্রণানের বুক্তি।

ভারাচার্যা নহরি গোতনের অভিপ্রায় ননে হয় এই বে, বে হেতৃত্বলে অন্থমিতি ইইলে যথার্থ অনুমিতিই হয়, তাহাকেই হেতৃ বলা উচিত। বে হেতৃ সাধ্যমর্মের ব্যাপ্য এবং সাধ্যমর্মাতে বর্জনান হইলেও কোন হলে সাধ্যম্মীতে বর্জতঃ সান্যমন্ম না গালার যথার্থ অনুমিতির প্রবাজক হইতেই পারিবে না, সেখানে অনুমিতি হইলেও প্রম অনুমিতি ইইলে, সেই হেতৃ বারিত। এবং বে হেতৃর তুলাবল প্রতিপক্ষ অন্ত হেতৃ প্রযুক্ত হওয়ার সেখানে সাধ্যমণ্ডই অন্তিবে, অনুমিতি জন্মিতেই পারিবে না, তাহা সংপ্রতিপক্ষিত হেতৃ। এই বার্ষিত ও সংপ্রতিপক্ষিত হেতৃ বর্গন কোথারও কথনও যথার্থ অনুমিতির প্রবাজক হর না, তথন প্রকাশ হেতৃকে প্রস্তুত হেতৃ বলা যার না। কারণ, সাধ্যমাধনমন্থই হেতৃর লক্ষণ; তাহা প্রজপ হেতৃতে না থাকার উহা অহেতু, উহা হেতৃজ্বপে প্রযুক্ত হইলে হেল্লাভাসই হইবে। মূলকথা হইল মে, হেল্লাভাস শক্ষের মধ্যে বে হেতু শক্ষ আছে, বৈশেষিক মতে তাহার অর্থ সাধ্যমর্মাতে বর্জনান হেতু, আর ভারমতে উহার অর্থ সাব্যমানন হা যথার্থ অনুমিতির প্রবাজক হেতৃ। ইহা হইতেই বৈশেষিক ও ভাষে হেল্বাভাস তিহিণ এবং পঞ্চবিদ, এই ছই মতের ফাট হইলাছে। (২ আ০, ৪ স্কেন্টার্ডনীতি ভাষদেশত হেতৃর লক্ষণ প্রইবা)। ১ ॥

#### ভাষা। অথ ছলম্

জনুবাদ। অনন্তর অর্থাৎ হেরাভাদ নিরূপণের পরে (ক্রমপ্রাপ্ত) ছল (নিরূপণ করিয়াছেন)।

## সূত্র। বচনবিঘাতো২র্থবিকজ্পোপপত্যা ছলং ॥১০॥৫১॥

অনুবাদ। বক্তার অভিপ্রেত অর্থের বিরুদ্ধার্থ-কল্পনারূপ উপপত্তির দ্বারা বাক্যের ব্যাঘাত করাকে ছল বলে।

ভাষ্য। ন সামাতলকণে ছলং শক্যমুদাহর্ত্ত্ব বিভাগে তুলাহরণানি। অনুবাদ। সামাত লকণে ছলের উদাহরণ দেওয়া যায় না। বিভাগে কিন্তু অর্থাৎ ছলের বিশেষ লকণেই উদাহরণগুলি বলিব।

টিগ্ননী। প্রথম সূত্রে হেছাভাসের পরেই ছলের নাম বলা হইরাছে। স্কৃতরাং তদন্তনারে মহর্মি হেরাভাসের পরেই তাঁহার উদিষ্ট ছল পদার্থের নিরূপণ করিরাছেন। ভাষ্যকার "অথ ছলং" এই কথার ছারা ইহাই প্রকাশ করিরাছেন। সূত্রে 'অর্থবিকর' বনিতে বালীর অভিপ্রেত অর্থের বিক্ষার্থ করনা। ঐ কর্মারূপ উপপত্তির ছারা বাদীর বাক্যের বিদ্যাত করাই ছল। কর্থাৎ বে অর্থ বাদীর ভাষ্থপর্যাবিষয় নহে, বাদীর বাক্যের সেই অর্থ কর্মনা করিরা বাদীর প্রায়ুক্ত

হত্তে বে দোৰ প্রদর্শন, তাহাই ছল। এই ছল বাকাবিশেব। বিকল্পর্য করনাই ছলবাদীর উপপত্তি বা যুক্তি, উহা ছাড়া তাহার আর কোন উপপত্তি নাই। স্থতরাং বাদীর বাকোর বিকল্পর্য বা বাদীর তাৎপর্যাবিদরীভূত অর্থ ছাড়া বাদীর বাকোর আর একটা অর্পত ব্যাখ্যা করিতে পারা চাই, নতেং ছল হইতে পারিবে না। এই অর্পান্তর-করনা কেবল কোন শন্ধবিশেষকে ধরিয়াই বে হইবে, এমন কথা নহে; যে দিকু দিয়াই হউক, বাদীর তাৎপর্য্য তির অন্ত তাৎপর্য্যের করনা করিয়া বাদীর হেতৃতে দোহ প্রদর্শন করিলেই তাহা ছল হইবে। এই ছলের উদাহরণ বিশেষ-লক্ষণে বলা হইয়ছে। কারণ, দেই বিশেষ ছল তির ছলের উদাহরণ প্রদর্শন অসম্ভব। ছলের উনাহরণ দেখাইতে হইলেই কোন একটি বিশেষ ছলের উনাহরণকেই উরেথ করিতে হইবে। সেই বিশেষ ছলের লক্ষণ তাহার উদাহরণ দেখান মাইবে না। এ জন্ত ছলের বিশেষ লক্ষণগুলিতেই অর্থাৎ দেই বিশেষ লক্ষণ-স্তাত্রয়ের তাবোই ছলের উদাহরণ বলা হইয়ছে। তাম্যে "বিতাগে ত্" এই খলে বিভাগে শক্ষের ছারা বিশেষ লক্ষণ বুঝিতে হইবে। তাৎপর্যা- চীকাল্যর বলিয়াছেন, —"বিভ্রাত ইতি বিভাগো বিশেষলক্ষণম্"। ১০ ॥

ভাষ্য। বিভাগশ্চ।

# সূত্র। তৎ ত্রিবিধৎ বাক্ছলং সামাস্যচ্ছলমুপ-চারচ্ছলঞ্চ ॥ ১১॥৫২॥

অনুবাদ। বিভাগ অর্থাৎ ছলের বিভাগ-সূত্র। সেই ছল তিন প্রকার,—
(১) বাক্ছল, (২) সামান্তছল এবং (৩) উপচারছল।

টিগ্রনী। পূর্বাহতের হারা ছলের সামান্ত লব্দণ হচনা করিব। এই হতের হারা মহর্ষি চলের বিভাগ করিবাছেন। বিশেষ বিশেষ নামের হারা বিশেষ বিশেষ পদার্থপ্রনির উরেষ কর্পাৎ পদার্থের বিশেষ নাম কর্তিনকে বিভাগ বলে। উহা উদ্দেশেরই অন্তর্ভুত। উহা না করিলে বিশেষ লক্ষণ বলা যার না, এ ব্রক্ত উহা করিতে হয়। পরস্ক নির্মের ব্রক্ত উহা করা হয়। হল বহু প্রকার হইতে পারিলেও এই হত্তোক্ত তিন প্রকারের মধ্যেই সমস্ত ছল আছে, ইহা ছাড়া অন্ত-প্রকার ছল আর নাই, এই নিয়ম জ্ঞাপনের ব্রক্তও মহর্ষি ছলের এই বিভাগস্থাট বলিরাছেন। ভাষ্যে বিভাগ শব্দের হারা এখানে বিভাগস্থা বুঝিতে হইবে। তাৎপর্যাটকাকার এখানে বিভাগতেন,—"বিভজাতেহনেনেতি বিভাগঃ স্থান্ত্যতে"।

এই স্ত্রের শেষে একটি 'ইন্ডি' শব্দ অনেক প্রকেই দেখা বার। মুক্তিত স্থাববার্তিকেও উহা দেখা ধার। কিন্ত এখানে 'ইন্ডি' শব্দের কোন প্রয়োজন নাই। শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্রও তাহার ভারস্চীনিবন্ধে ইন্ডিশন্ধান্ত স্থা এহণ করেন নাই। "তথ জিবিধং" এই অংশও অনেকে ভাষাকারের কথা বলিরা স্ত্রে এহণ করেন নাই। বস্তুতঃ উহা স্ত্রের অন্তর্গত। অনুমান-স্ত্রে ভাষাকারের কথার ধারাও ইহা প্রতিপন্ন আছে (পক্ষম স্ত্র-ভাষাের শেব ভাগ ক্রাইবা)।১১। ঐ হেতু ছট হইবে না। কারণ, হেতুর প্রকৃত লকণ তাহাতে আছেই, স্কুতরাং ঐ হেতু হেতাভাদের মধ্যে গণা নহে, ইহাই বৈশেষিক সম্প্রদারের যুক্তি।

ভাষাতার্য্য মহবি গোতমের অভিপ্রার মনে হব এই বে, যে হেতৃহলে অন্থানিত হইলে বর্ণার্থ অন্থানিতিই হয়, তাহাকেই হেতৃ বলা উচিত। যে হেতৃ গাধানকের ব্যাপা এবং নাধাননাতে বর্তমান হইলেও কোন হলে নাব্যধানীতে বস্ততঃ সাধান্ধর্ম না গাকার ধরার্থ অন্থানিতির প্রবোজক হইতেই পারিবে না, সেধানে অন্থানিত হইলেও ত্রম অন্থানিত হইবে, সেই হেতৃ বাহিত। এবং বে হেতৃর তুলাবল প্রতিপক্ষ অন্ত হেতু প্রযুক্ত হওয়ায় দেখানে নাব্য-সংশ্বই অন্নিবে, অন্থানিত জন্মিতেই পারিবে না, তাহা নংপ্রতিপক্ষিত হেতৃ। এই বাহিত ও সংশ্রেতিপক্ষিত হেতৃ বখন কোখায়ও কখনও যথার্থ অন্থানিতির প্রযোজক হয় না, তথন প্রকাশ হেতৃকে প্রকৃত হেতৃ বলা বাম না। কারণ, সাধ্যমাধনকই হৈতৃর লক্ষণ; তাহা করণ হেতৃতে না গ্রাকাম উহা অহেতৃ, উহা হেতৃরূপে প্রযুক্ত হইলে হেত্বাভানই হইবে। মূলকথা হইল যে, হেত্বাভান শক্ষের মধ্যে যে হেতু শক্ষ আছে, বৈশেষিক মতে তাহার অর্থ সাধ্যমণ্ডের ব্যাপ্য এবং সাধ্যমন্থিক বর্তমান হেতৃ, আর ভাষমতে উহার অর্থ সাধ্যমাধন বা ধরার্থ অন্থানিতির প্রযোজক হেতৃ। ইহা হইতেই বৈশেষিক ও ভারে হেন্বাভান ত্রিবিধ এবং পঞ্চবিধ, এই ভই মতের ক্ষম্ভ হইরাছে। (২ সাণ, ও প্রান্টার্যনীতে ভারদশ্যত হেতৃর লক্ষণ ডাইবা)। ১ ।

#### ভাষা। অথ ছলম্

অমুবাদ। অবস্তার অর্থাৎ হেরাভাদ নিরূপণের পরে (ক্রমপ্রাপ্ত) ছল (নিরূপণ করিয়াছেন)।

# সূত্র। বচনবিঘাতো হর্থবিকজ্পোপপত্ত্যা ছলং ॥১০॥৫১॥

অনুবাদ। বক্তার অভিপ্রেত অর্থের বিরুদ্ধার্থ-কল্পনারূপ উপপত্তির হারা বাক্যের ব্যাঘাত করাকে ছল বলে।

ভাষ্য। ন সামান্তলকণে ছলং শক্যমুদাহর্ত্তুং বিভাগে তুলাহরণানি। অনুবাদ। সামান্ত লকণে ছলের উদাহরণ দেওয়া বায় না। বিভাগে কিন্তু অর্থাৎ ছলের বিশেষ লক্ষণেই উদাহরণগুলি বলিব।

টিগ্লনী। প্রথম হাত্রে হেকাভাষের পরেই ছলের নাম বলা বইরাছে। স্কুলাং তর্ত্তমারে মহর্ষি হেকাভাষের পরেই উহার উদ্দিষ্ট ছল পদার্থের নিরূপণ করিরাছেন। ভাষাকার "অব ছলং" এই কথার বারা ইহাই প্রকাশ করিরাছেন। হাত্রে 'অর্থবিক্রা' বলিতে বালীর অভিপ্রেত অর্থের বিক্রার্থ করনা। ঐ কর্মনারূপ উপপত্তির হারা বালীর বাক্যের বিলাত করাই ছল। অর্থাৎ যে অর্থ বাদীর তাৎপর্যাবিষয় নহে, বাদীর বাক্যের সেই অর্থ ক্রমনা করিবা বাদীর প্রযুক্ত

হেত্তে বে দোব প্রদর্শন, তাহাই ছল। এই ছল বাকাবিশেব। বিকলার্থ কয়নাই ছলবালীয় উপপত্তি বা যুক্তি, উছা ছাড়া তাহার আর কোন উপপত্তি নাই। স্কতরাং বালীর বাকোর বিকলার্থ বা বালীর তাৎপর্যাবিশ্বরীভূত অর্থ ছাড়া বালীর বাকোর আর একটা অর্থত ব্যাখ্যা করিতে পারা চাই, নচেৎ ছল হইতে পারিবে না। এই অর্থাপ্তর-কয়না কেবল কোন শন্ধবিশেষকে ধরিয়াই বে হইবে, এমন কথা নহে; দে দিক্ দিয়াই হউক, বালীর তাৎপর্য্য তিয় অন্ত তাৎপর্য্যের কয়না করিয়া বালীর হেতৃতে দোর প্রদর্শন করিবেই তাহা ছল হইবে। এই ছলের উনাহরণ বিশেষ-লক্ষণে বলা হইয়াছে। কারণ, দেই বিশেষ ছল তিয় ছলের উনাহরণ প্রদর্শন অসম্ভব। ছলের উনাহরণ দেখাইতে হইলেই কোন একটি বিশেষ ছলের উনাহরণকেই উরেথ করিতে হইবে। দেই বিশেষ ছলের লক্ষণ না বলিলেও তাহার উলাহরণ দেখান যাইবে না। এ জন্ত ছলের বিশেষ লক্ষণগুলিতেই প্রন্থিৎ সেই বিশেষ লক্ষণ-স্তাত্ত্রের ভাষোই ছলের উপাহরণ বলা হইয়াছে। ভায়ো "বিভাগে তু" এই স্থলে বিভাগ শন্ধের য়ারা বিশেষ লক্ষণ বুঝিতে হইবে। তাৎপর্যান্তিরাকার বলিয়াছেন, —"বিভলাত ইতি বিভাগো বিশেষলক্ষণন্"। ১০॥

ভাষ্য। विভাগশ্চ।

# সূত্র। তৎ ত্রিবিধৎ বাক্ছলং সামাক্তলমুপ-চারচ্ছলঞ্চ ॥ ১১॥৫২॥

অনুবাদ। বিভাগ অর্থাৎ ছলের বিভাগ-সূত্র। সেই ছল তিন প্রকার,— (১) বাক্ছল, (২) সামান্তছল এবং (৩) উপচারছল।

টিগ্লনী। পূর্ব্বস্থিতের দারা ছলের সামান্ত লক্ষণ স্থচনা করিয়া এই স্থেত্রর দারা মহর্ষি ছলের বিভাগ করিয়াছেন। বিশেব বিশেব নামের দারা বিশেব বিশেব পদার্থগুলির উরেও ক্ষর্যাৎ পদার্থের বিশেব নাম কীর্ত্তনকে বিভাগ বলে। উহা উদ্দেশেরই অন্তর্ভূত। উহা না করিলে বিশেব লক্ষণ বলা যার না, এ জন্তা উহা করিতে হয়। পরস্ত নিয়মের ক্ষন্ত উহা করা হয়। ছল বহু প্রকার হইতে পারিলেও এই স্থোক্ত তিন প্রকারের মনোই সমস্ত ছল ছাছে, ইহা ছাড়া অন্ত প্রকার ছল আর নাই, এই নিয়ম জ্ঞাপনের ক্ষন্তও মহর্ষি ছলের এই বিভাগস্ক্রটি বলিয়াছেন। ভাষো বিভাগ শব্দের দারা এখানে বিভাগস্ক্র বুঝিতে হইবে। তাৎপর্যাধীকাকার এখানে বিলাছেন,—"বিভজাতেহনেনেতি বিভাগ স্ক্রম্ভাতে"।

এই স্ত্তের শেষে একটি 'ইতি' শব্দ অনেক প্রকেই দেখা বার। মৃদ্রিত ভারবার্ত্তিকেও উহা দেখা বার। কিন্তু এখানে 'ইতি' শব্দের কোন প্রয়োজন নাই। শ্রীনদ্রাচম্পতি মিশ্রও তাহার ভারস্থানিবন্ধে ইতিশব্দান্ত স্ত্র এহণ করেন নাই। "তং ত্রিবিবং" এই অংশও অনেকে ভার্যকারের কথা বিগ্রা স্ত্রে এহণ করেন নাই। বস্তুতঃ উহা স্ত্রের অন্তর্গত। অমুমান-স্ত্রে ভার্যকারের কথার বারাও ইহা প্রতিপর আছে (পঞ্চম স্ত্র-ভারের শেব ভাগ ফ্রাইরা)।১১। ভাষ্য। তেষাং

# সূত্র। অবিশেষাভিহিতেইর্থে বক্তুরভিপ্রায়াদর্থা-ন্তরকম্পনা বাক্চ্ছলম্ ॥ ১২॥৫৩ ॥

অনুবাদ। সেই ত্রিবিধ ছলের মধ্যে অবিশেষে উক্ত হইলে অর্থাৎ বিবিধ অর্থের বোধক সমান শব্দ প্রয়োগ করিলে অর্থ বিষয়ে বক্তার অভিপ্রেত অর্থ হইতে ভিন্ন অর্থের কল্পনা অর্থাৎ ঐরপ অর্থাস্তর কল্পনার দারা যে দোষ প্রদর্শন, তাহা বাক্ছল।

ভাষ্য। নবক্ষলোহয়ং সাণবক ইতি প্রয়োগং। অত নবং ক্ষলোহ-স্থেতি বক্তুরভিপ্রায়ং। বিগ্রহে তু বিশেষো ন সমাসে। তত্রায়ং ছলবাদী বক্তুরভিপ্রায়াদবিবক্ষিত্মশুমর্থং নবক্ষলা অস্থেতি তাবদভিহিতং ভবতেতি কল্লয়তি। কল্লয়িছা চাসস্তবেন প্রতিষেধতি, একোহস্থ ক্ষলঃ কুতো নবক্ষলা ইতি। তদিদং সামাখ্যশব্দে বাচি ছলং বাক্জ্লমিতি।

অনুবাদ। 'এই বালক নবকম্বলবিশিষ্ট' এইরূপ প্রয়োগ হইল। এই প্রয়োগে এই বালকের নৃতন কম্বল, ইহাই বক্তার অভিপ্রায় অর্থাৎ অভিপ্রেত। বিপ্রহে অর্থাৎ 'নবকম্বল' এই বহুব্রীহি সমাসের ব্যাসবাক্যেই বিশেষ আছে, সমাসে বিশেষ নাই। সেই প্রয়োগে এই ছলবাদী বক্তার অভিপ্রেত ভিন্ন – কি না অবিবক্ষিত অর্থাৎ বক্তা যে অর্থ বিলতে ইচ্ছা করেন নাই, এমন অর্থ 'এই' বালকের নয়খানা কম্বল, ইহা আপনি বলিয়াছেন', এইরূপে কর্মনা করে। কর্মনা করিয়া অসম্ভব হে তুক প্রতিষেধত করে। (সে প্রতিষেধ কিরূপ, তাহা বলিতেছেন) এই বালকের একখানা কম্বল, নয়খানা কম্বল কোথায় ? সেই এই সামান্ত শব্দ অর্থাৎ উভয় অর্থেই সমান শব্দরূপ বাক্যনিমিত্তক ছল বাক্ছল।

টিগ্নী। মহবি কথিত তিবিধ ছলের মধ্যে প্রথম বাক্ছল। বাকানিমিত্তক দে ছল করিছে উত্যা করে বাকাটি সমান হওৱার এবং নেইরূপ বাকা প্রয়োগ করাতেই ছল করিছে পারার বাকা দে হলের নিমিত, সেই ছলকে বাক্ছল বলে। ইহাই বাক্ছল শব্দের বৃৎপত্তিলতা করে। ভাষো "বাচি ছলং" এই কথার হারা শেষে বাক্ছল শব্দের এই বৃৎপত্তি প্রন্নিত হইয়াছে। ঐ ছলে 'বাচি' এখানে নিমিতার্থে সপ্রমী বিভল্লি প্রবৃত্ত হইয়াছে। ক্যুত্তে 'ক্রিশেষাভিহিত' এই কথার হারা প্রেলিক উভয়ার্থে সমান শন্ধকেই লক্ষ্য করা হইয়াছে। উল্যোতকর ঐ কথার হারা সমান বাকা বা সমান পদই বৃথিতে বলিয়াছেন। তাহা হইলে যে বাকা বা যে পদ নির্ক্ষণেয়ে অভিহিত অর্থাৎ উভর অর্থেই সমানগ্রণে উজারিত, তাহাই ক্যুত্তে বলা

ইংইরাছে "অবিশেষাভিহিত"। ঐকস শন্ধ প্রয়োগ করিলে তাহার মার্ব বিবরে বে মাণান্তরের করনা, তাহা বাক্ছল। হতে 'আ' শন্ধের প্রয়োগ থাকার ইহাই বুকিতে হইবে। আর্থাং শন্ধে আগিন্তর করনা নহে, ঐকপ শন্ধ প্রযুক্ত হইলে তাহার একটি মর্গে আর একটি মর্গের করনা মাহে, ঐকপ শন্ধ প্রযুক্ত হইলে তাহার একটি মর্গে আর একটি মর্গের করনা আহিং বে মর্গাট বজার তাংপর্যাবিষয় নহে, মেই আর্গকে বজার তাংপর্যাবিষয় বলিয়া করনা। হতে "বজুরতিপ্রায়াং" এই কথা থাকার এইকপ মর্গ বুঝা বার। উন্যোতকর হতে মর্গে শন্ধের পূর্বোক্তন প্রয়োজন বর্ণনা করিয়াছেন। হতে মতিপ্রায় শন্ধের আর্থ এখানে 'অভিপ্রেত'। অভিপ্রায় শন্ধের ইক্রা' আর্থ গ্রহণ করিয়া হতে কোনকাণ উপশ্বতি ( বজুরতিপ্রায়ং উপেক্যা অবিজ্ঞার ইত্যাদি ব্যাধ্যা করিয়া ) করিতে পারিলেও ভাষো অভিপ্রায় শন্ধের অভিপ্রেত অর্থ। বজার ইবিদরণ অবিব্যক্তিত মর্গাং বজা যাহা বলিতে ইচ্ছা করেন নাই, এমন অর্থ।

এখন এই বাক্ছলের উদাহরণ বুরিতে ইটবে। কোন বালক একখানা নুতন করল গাতে দিয়া আদিয়াছে, তাহাকে দেখিখা কোন বাদী বলিলেন,—"নবকগলোহয়ং মাণবকঃ" অর্থাৎ এই বালক নৃতন কম্বলবিশিষ্ট। এখানে 'নবক্ষন' এইটি বছত্রীহি সমান। "নবঃ কম্বলোইড" এইরপ বাদবাকে। উহার হারা বুলা যায়, এই ব্যক্তির নৃতন কম্বল আছে। "নৰ কম্বলা অশু" এইরপ বাদবাকো উহার দ্বারা বুরা যায়, এই ব্যক্তির নয়থানা কংল আছে। ছিবির ব্যাদবাকে,ই नवकवन धरेक्षण बहुबोरि ममान स्व, खुछताः नमात्न क्वान वित्यव नारे क्यां छेछव क्यार्थ हे 'নবকঘল' এইটি সমান শব্দ, ব্যাগবাকোই কেবল বিশেষ আছে। এবং এক পক্ষে নব শব্দ, अछ शटक नवन भन । नव भटकत अर्थ मृज्य, नवन भटकत अर्थ नव मश्शक, किछ छेडव शटकहे 'নবক্ষণ' এই বাকাটি সমান। "নবক্ষণ" বাকোর প্রতিপাদা অর্গবন্ধের মধ্যে 'নুক্তন ক্ষলবিশিষ্ট' এইরপ অর্থ ই বক্তার অভিপ্রেত এবং দেখানে এরূপ অর্থ ই সম্ভব, বিভার অর্থটি সম্ভবও নছে। কিন্ত ছবৰাদী প্ৰতিবাদী বলিয়া বদিলেন –কৈ, এই বাগকের নম্বথানা কম্বল কোগায় ? ইছার ত একখানা ছাড়া আর কবল দেখি না। প্রতিবাদী ঐরপ অর্গান্তর করনা করিয়া অসম্ভবের দারা এখানে বাদীর কথার প্রতিষেধ করিলেন। এই ছল ঐ স্থলে 'নবকম্বল' এই থাকানিমিত্রক। বালী নৰ কছল না বলিয়া যদি 'নুতন কম্বল' এইরূপ কথা বলিতেন, তাহা হইলে প্রতিবালী ঐ ছল করিতে পারিতেন না, বিক্ষার্থ করনাত্রপ উপপত্তি ঘটত না, স্বতরাং ঐশ্বপ ছল বাকছল। ৰখন কোন বাদী অনুমানের হারা অপরকে বুঝাইতে বাইবেন, —"নেপালাদাগতোহাং নবকম্বাহাং, আঢ়োহয়ং নবক্ষলত্বাং" অৰ্থাং এই ব্যক্তি নেপাল দেশ হইতে আদিয়াছে অথবা এই ব্যক্তি ধনী, কারণ, এই ব্যক্তি নৰক্ষণবিশিষ্ট, এভানুশ নৰ্ক্ষণ নেপাল ভিন্ন আৰু কোষাও মিলে না এবং দরিম্ন লোকেও ক্রম করিতে পারে না। এইরণ স্থাপনার ছলকারী প্রতিবাদী যদি বলেন, এই ব্যক্তির নরখানা কংল নাই, তাহা হইলে তিনি বাদীর হেতুকে সাধান্য বা অসিদ্ধ নামক হেবাভাস বলিলেন। অর্থাৎ তোমার প্রবৃক্ত হেতু এই বাক্তিতে নাই, উহা অসক, ইহাই তাহার প্রকৃত বক্তবা। স্তরাং ঐরপ অর্থাছর করনার হারা বাদীর হেতুর দোষ প্রদর্শনই ঐ খুলে ছবের প্রকৃত উদ্দেশ্য। বস্তুতঃ তাহাতে বাদীর হেতুর অসিছক প্রদর্শন হয় না। কারণ, বাদীর হেতু নৃতন কম্বর্গনিষ্ঠিত্ব, তাহা সেই ব্যক্তিতে আছেই। বাদীর বিবক্ষিত হেতুতে দোষ প্রদর্শন না হওয়ায় ঐ ছল সহত্তর নহে, ঐ জ্ঞাই উহা অস্তুত্ত । বাদীর হেতুতে যদি অঞ্জ কোন দোষও থাকে, তথাপি ছলকারী বে দোব দেখাইয়াছেন, তাহা ঠিক হয় নাই। কারণ, ছলকারী অঞ্জ অর্থ গ্রহণ করিয়া দোষ দেখাইয়াছেন, বাদীর অভিপ্রেত অর্থে দোষ দেখাইতে পারেন নাই।

পরবর্ত্তী ছায়াচার্যাগণ এইজপে নবকখনত্ব হেতু গ্রহণ করিয়াই বাক্তলের পূর্ব্বোক্ত প্রকার উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। ভাষাকার নবক্ষলভ্বকে সাধাধর্মারণে এহণ করিয়াই উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন, দেরপেও ছল হইতে পারে। নবক্ষণক সাধন করিতে গে হেতু প্রয়োগ করা হইবে, সেই হেতু বাধিত, উহা সাধাধৰ্মপুত্ত ধৰ্মীতে থাকার হেস্কাভান, ইহাই সেধানে ছল-বাদীর শেষ বক্তব্য হইবে। ফলকথা, যে দিকেই হউক, পূর্কোক্ত প্রকার কর্মান্তর কল্লনার দারা বাদীর হেতুতে যে কোনরূপ দোষ প্রদর্শনই বাক্ছলের উদ্দেশ্র। এইরূপ "গ্রোক্রিযাণী" এইরূপ প্রয়োগ করিলে বদি কেই বলেন, – বাণের শৃন্ধ কোথার ? বাণের শৃন্ধ নাই; স্কুতরাং বাণে শৃন্ধ দাংন করিতে তুমি বে হেতু প্রয়োগ করিবে, তাহা বাবিত হইবে। গো শব্দের অনেক অর্থ অভিধানে কণিত হইরাছে। ভারমতে প্লিষ্ট শব্দের সবগুলি অর্গ ই মুখা। গো শব্দের গো অর্গের ন্তার বাণ অর্গন্ত মুখ্য। বাদী গো অর্গে এখানে গো শব্দের প্রান্তোগ করিয়াছেন, কিন্তু প্রতিবাদী 'বান' অর্গ প্রহণ করিয়া পূর্ব্বোক্ত প্রকার কথা বলিলে তাহা বাক্ছল হইবে। এবং বিহাণ শব্দের প্তৰুদ্ধ এবং হতিদন্ত এই উভয় কাৰ্যই অভিগানে অভিহিত আছে। (প্তশুদ্ধেত-দ্বরো র্মিবাণং ইত্যদর: )। কোন বালী "গজো বিষাণী" এইরূপ প্রয়োগ করিলে বলি কেন্ন বিয়াণ শব্দের শুল অর্থ প্রহণ করিয়া বলেন, হজীর শুল কোঝার ও হস্তীর শুল নাই, তাহা হইলেও বাক্ছল হইবে। বাদী ঐ স্থলে হস্তিদন্ত অর্থে ই বিষাণ শব্দের প্রয়োগ করিরাছেন, স্তরাং বাদীর অভিপ্রেত অর্থে কোন দোষ নাই। এইজপ কোন বাদী বলিলেন,—"খেতো গাবতি"। খেত শক্ষের দারা খেতরপ-বিশিষ্ট অর্থ ই এখানে বাদীর অভিপ্রেত। পূর্কোক্ত বাদীর বাক্য প্রবণ করিয়া প্রতিবাদী বাদীর 'বেতঃ' এই কথার মধ্যে 'খা ইতঃ' এইরূপে সন্ধি বিরেষ করিয়া যদি বলেন, এই স্থান দিয়া ত কুরুর বাইতেছে না, কুৰুর কোথার ? ভাহা হইলে এখানেও বাক্ছল হইবে। খন্ শক্ষের কুৰুর অর্থ অসিছই আছে। খন্ শব্দের প্রথমার একবচনে গুংলিঙ্গে 'খা' এইরূপ পদ হয়, স্তরাং 'খা ইতো ধাৰতি' এইজপে পূৰ্ব্বোক্ত ৰাদিবাকোর ব্যাখ্যা করিয়া প্রতিবাদী ঐক্তপ ছল করিতে পারেন, কিন্তু বাদীর অভিপ্রেত অর্থে দোষ না হওয়ার উহা সত্তর হইবে না। সর্বত্তই বাদীর অভিপ্রেত অর্থে দোৰ প্ৰদৰ্শন না হওয়াৰ ছল মাত্ৰই অন্ত্তৱ। বাদীৰ অভিত্তেত অৰ্থ বুবিয়াই হউক আৰু মা ৰুবিয়াই হউক, পূৰ্ব্বোক্ত প্ৰকাৰে অগীন্তৰ কলনাৰ ছালা দোধোন্তাৰন কলিলে হল কৰা হয়। অন্তান্ত ছলেও তাহা ২ইতে পারে, অর্গাৎ বাদীর অভিপ্রেত অর্গ বুরিয়াও ছল করা বাইতে পারে, উদ্যোতকর ইহা স্পাইই বলিবাছেন। এই বাক্ছনের বৈচিত্রাট এহণ করিবাই আলকারিকগণ ক্লেববক্রোক্তি নামে অণহার এহণ করিরাছেন। বেদন "কে ব্যং হল এব সম্প্রতি বয়ং" ইত্যাদি

কবিতার প্রান্থ হইরাছে—"কে যুরং" অগথি তোমরা কে ? উত্তরবাদী 'ক' শন্তের স্থানীর একবচনে 'কে' এই পদ ধরিয়া এবং 'ক' শন্তের ধাল অর্থ অভিধানে অভিহিত থাকার, ঐ জল অর্থ গ্রহণ করিয়া 'কে যুরং' এই প্রান্ধ বালোর 'জলে যুরং' এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়া অর্থাৎ বাদীর অভিপ্রেত অর্থ ইইতে অন্ত অর্থের করনা করিয়া প্রতিবাদ করিলেন—'খল এন সম্প্রতি হয়ং' অর্থাৎ আমরা জলে কোথার ? আমরা সম্প্রতি স্থাছি। এই ব্যক্তাক্তি কাব্যে বাগ্বৈতিতা সম্পাদন করার শন্তালকার মধ্যে গণ্য হইরাছে। মনে হয়, গোতমোক্ত বাক্ছলই এই ব্যক্তাক্তি অল্কার উদ্ভাবন করাইয়াছে।

ভাষা। অস্তা প্রতাবস্থানং—দামাত্যশব্দতানেকার্থত্বেহত্তরাভিধানকল্পনারাং বিশেষবচনং। নবকলল ইত্যানেকার্থতাভিধানং, নবঃ
কল্পনােহত্ত নবকললা অস্তােত। এতত্তিন্ প্রযুক্তে যেরং কল্পনা, নবকল্পনা অস্তােত্তদ্ভবতাহভিহিতং তচ্চ ন সম্ভবতাতি। এতত্তামত্তরাভিধানকল্পনারাং বিশেষাে হক্তব্যঃ, যত্মাদ্বিশেষােহর্পবিশেষের্ বিজ্ঞায়তেহয়মর্থােহনেনাভিহিত ইতি। স চ বিশেষাে নাস্তি, তত্মান্মিথাভিযােগমাত্রমেতিদিতি।

প্রদিদ্ধন্দ লোকে শব্দার্থদন্তব্যাহি ধানাভিধেয়নিয়্মনিয়াগঃ, অন্তাভিধানন্তায়মর্থোইভিধেয় ইতি, সমানঃ সামাত্যশব্দন্ত, বিশেষো বিশিক্তশব্দ, প্রযুক্তপূর্ববাশ্চেমে শব্দ। অর্থে প্রযুক্তান্তে নাপ্রবৃত্তপূর্বাঃ, প্রয়োগশ্চার্থদন্তব্যার্থঃ, অর্থপ্রতায়ান্ত ব্যবহার ইতি। ত ত্রৈবমর্থগতার্থে শব্দপ্ররোগে সামর্থাৎ সামাত্যশব্দন্ত প্রয়োগনিয়মঃ। অজাং গ্রামং নয়, মর্পিরাহর, ব্রাহ্মণং ভোজয়েতি। সামাত্যশব্দাঃ সন্তোহ্থবিষয়বেষ প্রযুক্তান্তে সামর্থাৎ, যত্রার্থক্রিয়াচোদনা সম্ভবতি তত্র প্রবর্ত্তে নার্থসামাত্যে, ক্রিয়াচোদনাহসম্ভবাৎ। এবময়ং সামাত্যশব্দো নবকম্বল ইতি, বোহর্থঃ সম্ভবতি নবঃ কম্বলোহন্তেতি তত্র প্রবর্ত্তে, মস্তান্ত্রনার নবকম্বলা অস্তেতি তত্র ন প্রবর্তিত। সোহয়মন্ত্রপপদ্যমানার্থ-ক্রময়া পরবাক্যোপালন্তো ন কল্পত ইতি।

অমুবাদ। এই বাক্ছলের প্রত্যবস্থান অর্থাৎ প্রতিষেধ বা খণ্ডন (বলিতেছি) অর্থাৎ ইহা যে সত্তরে নহে, তাহা বাদী যেরূপে বুরাইবেন, তাহা বলিতেছি। সামান্ত শব্দের অনেকার্থতা থাকিলে অর্থাৎ কোন একটি সামান্ত শব্দের যদি একাধিক মুখ্যার্থ থাকে, তবে সেগানে একতর অর্থের অর্থাৎ কোন একটি বিশেষ অর্থের কথন কল্পনা করিলে বিশেষ কলিতে হয়। বিশদার্থ এই যে, নবকস্থল শব্দের দারা একাধিক অর্থের কথন হয়, ( সে কি কি অর্থ, তাহা বলিতেছেন ) ইহার নূতন কম্বল আছে (এবং) ইহার নরখানা কম্বল আছে। এই নবকম্বল শব্দ প্রয়োগ করিলে ইহার ন্তুখানা কম্বল আছে, ইহা আপনি বলিয়াছেন, এই যে কল্পনা—তাহা সম্ভব হয় না। (কারণ) এই একতর অর্পের কথন কল্পনা করিলে অর্পাৎ ইহার নয়খানা কত্বল আছে, এই অর্থবিশেষই নবকত্বল শব্দের দারা কণিত হইয়াছে, ইহা কল্পনা করিলে বিশেষ বলিতে হউবে। যে বিশেষ বশতঃ অর্থবিশেষগুলির মধ্যে এই শব্দের দারা এই অর্থ কভিহিত হইয়াছে, এইরূপে বিশেষ অর্থাৎ অর্থবিশেষ বুঝা যায়, দে বিশেষ কিন্তু নাই, তর্পাৎ এখানে নবকন্তল শক্তের ছারা ইহার নয়খানা কন্তল আছে, এই অর্থ ই বুঝিতে হইবে, এই বিষয়ে কোন বিশেষ অর্থাৎ প্রাকরণ প্রাভৃতি নিয়াসক নাই, স্ততরাং ইহা মিথা। অভিযোগ মাত্র। (তাৎপর্যা এই যে, যখন নবকম্বল শব্দের দারা মুখারপেই দুইটি অর্থের বোধ হয় এবং তন্মধ্যে এখানে ইহার নূতন কম্বল আছে, এই অর্থ ই সম্ভব, তখন ঐ সম্ভব অর্থ গ্রহণ না করিয়া ইহার নয়পানা কম্বল আছে, এইরূপ অসম্ভব অর্থটির গ্রহণ করা এবং বাদী ঐব্রপই বলিয়াছেন খলিয়া কল্পনা করা নিতান্ত অমুচিত )।

235

শবদ ও অর্থের সম্বন্ধ লোকে প্রসিদ্ধই আছে। (সে সম্বন্ধ কি, তাহা বলিতেছেন) অভিযান ও অভিধেয়ের অর্থাৎ শব্দ এবং তাহার বাচ্য অর্থের যে নিয়ম, তদ্বিষয়ে নিয়েম, অর্থাৎ এই শব্দ হইতে এই অর্থ ই বুঝিতে হইবে, এইরূপ সঙ্কেত। (অভিধান ও অভিধেয়ের নিয়ম কিরূপ, ভাহা বলিতেছেন) এই শব্দের এই অর্থ ই অভিধেয় (বাচ্য), অর্থাৎ এইরূপ নিয়ম বিষয়ে যে শব্দ-সংকেত, তাহাই শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ। (এই সম্বন্ধ) সামায় শব্দের সমান অর্থাৎ সামায়, বিশিষ্ট শব্দের বিশেষ। (শব্দ ও অর্থের এইরূপ সম্বন্ধ আছে, তাহাতে কি 
থ এক্ত পূর্বর এই সকল শব্দই অর্থে (সেই সেই বাচ্য অর্থে) প্রযুক্ত হইতেছে, অপ্রযুক্তপূর্বর এই সকল শব্দ প্রযুক্ত হইতেছে না অর্থাৎ শব্দ ও অর্থের পূর্বের্যক্ত সম্বন্ধানুসারে পূর্বর হইতেই এই সকল শব্দের সেই সেই অর্থে প্রয়োগ হইয়া আসিতেছে, এই সকল শব্দের পূর্বের কখনও প্রয়োগ হয় নাই, এমন নহে। (তাহাতেই বা কি 
থ এ জন্ম বলিতেছেন) অর্থ বোধের জন্মই প্রয়োগ হইতেছে এবং অর্থবাধ বশত্যই ব্যবহার হইতেছে। (এ বাবং বাহা

বলিলেন, প্রকৃত স্থলে তাহার যোজনা করিতেছেন ) অর্থনোধার্থ অর্থাৎ অর্থনোধাই বাহার প্রয়োজন, এমন সেই এই প্রকার শব্দ প্রয়োগে সামান্ত শব্দের সামর্থা বশতঃ প্রয়োগের নিয়ম-আছে। (উলাহরণ প্রদর্শন পূর্ববিক পূর্ববিক্ত কথা ব্যাইতেছেন) 'ছাগীকে প্রানে লইয়া বাও', 'য়ত আহরণ কর', 'রাক্ষণকে ভোজন করাও'। সামান্ত শব্দ হইয়াও অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত বাকো অজা, সার্পিষ্ এবং রাক্ষণ শব্দ বথাক্রমে সামান্ত ছাগী মাত্র, য়ত মাত্র এবং রাক্ষণ মাত্রের বোধক হইয়াও সামর্থা বশতঃ ঐ সকল অর্থের অংশবিশেষে প্রযুক্ত হইতেছে, অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত বাক্যে ঐ তিনটি শব্দ বথাক্রমে ছাগীবিশেষ, য়তবিশেষ এবং রাক্ষণবিশেষই ব্যাইতেছে। (সামর্থ্য কি, তাহা বলিতেছেন) যে অর্থে প্রয়োজন নির্বরাহের উপদেশ সম্ভব হয়, সেই অর্থে (শব্দ-গুলি) প্রয়ন্ত হয়, অর্থনামান্তে প্রন্ত হয় না। কারণ, (অর্থসামান্তে) প্রয়োজন নির্বরাহের উপদেশ সম্ভব হয়, কেই লাগে প্রয়োজন নির্বরাহের উপদেশ সম্ভব হয় না। কারণ, (অর্থসামান্তে) প্রয়োজন রিশ্বের অর্থে প্রাক্রণ শব্দ রাক্ষণবিশেষ অর্থেই প্রযুক্ত হয়, বুঝিতে ছইবে)।

এইরপ 'নবকদ্বল' এইটি সামান্য শব্দ; 'ইহার নূতন কন্ধল আছে' এইরপ যে অর্থ ( এখানে ) সম্ভব হয়, সেই অর্থে প্রকৃত হয় অর্থাৎ সেই অর্থ ই বুঝায়। ইহার নয়ঝানা কন্ধল আছে, এইরপ যে অর্থ কিন্তু সম্ভব হয় না, সেই অর্থে প্রবৃত্ত হয় না অর্থাৎ তাহা বুঝায় না, ঐ স্থলে ঐরপ অসম্ভব অর্থে উহার প্রয়োগ হয় না। ( স্তেরাং ) অনুপ্রপদ্যমান অর্থাৎ যাহা উপপন্ন হয় না, য়াহা অসম্ভব, এমন অর্থের কল্পনার দ্বারা সেই এই অর্থাৎ পূর্বেলক্তি প্রকার পরবাক্য-প্রতিষেধ যুক্তিযুক্ত হয় না।

টিগ্ননী। প্রতিবাদী পূর্ব্বোক্ত প্রকার ছল করিলে, বাদী উহা বে অসহত্তর, উহা একটা মিথ্যা অন্ধ্রোগ বা অভিযোগ মাত্র, ইহা মুক্তির ছারা বুখাইবেন; তাহাকেই বলে ছলের প্রত্যবস্থান। প্রতিকৃল ভাবে অবস্থানই প্রত্যবস্থান। ছলবাদী বাহা বলিরছেন, তাহা তিনি বলিতে পারেন না, তাহার করনা অনুক্ত, ইহা বুঝাইলেই তাহার ছলের প্রতিকৃল ভাবে অবস্থান হয়। ফলতঃ প্রতিবাদ পূর্বক কাহারও প্রতিবেশ করা বা গওন করাকেই প্রত্যবস্থান বলে এবং বস্ততঃ প্রতিবেশ না হইলেও তাহাকে প্রত্যবস্থান বলা হইরা থাকে।

ভাষাকার এখানে শিষ্য-হিতের জন্ম ওাহার পূর্বাপ্রদর্শিত বাক্ছলের কিরপে প্রতিবেধ

করিতে হুইবে, তাহা থলিয়া গিয়াছেন। প্রথমতঃ সংক্রেপে একটি সন্দর্ভের বারা বক্তবাটি বলিয়া পরে নিজেই তাহার বিশদ ব্যাথ্যা করিয়া বুঝাইয়াছেন। ইহাকেই বলে অপদবর্থন, ভাষাপ্রস্থের উহা একটি লগদ। বহু হলে কেবল অপদবর্থন বাকাতেই ভাষাত্রনির্বাহ হইয়া থাকে।

ভাষ্যকারের প্রথম কথার মর্ঘ্য এই যে, যে সকল অনেকার্গ-বোধক সামাক্ত শব্দ আছে, যেমন গো শহু, হুরি শক্ষ এবং নবক্ষণ প্রভৃতি বাকারণ শব্দ, ইহাদিগের দারা কোন একটি বিশেষ অর্থ বুঝিতে হইলে দেশ, কাল, প্রকরণ, ওচিতা প্রভৃতি কতকগুলি নিয়ামক বুঝা আবশ্রক, নচেং প্রকৃত হলে কোন অর্থ বজার অভিপ্রেত বা বিবক্ষিত, তাহা বুবা বাছ না। নবকম্বল এই লপ বছরীহি সমাদসিক বাকোর ধারা বে ছইটি অর্থ বুরা যায়, তাহার মধ্যে বাদীর কোন্ অৰ্থ বিৰক্ষিত, তাহা বুৰিতে হুইলে কোনু অৰ্থ দেখানে সম্ভব, তাহা চিন্তা করিতে হুইবে এবং কোন একটি অর্থবিশেষের ব্যাখ্যা করিতে খেলেও কেন সেই অর্থবিশেষের ব্যাখ্যা করিতেছি, কোন বিশেষ বা নিয়ামক দেখিয়া দেই বিশেষ অর্গটিই বাদীর বিবক্ষিত বশিয়া উল্লেখ করিতেছিঃ ভাহা বলিতে হইবে, ভাহা না বলিগে লোকে দে কলনা গুনিবে কেন ? স্বেচ্ছামূদারে কেটা ব্যাখ্যা করিলা কাছারও কথার দোব ধরিলে তাছাই বা টিকিবে কেন ? স্কুতরাং পূর্বোক্ত স্থলে ছলবাদী বাদীর অনেকার্থপ্রতিপাদক 'নবকম্বন' এই সামান্ত শব্দ প্রবণ করিছা বে বাদীকে বলিলেন—আপনি এই ব্যক্তির নরধানা কখল আছে বলিরাছেন, তাহার এই কলনা করিতে তিনি ঐ স্থলে ঐ অর্গ বুলিবার পক্তে কোন বিশেষ বা নিরামক পাইয়াছেন, তাহা অব্যা বলিতে হটবে। তাহা বখন তিনি বলিতে পারেন না, সেই বিশেষ এখানে ধখন কিছুই নাই, তখন তাঁহার এই কল্পনা অসম্ভব। ক্লোন বিশেব না থাকিলে অনেকার্থ-প্রতিপাদক বাকা বা শক্ষের কোন একটি বিশেষ অর্থের কথন কল্পনা কথনই সম্ভব হইতে পারে না। বাদীর কৃথিত বালকের গাত্রে যদি পুরাতন কম্বল থাকিত অথবা অক্স কোন এমন বিশেষ বা নিয়মক দেখানে থাকিত, বাহার হারা বাদী সেই বাদক দুতন কম্বলবিশিষ্ট, এ কথা বলিতে পারেন না, তাহা হইলে প্রতিবাদী ঐরূপ করনা করিতে পারিতেন। তাহা যখন নাই, তখন ছলবাদীর এ কলনা বা ঐত্তপ্ত কথা দিখ্যা অনুযোগ বা অভিযোগ মাত্র, উহা নিরগর্ক দোষারোপ বা নিরগক প্রশ্ন। অনেক ভাষা-পুতকে "মিথা। নিয়োগমাত্রং" এইরূপ পাঠ আছে। কোন পুত্তকে "মিথাতি-যোগমাত্রং" এইরপ পাঠ আছে। নিখ্যাত্রবোগ কলে নিখ্যানিয়োগ, এইরপ কথাও প্রমানবশতঃ -মুক্তিত বা লিখিত হইতে পারে। মুলে "মিখ্যাতিবোগমাত্রং" এইরূপ পাঠই গৃহীত হইয়াছে, ঐরপ পাঠ কোন পুত্তকেও দেখা বাষ। "মিথ্যানিয়োগনাত্রং" এইরূপ পাঠ প্রক্লত বলিয়া মনে হয় না। স্থবীগণ ইহার বিচার করিবেন।

ভাষাকারের পূর্ককথার আপতি হইতে পারে বে, বাদী 'নবক্ষন' এইরূপ অনেকার্গপ্রতিপাদক সাধারণ শব্দেরই বা কেন প্রয়োগ করেন ? বাদী বদি 'নৃতন ক্ষ্ক' এইরূপ অনাধারণ বা বিশেষ শব্দের হারাই তাহার বিশেষ অর্থ টি প্রকাশ করিতেন, তাহা হইলে ত প্রতিবাদী ঠিক্ বৃথিতে পারিতেন, ইচ্ছা করিলেও প্রেরাক্ত প্রকারে অর্থান্তর করনা করিতে পারিতেন না। স্মৃতরাং

এ ক্ষেত্রে প্রতিবাদী ছলকারীরই অপরাধ কেন ৮ ঐত্তপ বাকাবক্তা বাদীরই অপরাধ নয় কেন ৮ এ জন্ত ভাষাকার শেষে বলিয়াছেন, —"প্রাদিদ্ধণ্ড" ইন্ডাাদি। ভাষাকারের ঐ কথাগুলির তাৎপর্য্য এই বে, শব্দ ও অর্থের সমন্ধ লোক-প্রসিদ্ধ পদার্থ। যিনি উহা জানেন না, তিনি বিচারে অধিকারীই নহেন। দিনি লোক-প্রদিদ্ধ পদার্থেও অঞ্জ, তাহার সহিত কোন বিচারই হইতে পারে না। বাচক শব্দকে (অভিধীরতেহনেন এইরূপ বৃংপত্তিতে) অভিগান বলে। এবং ভাহার বাচ্য অর্থকে অভিধের বলে। এই শব্দের এই পদার্থ টি অথবা এই পদার্থগুলি অভিদের, এইরপ নিরম আছে। সকল অর্থ ই সকল শব্দের অভিধ্যে বা বাচ্য নছে। এই নিয়ম বিষয়ে বে নিরোগ অর্থাৎ এই শব্দের দারা এই অর্থ অথবা এই অর্থগুলি ব্রবিতে হইবে, এইরুপ বে সংহত, তাহাই শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ। এই সম্বেতকেই শব্দের শক্তি বলে। (ছিতীয়াধ্যায়ের প্রথমাহিকের শেবভাগ জাইবা)। এই সংকেতাতুসাঙেই শব্দগুলি অ অ বাত্য অর্থে পূর্বর হইতেই প্রযুক্ত হইরা আদিতেছে। এই সংকেতও দামাল্ল ও বিশেষ, এই ছাই প্রকার আছে। নানাৰ্থবোৰক সামাল শব্দ হইলে তাহার সংকেত সামাল। বিশিষ্টার্থ-বোৰক বিশেষ শব্দ হইলে তাহার সংকেত বিশেষ। এই সংকেতারুসারেই শব্দগুলি স্ব স্ব বাচ্য অর্থে স্কুচিরকাল হইতে প্রযুক্ত হইয়া আসিতেছে। অর্থবোধের জন্তাই এই শব্দ প্রয়োগ হইতেছে এবং অর্থবোধ প্রযুক্তই ব্যবহার চলিতেছে। স্থতরাং পূর্ম প্রয়োগ ও বৃদ্ধ-ব্যবহার প্রভৃতির হার। শব্দ ও অর্থের সংকেতরূপ সহত্র লোকপ্রাসিত্ব হইরা গিরাছে। কোন শব্দের কি ন্বর্গ, তাহা স্থির থাকাতেই লোকে দেই শদের বারা দেই অর্থের প্রকাশ করিতেছে এবং জন্ম লোকেও দেই শব্দ শুনির। দেই অর্গ বুঝিতেছে এবং দেই পদার্থের ব্যবহার করিতেছে। স্থতরাং বধন অর্থবোধের জন্তই শব্দ প্রবোগ হইতেছে, তখন এই শব্দ প্রবোগে সামর্থাবশত:ই সামান্ত শব্দের প্রয়োগ নিরম ইইরাছে। ত্রাক্ষণ শব্দ নিখিল ত্রাক্ষণের বাচক। ত্রাক্ষণ-সমষ্টিই ত্রাব্ধণ শব্দের অর্থ। ব্ৰাহ্মণকে ভৌজন করাও, এইরূপ বাকো ব্রাহ্মণ —এইরূপ সামান্ত শব্দের যে প্রব্যোগ হইরা আদি-তেছে, ঐ প্রয়োগ নিখিল ত্রাহ্মণ অর্থে ইইতেছে না, দামর্থ্যবশতঃ কতিপর ত্রাহ্মণ বা কোনও ত্রাহ্মণ অর্গেট হইতেছে। ব্রাহ্মণ শব্দের অর্থ যে ব্রাহ্মণ-সমষ্টি, তাহার অবরব অর্থাৎ কংশ বা ব্যক্তি ব্রান্মণেই ঐরপ সামায় ব্রান্ধণ শব্দের প্ররোগ হইতেছে; বিনি বোদ্ধা, তিনি দেখানে তাহাই বুকিয়া থাকেন। ভাষ্যকার সামর্থ্যবশতঃ সামান্ত শব্দের প্রয়োগ নিয়ম আছে বলিয়াছেন। এই সামর্থ্য কি, তাহা দেখাইতে হব। তাই শেবে বনিগ্নাছেন যে, বে অর্থে অর্থক্রিবার উপদেশ সম্ভব হয়, সামায় শব্দ সেই অর্থেই প্রব্রন্ত হয়। অর্থ বলিতে প্রবোজন, ক্রিয়া বলিতে নির্মাহ বা সম্পাদন। বস্ত্রমাত্রই কোন না কোন প্রব্রেজন নির্জাহ করে। এ অন্ত দার্শনিক ভাষায় বস্ত-মাত্রকেই বলা হয় –অর্থজিয়াকারী। ধাহা অর্থজিয়াকারী নহে, তাহা বস্তু নহে, তাহা অলীক। ঐ অর্থজিয়া বা কোন প্রয়োজন নির্মাহের জন্ত বে উপদেশ-বাকা বা প্রবর্তক বাকা, তাহাই অর্থজিয়া-চোদনা। আদ্ধণকে ভোজন করা ০, ছাগীকে প্রামে লইয়া যাও, ত্বত আহরণ কর ইত্যাদি বাক্যগুলি কোন প্রয়োজন নির্বাহের জন্ম উপদেশ-বাক্য বা প্রবর্তক বাক্য। সমস্ত ছাগী, সমস্ত দ্বত এবং 🛰 দ্মস্ত আন্ধানকে লক্ষা করিছা ঐরপ উপদেশ-বাকা সম্ভব হয় না। স্তরাং যে ছাগী, যে যত এবং যে ব্রাহ্মণ অর্থে ঐক্রপ উপদেশ-বাক্য সম্ভব হয় অর্থাৎ প্রয়োজন নির্মাহের জন্ম যে ছাণী প্রভৃতি তাংপর্য্যে এরণ উপদেশ-বাক্য প্রযুক্ত হইয়াছে, দেই ছানী প্রভৃতিই প্র্কোক্ত প্ররোগে অজা প্রভৃতি শব্দের দারা বুবিতে হল, বোদা ব্যক্তি তাহাই বুবিনা থাকেন। পূর্কোক্ত প্রয়োগে অজা প্রভৃতি শব্দের হারা ছানীবিশের প্রভৃতি বুরিবেও লক্ষণার আশ্রয় গ্রহণ করিতে হইবে না, ইহা ভাষ্যকারের কথার ধারা এখানে বুঝা নায় অর্থাৎ বক্তার তাৎপর্য্য বৃদ্ধিয়াই ঐরপ বিশেষ কর্থ বুঝা নায়। যেথানে যে অর্থে নামাত্র শব্দের সামর্থ্য আছে, তাহা বুঝিরাই বক্তার তাৎপর্য্য বুঝিতে হয়। সামান্ত শক্ষের ঘারা বিশেষ অর্থ বুঝিলে লক্ষণার আশ্রম করা হয়; কারণ, বিশেষ-রূপে বিশেষ অর্থে সামান্ত শব্দের শক্তি নাই, ইহা নব্য নৈয়ারিকগণের সমর্থিত সিদ্ধান্ত হইলেও বকার তাৎপর্য্য প্রহণ করিয়া সামান্তরূপে বিশেষ অর্থণ্ড বক্ষণা ব্যতিরেকে সামান্ত শব্দের ছারা হলধিশেষে বুঝা খান, ইহা নবা নৈয়ান্নিকও বলিয়া গিয়াছেন। পঞ্মুলী, সপ্তশতী ইত্যাদি প্রয়োগই ভাহার দৃষ্টান্ত। পঞ্মুলী বলিতে যে কোন পাঁচটি মূল বুঝার না, মূলপঞ্চকবিশেষই বুঝাইয়া থাকে। সপ্তশতী বলিতে বে কোন গ্রন্থের যে কোন হানের সাত শত প্লোক বুঝায় না, মার্কওের পুরাণের দেবী-মাহাত্মোর তদাদি তদন্ত সাত শত গ্লোকই বুকাইরা থাকে, স্তরাং এ দব স্থলে সামান্ত শব্দের বিশেষার্থ ই এহণ করিতে হয়। সব্য নৈয়ায়িক জগদীশ ওর্কালকার এখানে তাংপর্য্যানুসারেই বিশেষার্থ এহণের কথা বলিয়া গিয়াছেন । লক্ষণার আশ্রয় করিলে ঐ ছুই স্থলে বিশুসমান হইতে না পারার ঐকপ প্রারোগ হইতে পারে না। বিশুসমানে লাক্ষণিক অর্থের বোধ হয় না, এ জন্ত ত্রিকটু, সগুর্ষি প্রভৃতি প্রয়োগে লক্ষণার আশ্রম করিয়া কর্মধারর সমাসই হইয়া থাকে, ইহাই জগদীশ তকালভারের দিভাত। (শক্ষণতি-প্রকাশিকার বিওসমাদ-প্রকরণ এটব্য )। ফল কথা, ভাষ্যকারের কথার দারা বুকা বার বে, লক্ষণা ব্যতিরেকেও ব্রাদাণছকণে ব্রাহ্মণ শব্দের ছারা ব্রাহ্মণবিশেষ বুঝা বার। এইরূপ অভাক্ত সামাক্ত শব্দের ছারাও সামর্থাবশতঃ ঐরণ বুরা বার এবং বুঝিতে হয়। আখাণ শব্দ প্রভৃতি সামাত শব্দ হইলেও সর্বাত ভাষার অর্থমামান্তে প্রবৃত্তি হয় না। কামণ, অর্থসামাত্তে পূর্বেলিক্ত অর্থজিয়ার উপদেশ-বাক্য সম্ভব হয় না। অর্থক্রিয়ার জন্ত উপদেশ-বাকা বলিলে তাহার মধ্যে সামাত্র শব্দগুলি ব্যাসম্ভব ঐরপ বিশেষ আই बुबाहेर्टर। ध भगां छ शहा बना हरेन, जाहांत्र मून जां भगां धहे ता, भगां धनि मराका जानाराहरे भूका इहेर हो दाहे पर्व अगुरू इहेन्ना जानिए एक धनः वर्ण दायन वर्क नक अरमान हहेग আসিতেছে এবং শক্তের অর্থবোধ প্রযুক্তই ব্যবহার চলিতেছে। শক্তের মধ্যে বেগুলি সামাত শক্ত, ভাষার বেখানে যে অর্থ সম্ভব, সেই বিশেষ অর্থই সেখানে বুঝিতে হয়, সেইজ্রপ অর্থেই মেখানে তাহার প্রয়োগ হয়। নবক্ষল-এইটি দামাল শন্ধ। ইহার যে অর্থ দেখানে মন্তব, দেই অর্থ ই

<sup>&</sup>gt;। শৃষ্থ্ৰীআমে তুৰুলগঞ্জাৰনৈৰ মুলবিশেৰেৰু ভাৰণখাং ন তু বিশেৰজগোণালি ইত্যাদি।—( শ্ৰাচলিঅকাশিকা !)।

বুঝিতে হইবে। সামান্ত শক্ষের ভিন্ন ভিন্ন অর্থে ভিন্ন ভিন্ন সংক্ষেত থাকিলে দেশ, কাল, প্রকরণ, ওঁচিত্য প্রভৃতির দারা দেখানে কোন বিশেষ অংহি বুঝিতে হইবে। সংকেতামুদারে সামান্ত শব্দ প্রয়োগ করিলে তজ্জ্ঞ বাদী অপরাধী হইতে পারেন না। বাদী বিশেষ শব্দের ছারা বিশেষ অর্থ প্রকাশ করেন নাই, তিনি মানার্গ সামান্ত শব্দ প্রয়োগ করিয়াছেন,ইহা বাদীর অপরাধ বলা বার না। কারণ, বালী সংক্তোমুগারেই সামান্ত শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। সামান্ত শব্দে ঐক্লপ সংক্তে থাকে কেন ? এই বলিয়া সংকেতকে অপরাধী বলিতে পার, বল; কিন্তু বাদীকে অপরাধী বলিতে পার না। বারীকে এরপ সামান্ত শব্দ প্ররোগের জক্ত অপরাধী বলিলে, ছলকারী প্রতি-বাদীকেও ঐ ভাবে অপ্রাণী হইতে হইবে। কারণ, তাঁহার উচ্চারিত বাকাগুলির মধ্যেও সামান্ত শব্দ পাওৰা যাইবে অথবা যে কোনজপে তাঁথার কথাতেও কোনজপ ছল করা যাইবে; তিনি সংকেতামুসারেই শব্দ প্ররোগ করিয়াছেন, ইত্যাদি ববিয়া আর তখন নিজের নিরপরাধ্ব প্রতিপর করিতে পারিবেন না। স্তরাং ইহা অবশ্র বলিতে হইবে যে, বাদী সামান্ত শব্দ প্রবোগ করিলে ভাষার যে বিশেষ অর্গটি যেখানে উপপন্ন হয় না, দেই অর্গের কলনা করিলা বাদীর বাকোর প্রতিবেধ করা অযুক্ত, ঐরপ করিলে ভজ্জা ছলকারী প্রতিবাদীই অপরাধী। বাদীর ঐ স্থলে কোনই অপরাধ নাই। ছণকারী যদি বাদীর বাক্যার্গ বুজিরাও ছল করেন, তাহা হইলে উহা সভা ব্ৰিয়াও সত্য গোপন, অথবা কণ্টতামূলক সত্যে। অপলাপ। আর বদি বাদীর বাক্যার্থ না বুক্তিয়া ছল করা হয়, তাহা হইলে ছলকারীর অজ্ঞতারপ লোগ অপরিহার্যা। পরন্ত বালীর বাক্যার্থ বুঝিতে না পারিলে বাদীর নিকটে প্রশ্ন করিয়া তাহা বুঝা উচিত। ছলকারী বুঝিতে পারেন নাই এবং প্রশ্ন করিয়া ও বুরিয়া লন নাই, এই লেত্রে বাদীর অপরাধ কি ? কলকথা, যে ভাবেই ছল করা হউক, সেখানে ছলকারী প্রতিবাদীই অপরাধী, বাদীর ঐ হলে কোনই অপরাধ নাই।

এই শব্দ এই অর্থের বাচক আগবা এই অর্থ এই শব্দের বাচ্য, এইরূপ সংক্রেত ভির ন্তারমতে শব্দ ও অর্থের কোন সথক স্বীকৃত হর নাই। ভাষ্যকার এখানে শব্দ-সংক্রেতের কথা বাহা বিশিয়াছেন, ভাহাতে "নবক্ষণ" বাক্যরূপ শব্দেরও সংক্রেত ভিনি স্বীকার করিতেন, ইহা মনে আসে। পরবর্তী নব্য নৈয়ারিকগণ বাক্যে শক্তি স্বীকার না করিলেও প্রাচীন নৈয়ারিকগণ ভাহা স্বীকার করিতেন, ইহা বৃদ্ধিবার হেতৃ পাওয়া বায়। যথাস্থানে এ ক্রবার আলোচনা পাওয়া যাইবে। (বিভীয়াব্যারের প্রথমাহ্নিকের শেষভাগ ও বিভীয় আহ্নিকের শেষভাগ ক্রইব্য)।

প্রচলিত ভাষ্যপুত্তকগুলিতে 'অর্থজিশ্বাদেশনা' এইরূপ পাঠ আছে। দেশনা বলিতেও উপদেশ-বাক্য' বুঝা বায়। তাংশ্র্যাটীকাকার 'মর্গজিগ্রাচোদনা' এইরূপ পাঠ উন্ধৃত করার উহাই প্রকৃত পাঠ বলিয়া গৃহীত হইয়াছে। কর্মপ্রবর্তক বাক্যকে প্রাচীনগণ 'চোদনা' বলিয়াছেন'। শবর স্বামীর চোদনা শব্দের ব্যাথাার' ভট্ট কুমারিল শক্ষমাত্রই চোদনা শব্দের গ্লোগার্গ,ইহা বলিয়াছেন ৪১২৪

 <sup>।</sup> तन्त्रां त्वाक्ताकालाः त्वानद्रवाञ्चाः । हेळावि (त्वाक्षिकविवद्रवे )।

২। চোৰনেতি জিলাবাং অং উৰং বচনমাতঃ। (প্ৰবভাৱা ) ২ পুৱে।

<sup>।</sup> চোৰনেভাৱনীকাত শব্দমাত্ৰবিংক্ষা। ইতাাৰি।—দীমাংসাৰিভীবস্তভাৰাবাৰ্টিকের গ লোগ।

# সূত্র। সম্ভবতোইর্থস্থাতিসামান্যযোগাদসমূতার্থ-কম্পনা সামান্যচ্ছলম্ ॥১৩॥৫৪॥

অনুবাদ। সম্ভাবাদান পদার্থের অর্থাৎ ইহা হইতে পারে, ইহা সম্ভব, এইরূপ তাৎপর্য্যে কথিত পদার্থের অতি সামাত ধর্ম্মের যোগবশতঃ অর্থাৎ যে সামাত ধর্ম্মিট ঐ সম্ভাবাদান পদার্থকে অতিক্রম করিয়া অত্যত্রও থাকে, সেইরূপ সামাত ধর্ম্মের সম্বন্ধবশতঃ অসম্ভব অর্থের যে কল্লনা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রকার সামাত ধর্মাটিতে যে পদার্থ অসম্ভব, বক্তা যাহা বলেনও নাই, সেই পদার্থের যে আরোপ, ফলিতার্থ এই যে, ঐরূপ অসম্ভব পদার্থের কল্পনার দারা যে বাক্যব্যাঘাত বা প্রতিষেধ, তাহা সামাত্রহল।

ভাষা। 'অহো খঅসোঁ ত্রাহ্মণো বিদ্যাচরণসম্পন্ন' ইত্যুক্তে কশ্চিদাহ 'সম্ভবতি ত্রাহ্মণে বিদ্যাচরণসম্প'দিতি। অস্তা বচনস্তা বিঘাতোহর্থবিকলো-পপজ্যাহসভূতার্থকল্পনয়া জিন্নতে। যদি ত্রাহ্মণে বিদ্যাচরণসম্পৎ সম্ভবতি ত্রাত্যেহপি সম্ভবেৎ, ত্রাত্যোহপি ত্রাহ্মণঃ সোহপাস্তা বিদ্যাচরণসম্পন্ন ইতি। যদ্বিবক্ষিত্যর্থমাথোতি চাত্যেতি চ তদতিসামান্তম্। যথা ত্রাহ্মণত্বং বিদ্যাচরণসম্পদং কচিদাথোতি কচিদত্যেতি। সামান্তনিমিত্তং ছলং সামান্তাহ্লমিতি।

অনুবাদ। আহা, এই ব্রাক্ষণ বিদ্যাচরণসম্পন্ন, এই কথা (কেছ) বলিলে কেহ অর্থাৎ দ্বিভায় কোনও ব্যক্তি বলিলেন,—ব্রাক্ষণে বিদ্যাচরণসম্পৎ সম্বন। (এখানে) অসম্ভূত অর্থের কল্পনারূপ অর্থবিকল্লোপপত্তির দ্বারা অর্থাৎ (ছলের সামান্ত লক্ষণসূত্রোক্ত) বাদীর অভিপ্রেত অর্থের বিরুদ্ধার্থ কল্পনারূপ উপপত্তির দ্বারা এই বাক্যের অর্থাৎ পূর্বেনাক্ত দ্বিতীয়বাদীর বাক্যের বিঘাত (ছলকারী কোন তৃতীয় ব্যক্তি) করে। (সে কিরুপে, তাহা বলিতেছেন)। যদি ব্রাক্ষণ হইলেই বিদ্যাচরণসম্পৎ সম্বন হয়, ব্রাত্য ব্রাক্ষণেও অর্থাৎ ধাহার উপনয়নের কাল গিয়াছে, তবুও উপনয়ন হয় নাই, বেদাধায়ন হয় নাই, এমন ব্রাক্ষণেও সম্ভব হউক 
থ বিশদার্থ এই বে, ব্রাত্য ব্রাক্ষণেও করে, তাহা ব্যক্ষণের হউন 
থ যাহা বিবক্ষিত পদার্থকে প্রাপ্ত হয় এবং অতিক্রমণ্ড করে, তাহা অর্থাৎ সেই ধর্মকে অতিসামান্ত বলে। বেমন ব্যক্ষণের বিদ্যাচরণসম্পৎকে কোন হলে (বিদ্যান ব্রাক্ষণে) প্রাপ্ত হয়,

কোনও স্থলে ( ব্রান্ত্য প্রভৃতি ব্রাক্ষণে ) অতিক্রম করে, ( অর্থাৎ প্রকৃত স্থলে ব্রাক্ষণর ধর্মই বিনাচরণসম্পদের অতি সামান্য ধর্মা, উহা বক্তা বিদ্যাচরণসম্পদের হেতুরপে বলেন নাই এবং উহাতে বিদ্যাচরণসম্পদের হেতুর সম্ভবও নহে, কিন্তু ছলকারী ঐ ব্রাক্ষণরে বিদ্যাচরণসম্পদের হেতুর কল্পনা করিয়া পূর্বেবাক্ত প্রকার ব্যাভিচার প্রদর্শন করিয়াছেন। ব্রাক্ষণহ ব্রান্ত্য ব্রাক্ষণেও আছে, সেখানে বিন্যাচরণসম্পদ্ নাই, সূত্রাং ব্রাক্ষণর বিদ্যাচরণসম্পদের হেতু হইতে পারে না, ইহাই ছলকারীর বক্তব্য )। সামান্যনিমিত্তক অর্বাৎ পূর্বেবাক্ত প্রকার সামান্য ধর্মনিমিত্তক ছল ( এ জন্য ) সামান্য ছল, অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রকার সামান্য ধর্মনিমিত্তক ছল বলিয়াই ইহার নাম সামান্যছল।

টিল্লনী। বাক্ছণের লক্ষণ বলিয়া মহর্ষি এই স্থাতের দারা ক্রমপ্রাপ্ত সামারছণের লক্ষণ ব নিরাছেন। সামাক্তছল পূর্ব্বোক্ত ধাক্ছনের ভাষ শব্দের অগন্তির কল্লনা করিয়া হয় না। দামাঞ্চধর্ম-নিমিত্রক ছল বলিয়াই ইহার নাম দামাঞ্ছল। দামাভ ধর্ম বলিতে যে কোনরূপ সামান্ত ধর্ম এখানে বুঝিতে ইইবে না। এই জন্ত স্ত্রে মহর্ষি বলিগ্লাছেন, —'অতিগামান্তবোগাং।' ভাষাকার বলিয়াছেন বে, বে দর্ঘটি ব জার বিবন্ধিত অর্থকে প্রাপ্ত হয় এবং তাহাকে অভিক্রমণ্ড করে, এমন ধর্মই সূত্রোক অভিসামার ধর্ম। মেমন কোন ব্যক্তি কোন একজন বেদাধান্তন-শীল বিহান গ্রাহ্মণকে দেখিরা বলিকেন, এই গ্রাহ্মণ বিদ্যান্তরণসম্পায়। বেদবিলার অধ্যয়নাদি-রূপ আচরণই ব্রান্ধণের দম্পথ। উপনিবং ঐরূপ গ্রান্ধণকে 'অনুচান' বলিয়াছেন। পূর্বেরাক্ত বিদ্যাচরণদশ্পথ দকল ত্রাহ্মণেই থাকে না। বিনি উপনীত হইয়া বেদবিদারে অধ্যয়নাদি করিরাছেন অর্থবা করিতেছেন, তাঁহাতেই ঐ দম্পৎ থাকে। শিশু ব্রাহ্মণ অর্থবা রাস্তা ব্রাহ্মণও ব্ৰাহ্মণসন্তান বনিয়া ব্ৰাহ্মণ। দেহগত ব্ৰাহ্মণৰ জাতি তাহাদিগেরও আছে, কিন্তু ঐ দকল ব্রাদ্ধণে বিদ্যাচরণসম্পৎ নাই। ঐ সকল ব্রাদ্ধণে বিদ্যাচরণসম্পৎ সম্ভবই নহে। পূর্বেনিক্ত প্রকার বাধ্বণ-বিশেষেই ইহা সম্ভব। স্থতগ্রং পূর্বোক্ত বাকাশ্বনে বান্ধণবিশেষের বিদ্যাচরণ-সম্পত্তিই হুত্যোক্ত 'সম্ভবং' পদাৰ্থ এবং উহাই পূৰ্ব্যবক্ৰার বিবন্দিত এবং পূৰ্ব্যবক্ৰার ঐ বাক্যটি প্রশংসার্গ। ঐ বাক্য প্রবণ করিবা বিভাষ কোন ব্যক্তি ব্রাহ্মণছের প্রশংসার জন্ম ঐ বাক্ষার সমর্থন করিলা বলিলেন—প্রাক্ষণে বিদ্যাচরণদল্পথ সম্ভব। অর্থাথ ইনি ।খন প্রাক্ষণ, তথন ইহার বিদ্যাচরণসম্পথ থাকাই সম্ভব। এই বাকোর খারা ত্রাহ্মণত্বকে বিদাচরণ-সম্পদের হেতু বলা अवीर ब्रांचन इंट्रेल्डे जिनि दिनाजितनमध्यत्र इंट्रेट्न, ईहा वना विधीत वकात जिल्हा नहरू, বিতীয় বক্তা তাহা বলেন নাই। কিন্তু ঐ হলে তৃতীয় কোন বক্তা বিতীয় বক্তার তাৎপর্য্য বুঝিরাই হউক আর না বুঝিরাই হউক, বাল্পবকে বিদ্যাচরণদশদের হেতুরূপে ধরিয়া দোষপ্রদর্শন করিলেন, – ধনি আলগ হইলেই বিন্যাচরণসম্পত্ন হয়, তাহা ইইলে আতা আন্দণ্ড বিন্যাচরণদম্পর হউক ? ভতীয় বক্তার কথা এই যে, আন্দর্গরকে বিদ্যাচরণ-সম্পদের হেতু বিলয়ছ, তাহা বলিতে পার না। ব্রাত্য ব্রাহ্মণেও ব্রাহ্মণত্ব আছে, কিন্তু দেখানে বিদ্যাচরণ-দম্পত্তি নাই, ত্তরাং ব্রাহ্মণত্ব জাতি বিদ্যাচরণদম্পদের ব্যতিচারী, বলিয়া উহা তাহার সাধন হয় না। এখানে ব্রাহ্মণত্ব ধর্মটি বিদ্যাচরণদম্পৎকে প্রাপ্ত হয় এবং অতিক্রমণ্ড করে অর্থাৎ বিদ্যাচরণদম্পন্ত প্রাহ্মণত্ব ব্যাহ্মণত্ব থাকে, এ জন্ত উহা বক্তার বিব্রাহ্মত এবং সম্ভবপনার্থ যে বিদ্যাচরণদম্পন্ত, তাহার পক্ষে অতি সামান্ত ধর্ম। ব্রাত্য ব্রাহ্মণে উহার বোগ বা সংক্ষ থাকাতে তৃতীর বক্তা অসম্ভব অর্থ করনা করিয়া দোর প্রদর্শন করিয়াছেন, এ জন্ত তৃতীয় বক্তার ঐ দোহ প্রদর্শন নামান্তহল ইইয়াছে। ব্রাহ্মণত্ব বর্ম্বে বিদ্যাচরণ-দম্পদের হেতৃত্ব অসম্ভত পদার্থ, অর্থাৎ উহা সম্ভব নহে। তৃতীয় বক্তা ঐ অসম্ভব হেতৃত্বের করনা বা আরোপ করিয়া ব্রাত্য ব্রাহ্মণত্ব করেনা বা আরোপ করিয়া ব্রাত্য ব্রাহ্মণত্ব করিয়াছেন।

800

ভাষা। অস্য চ প্রত্যবস্থানং। অবিবক্ষিতহেত্কস্য বিষয়াকুবাদঃ,
প্রশংসার্থভাদ্বাক্যস্য, তদ্রোসভূতার্থকল্পনাকুপপত্তিঃ যথাসন্তবন্তাব্যিন্
ক্ষেত্রে শালয় ইতি। অনিরাক্ত্যবিবক্ষিত্রক বীজজন্ম, প্রয়ন্তিবিষয়ন্ত ক্ষেত্রং প্রশাসতে। সোহয়ং ক্ষেত্রাকুবাদো নাম্মিন্ শালয়ো বিধীয়ন্ত ইতি। বীজাত্র শালিনির্ক্তিঃ সতী ন বিবক্ষিতা। এবং সন্তবতি ত্রাহ্মণে বিদ্যা-চর্ণসম্পদিতি, সম্পদ্ধিরো ত্রাহ্মণত্বং ন সম্পদ্ধেতৃং, ন চাত্র হেতুর্কি-বক্ষিতঃ,—বিষয়াকুবাদন্ত্রং, প্রশংসার্থত্বাদ্বাক্যস্য। সতি ত্রাহ্মণত্বে সম্পদ্ধেতৃঃ সমর্থ ইতি। বিষয়ক্ষ প্রশংসতাবাক্যেন যথাহেতৃতঃ ফল-নির্ম্বিন প্রত্যাধ্যায়তে, তদেবং সতি ব্যাবিষ্যাত্রাহ্মত্বার্থকল্পন্যা নোপপদ্যত ইতি।

অনুবাদ। এই সামান্ত ছলেরও প্রত্যবস্থান অর্থাৎ সমাধান বা উত্তর (বলিতেছি)। বিনি হেতুবিবন্ধা করেন নাই অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত স্থলে প্রাক্ষণককে বিদ্যাচরণদন্দন্দের হেতু বলা বাঁহার উদ্দেশ্য নহে, তাহা বলেন নাই, দেই বিতীয় বক্তার (ঐ বাক্যটি) বিষয়ের অনুবাদ। কারণ, (ঐ) বাক্যটি প্রশংসার্থ, অর্থাৎ প্রাক্ষণকের প্রশংসার জন্মই বিতীয় বক্তা ঐরপ বাক্য বলিয়াছেন। স্কুতরাং এই স্থলে অসম্ভব পদার্থের কল্পনার দারা (দ্বিতীয় বক্তার সেই বাক্যের বাাঘাতের) উপপত্তি হয় না। [একটি দৃক্টান্তের উল্লেখপূর্বেক পূর্বেবাক্ত ভাষ্যের বিশাদার্থ বর্ণন করিতেছেন]। যেমন এই ক্ষেত্রে শালি (কলম প্রভৃতি ধান্যবিশেষ) সম্ভব। (এই বাক্যের দারা) বাজ হইতে শালির উৎপত্তি নিরাকৃত হয় নাই, বিবক্ষিত্ত হয় নাই,

অর্থাৎ বিনি ঐরপ কথা বলেন, তিনি এই ক্ষেত্রে বীজরোপণ না করিলেও শালি জন্মে, ইহা বলেন না এবং বীজাদি কারণের দ্বারা এই ক্ষেত্রে শালি জন্মে, এইরূপ কথাও তিনি বলেন না, ঐরপ বলা সেখানে তাঁহার উদ্দেশ্য নহে, কিন্তু প্রবৃত্তির বিষয় ক্ষেত্র ঐ বাক্যের দ্বারা প্রশংসিত হয়, অর্থাৎ ঐ স্থলে কেবল ক্ষেত্রকে প্রশংসা করাই বক্তার উদ্দেশ্য। বিশদার্থ এই বে, সেই এইটি (পূর্বেলিক্ত বাক্যটি) ক্ষেত্রের অমুবান। এই বাক্যে (ক্ষেত্রে) শালি বিহিত হয় না অর্থাৎ ঐ বাক্যেব দ্বারা বক্তা বীজ ব্যতীতও সেই ক্ষেত্রে শালির বিধান করেন না এবং বীজ হইতে শালির যে উৎপত্তি হয়, তাহাও ( ঐ কক্তার ) বিবক্ষিত নহে, অর্থাৎ বীজ রোপণ করিলে সেই ক্ষেত্রে শালি জন্মে, ইহা বলাও তাঁহার উদ্দেশ্য নহে।

এইরপ প্রাক্ষণে বিদ্যাচরণসম্পৎ সম্ভব, এই স্থলে প্রাক্ষণৰ বিদ্যাচরণসম্পদের বিষয়', বিদ্যাচরণসম্পদের হেতু নহে, এই বাক্যে হেতু বিবক্ষিতও নহে, অর্গাৎ প্রাক্ষণথকে বিদ্যাচরণসম্পদের হেতু বলা বক্তার উদ্দেশ্যও নহে, বক্তা তাহা বলেনও নাই, কিন্তু এই বাক্যাটি বিষয়ের অনুবাদ; কারণ, বাক্যাটি প্রশংসার্থ।

ি বাহ্মণররূপ বিষয়ের প্রকৃতস্থলে প্রশংসা কি, তাহা বলিতেছেন ]। ত্রাহ্মণর থাকিলে বিদ্যাচরণসম্পদের হেতৃ (অধ্যয়ন, ব্রহ্মচর্য্যাদি) সমর্থ হয় অর্থাৎ বিদ্যাচরণসম্পদ্ জন্মাইতে সামর্থ্যশালা হয়। বিষয়ের প্রশংসাকারী বাক্যের দারা যথাহেতৃ হইতে ফলের উৎপত্তি নিষেধ করা হয় না, (অর্থাৎ যে প্রকার হেতৃর দ্বারাই যে ফল জন্মে, সেই প্রকার হেতৃর দ্বারাই সেই ফল জন্মিবে। অধ্যয়ন প্রভৃতি বিদ্যাচরণসম্পদের বেগুলি হেতৃ, তদ্গুতীত ত্রাহ্মণও বিদ্যাচরণসম্পদ্ম হইতে পারেন না। কেহ কোন বাক্যের দ্বাংগ ত্রাহ্মণত্বের প্রশংসা করিলে তাহাতে ত্রাহ্মণহই বিদ্যাচরণসম্পদের হেতু, ত্রাহ্মণের বিদ্যাচরণসম্পদ্ম হইতে অধ্যয়নাদি কারণ আবশুক নাই, এ কথা বলা হয় না। কেবল ত্রাহ্মণত্বের প্রশংসা করাই হয়)। স্নতরাং এইরূপ হইলে অসম্ভব পদার্থের অর্থাৎ ত্রাহ্মণহ জ্বাতিতে বিদ্যাচরণসম্পদের হেতৃহ যাহা অসম্ভব, যাহা ঐ স্থলে দ্বিতীয় বক্তার বিবক্ষিতেও নহে, তাহার কয়নার অর্থাৎ আরোপের দ্বারা (দ্বিতীয় বক্তার বিবক্ষিতও নহে, তাহার কয়নার অর্থাৎ আরোপের দ্বারা (দ্বিতীয় বক্তার) বাকাব্যাঘাত উপপন্ন হয় না।

১। বিষয় শংকর দেশ কর্ম অভিযানে পাওয়া গায়। এ লক্ত হান বা আবার ব্রাইতেক প্রাচীনপথ বিষয় শংকর প্রয়োগ করিতেন। প্রাক্ষাই বিলাচভংগত বিষয়, এই কথা বলিলে বিলাচভংগর ছান কুলা ঘাইতে পায়ে। প্রাক্ষাই রাজ্যতে বিলাচভংগর ছান, ইহাই ঐ কথার ভাগগর্গ। প্রাক্ষাই রাজ্যতে বিলাচনগের বিষয় বা ছান করিছাছে, ভাই রাজ্যতকে বিষয় বলা হইছাছে।

টিপ্লনী। ভাষাকার মহর্ষিপ্রোক্ত সামান্ত ছলের স্বরূপ ব্যাখ্যা করিবা শেষে তাহারও স্মাণান বা প্রত্যুত্তর প্রকাশ করিয়াছেন। সেই স্মাধানের তাৎপর্য্য এই যে, প্রথম বক্তা তালগুবিশেবের প্রশংসার জন্ত যে বাক্য বলিয়াছেন, বিতীয় বক্তা দেই বাক্যের অনুযোদন করিতে প্রাহ্মণতের প্রশংসাই করিয়াছেন। ব্রাহ্মণত্ব বিন্যাচরণসম্পদের হেতু, ইহা তিনি বলেন নাই। স্থতরাং ভূতীয় বজা ব্রাহ্মণাহকে বিদ্যান্তরণাকস্পাদের হেতু বলিয়া কলনা ক্রিয়া দোব প্রদর্শন করিলে তাহাতে বাদীর অভিপ্রেত অর্গে কোন দোষ না হওয়ায় উহা অসহতর ' বিতীয় বক্তা যদি ব্রাদ্মণত্বকে বিদ্যাচরণদম্পবের হেডু বলিডেন, তাহা হইলে অবগ্র তৃতীয় বক্তার প্রদর্শিত পূর্ব্বোক্ত প্রকার দোষ হইত। কির বিতীর বজার তাহা বলা উদ্দেশ্য নহে; রাহ্মণছের প্রশংসা করাই তাঁহার উদ্বেশ্য। ত্রাহ্মণত্ব থাকিলে তিনি বেদবিদাার অধিকারী এবং যে কর্মান্সলে ত্রাহ্মণত্ব লাভ হয়, সেই কর্ম্মল ব্রাহ্মণকে বিদ্যার আচরণে প্রাকৃত করে এবং ব্রাহ্মণ হইলেই তিনি শাস্ত্রামুদারে বিশ্বার আচরণ করিতে বাধা, ত্রাঞ্চনের চিরাচরিত আচারও ঐরপ, স্কুতরাং বাহ্মণে বিদ্যাচরণ-দৃষ্পদ সম্ভব, এইরপ তাংপর্য্যে যাহা বলা হয়, তাহাতে রাশ্বনবই বিদ্যাচরণদম্পদের কারণ, व्यासनामि ना कदिला अञ्चल विमान्द्रथमण्यत रहेश थारकन, हेश वना इस ना। व्यथसमामि বাতীত ব্ৰাহ্মণ্ড বিদ্যাচরণদশ্যম হইতে পারেন না। বিদ্যাচরণ-বর্জ্জিত ব্রাহ্মণ্ড চিরকলেই আছেন। অতিবংহিতার দশবিধ ব্রাহ্মণের উলেখ দেখা ধার। দর্মবিধ ব্রাহ্মণেরই দেহগত ব্রাহ্মণত্ব জাতি আছে, কিন্তু অধ্যৱনাদি কারণের অভাবে বিদ্যাচরণদম্পত্তি সকল ব্রাহ্মণের নাই, তাহা থাকিতেই পাবে না। পুর্ন্ধোক্ত স্থলে দ্বিতীয় বক্তা ত্রান্ধণস্বকেই ঐ বিদ্যাচরণসম্পত্তির া কারণ বলেন নাই। তিনি বিদ্যাচরণ্যস্পতি লাভে অধ্যয়নাদি কারণের অপলাপ করিয়া, বেছেডু ইনি গ্রাহ্মণ, অতথ্য অবশুই ইনি বিদ্যাত্রণণশ্পর, ইহা বলেন নাই, তিনি ব্রাহ্মণত্ত্বের প্রশংসা করিরাছেন। পূর্বাবক্তা বে আন্ধণত্বের উরেখ করিরাছেন, বিতীয় বক্তা ভাহার প্রশংসার জন্ত নেই প্রাক্ষণত্বের প্রক্রেথ করিয়া উহার অনুবাদ করিয়াছেন। বিতীয় বক্তার বাকাটি প্রাক্ষণত্বের প্রশংসার্থ, এ জন্ম উহা ব্রাহ্মণস্করণ বিষয়ের অনুবাদ। সপ্রয়োজন পুনক্তিকে অনুবাদ বলে। যেমন কোন ব্যক্তি বলি বলেন - এই কেত্ৰে শালি উৎপাদন কৰিবে; তথন ছিতীয় ৰক্তা বলি বলেন বে, এই ক্ষেত্রে শালি সম্ভব, তাগ হইলে দেই কেত্রে বীজাদি কারণ বাতীতই শালি উৎপন্ন হয়, এ কৰা বলা হয় না। বীঞাদি কারণের হারা শালি উৎপর হয়, ইহা বলাও ঠাহার উদ্দেশ্র নহে; ক্ষেত্রের প্রশংসাই তাহার উক্তের। এই কেত্রে শালি সম্ভব অর্থাৎ এই ক্ষেত্র শালি অস্মের উপযুক্ত কেন্দ্র, এইমান্ত বলাই ভাষার উদ্বেশ্ব। ভাষার ঐ বাকাটি প্রবৃত্তির বিষয় ক্ষেত্রের অনুবাদ। ঐ বাকো শালি বিহিত হর নাই, মৃত াং উহা বিধারক বাকা নহে। পুর্বের কোন বক্তা সেই ক্ষেত্রে শালি বিধারক বাকা প্রাঞ্জাগ করিয়াছেন, দ্বিতীয় বক্তা পূর্ধবাদীঃ উক্ত ক্ষেত্রের প্রশংসার্থ দেই ফেত্রের অনুবাদ করিয়াছেন। ভাষ্যমার এই দুষ্টান্ত প্রদর্শন পূর্মক ব লরাছেন যে, এইরপ বান্ধণে বিদ্যাচরণসম্পৎ গল্পব; এই বাকা ও বান্ধণছরপ বিবরের অনুবাদ বান্ধণৰ বিদ্যাচরণসম্পদের বিষয়, কিন্তু হেতু নহে; হেতু বলা বক্তার উদ্দেশ্রও নহে। ব্রাহ্মণয থাকিলে বিদ্যাচরণদশ্পতির হেতুগুলি দমর্গ হয়, তাই ব্রাহ্মণক বিদ্যাচরণদশ্পদের বিষয়। বিষয় শব্দের দারা ভাষ্যকার এখানে বাহা থাকিলে অর্থাৎ বাহার আধারে প্রকৃত-কার্য্যের কারণগুলি দমর্থ বা দামর্থ্যশালী অর্থাৎ দকল হয়, তাহাই প্রকাশ করিয়াছেন। ঐরপ বিষয় গদার্থ প্রকৃত কার্য্যে হেতু নহে, ইহাই ভাষ্যকারের কথা। পুর্ক্ষোক্ত প্রকার দামান্ত ছল অনেক দমনেই হইয়া থাকে। বক্তার তাৎপর্য্য না বৃত্তিয়া ঐরপ প্রতিবাদ হয় এবং ভাষ্যোক্তরূপে আবার তাহার প্রতিবাদ হয়। লৌকিক বিষয়েও যে কত বাদ-প্রতিবাদ ও ভাবে হইতেছে, তাহা চিস্তাশীল চিম্বা

# সূত্র। ধর্মবিকপেনির্দ্দেশেইর্থসদ্ভাব-প্রতিষেধ উপচারচ্ছলম্ ॥১৪॥৫৫॥

অমুবাদ। ধর্মাবিকল্লের নির্দেশ হইলে অর্থাৎ শব্দের ধর্ম্ম যে যথার্থ প্রয়োগ, তাহার যে বিকল্প অর্থাৎ যে শব্দের যে অর্থ মৃথ্য, তাহা হইতে ভিলার্থে প্রয়োগ, তাহার নির্দেশ হইলে, ফলিতার্থ এই যে, লাক্ষণিক বা গৌণ অর্থে শব্দ প্রয়োগ করিলে, অর্থসদ্ভাবের দারা যে প্রতিবেধ, অর্থাৎ মুখ্যার্থ অবলম্বন করিয়া যে দোব প্রদর্শন, তাহা উপচারছল।

ভাষা। অভিধানতা ধর্মো যথার্থপ্রয়োগঃ। ধর্মবিকল্লোহতাত্ত দৃষ্ঠতাতত্ত্ব প্রয়োগঃ। তত্ত্ব নির্দেশে ধর্মবিকল্পনির্দেশে। যথা—মঞাঃ
কোশন্তীতি অর্থদদ্ভাবেন প্রতিষেধঃ, মঞ্চন্থাঃ পুরুষাঃ কোশন্তি।
কা পুনরত্রার্থবিকল্লোপপতিঃ 
 অতথা প্রযুক্ততাত্তথাহর্থকলনং, ভক্তাা
প্রয়োগে প্রাধাত্তেন কল্লনং। উপচারবিষয়ঃ ছলমুপচারছলং। উপচারো
নীতার্থঃ, সহচরণাদিনিমিত্তেনাতদ্ভাবে তহদভিধানমুপচার ইতি।

অমুবাদ। অভিধানের অর্থাৎ শব্দের ধর্মা বথার্থ প্রয়োগ। ধর্ম্মের বিকর বলিতে (এখানে) অন্য অর্থে দৃষ্ট শব্দের অন্য অর্থে প্রয়োগ, অর্থাৎ বে শব্দের যে অর্থে সামান্যতঃ প্রয়োগ দেখা যায়, কোন বিশেষবশতঃ তাহা হইতে ভিন্ন অর্থে প্রয়োগই এই সূত্রোক্ত ধর্ম্মবিকর। তাহার নির্দেশে (এই অর্থে সূত্রে বলা হইয়াছে) ধর্ম্মবিকর-নির্দেশে। (উদাহরণ) বেমন মঞ্চগণ রোদন করিতেছে, এই বলে অর্থাৎ কেহ ঐ বাক্য বলিলে অর্থসদ্ভাবের দারা অর্থাৎ মঞ্চ শব্দের সদর্থ বা মুখ্য অর্থ অবলম্বন করিয়ো নিষেধ করা হয়। (সে কিরুপ, তাহা বলিতেছেন) সক্ষেত্তিত পুরুষগণ রোদন করিতেছে, কিন্তু মঞ্চ (কাষ্টের আসনবিশেষ) রোদন

করিতেছে না। ( প্রশ্ন ) এই স্থলে অর্থবিকল্পরূপ উপপত্তি কি ? অর্থাৎ ছলের দামান্ত লক্ষণে যে অর্থ-বিকল্পরূপ উপপত্তি বলা হইয়াছে, যাহা ছল মাত্রেই আবশ্যক, তাহা পূর্বেলক্ত উদাহরণে কি আছে ? (উত্তর) অন্যপ্রকারে প্রযুক্ত শব্দের অন্য প্রকার অর্থকল্পনা। বিশদার্থ এই বে, লক্ষণার দ্বারা প্রয়োগ হইলে প্রধানের দারা অর্থাৎ শক্তির দারা কল্লনা ( অর্থান্তর কল্পনা )। অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত স্থলে মঞ্চন্থিত পুরুষ বুরাইতে মঞ্চ শব্দের লাক্ষণিক প্রয়োগ হইয়াছে, কিন্তু ছলকারী প্রতিবাদী মঞ্চ শব্দের মুখ্য অর্থ যে মঞ্চ, তাহা অবলম্বন করিয়া নিষেধ করিয়াছেন যে, মঞ্চ রোদন করিতেছে না, মঞ্চন্থ পুরুষগণই রোদন করিতেছে। তাহা হইলে মঞ্চ-শব্দের অর্থ বিকল্প বা অর্থান্তর কল্পনা-রূপ উপপত্তিব দ্বারাই এখানে চল হইয়াছে। উপচার-বিষয়ক ছল —উপচার-ছল। অর্থাৎ লাক্ষণিক বা গোণ প্রয়োগরূপ উপচারকে বিষয় করিয়া ( আশ্রয় করিয়া ) পর্নেবাক্ত প্রকার ছল করা হয় : এ জন্য ইহার নাম উপচারছল। উপচার 'নীতার্থ', অর্থাৎ সাহচর্য্য প্রভৃতি কোন নিমিত্ত কর্তুক যেখানে কোন শব্দ মুখ্য অর্থ হইতে ভিন্ন অর্থ প্রাপিত হয়, তাহাই উপচার। তদভাব না থাকিলেও সাহচর্য্য প্রভৃতি (কোন) নিমিত্তবশতঃ তত্বৎকণন উপচার। ( অর্থাৎ যে অর্থে যে শব্দের বাচ্যতা নাই, সাহচর্য্য প্রভৃতি কোন নিমিত্তবশতঃ সেই শব্দের দারা সেই অর্থের কথনই উপচার, ইছা মহর্ষি গোতম নিজেই বলিয়াছেন )।

টিগ্ননী। স্ব্যে প্রথমেই বে ধর্ম শন্ধটি আছে, উহার হারা শন্ধের ধর্মই মহর্ষির বিবন্ধিত।
নাহার হারা কোন অর্থ অভিহিত হয়, এই বৃংপত্তির হারা ভাব্যের-প্রথমে 'অভিযান' বলিতে
শন্ধ বৃধিতে হইবে। নে শন্ধটি যে অর্থে সামান্ততঃ প্রযুক্ত হইরা আসিতেছে, সেই শন্ধের সেই
অর্থে প্রয়োগই তাহার ম্থার্থ প্রয়োগ, উহা শন্ধের ধর্মা। বেমন জল শন্ধের জল অর্থে প্রয়োগ,
মঞ্চ শন্ধের কার্ন্ত-নির্মিত আসনবিশেষ অর্থে প্রয়োগ, এইগুলি শন্ধের ম্থার্থ প্রয়োগ। শন্ধের
ম্থার্থ হইতে অক্ত অর্থে প্রয়োগই এখানে ভাষ্যকারের মতে ধর্মাবিকর। বেমন মঞ্চ শন্ধের
'মঞ্চাহিত পুরুষ' অর্থে প্রয়োগ। উহা মঞ্চ শন্ধের মুখ্যার্থ নহে; উহাকে বলে লাক্ষণিক অর্থ।

বু অর্থেও মঞ্চ শন্ধের প্রয়োগ হইয়া থাকে। ভাষ্যকার এইরপ ধর্ম্মবিকয়ের নির্দেশকেই
ফ্রোক্ত ধর্ম্মবিকয়-নির্দেশ বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

তাংপর্যাচীকাকার ব্যাখ্যা করিরাছেন বে, শব্দের ধর্ম প্রবােগ। তাহার বিকর বলিতে বৈবিধ্য অর্থাৎ শব্দের প্রবােগ ছিবিধ;—মৃখ্য এবং গৌণ। শব্দের সামান্তভঃ মৃখ্য প্রবােগাই হয়। কোন বিশেববশতঃ কোন কোন হলে গৌণ প্রারাগও হয়। সেই ধর্ম্ম-বিকর্মপ্রযুক্ত যে নির্দেশ অর্থাৎ বাক্য, তাহাই ধর্ম্ম-বিকর-নির্দেশ। বাহার দ্বারা নির্দেশ করা হয়, এই অর্থে হতে নির্দেশ শব্দের দ্বারা বাক্য বুঝিতে হইবে। ভাষাের প্রচলিত পাঠানুসারে তাৎপর্যান্ত

টীকাকারের ব্যাখ্যা ভাষ্যব্যাখ্যা বলা বার না। কিন্তু তাংপর্যাটীকাকার ভাষ্যকারের কথার উল্লেখ করিয়াই এথানে ঐরপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ভাষ্যের প্রচলিত পাঠই মূলে গৃহীত হইয়াছে। বকল প্রুকেই ঐরপ পাঠ দেখা বায়।

প্রকৃত কথা এই বে, অনেক শব্দের অর্থবিশেষে গৌণ বা লাক্ষণিক প্রয়োগ স্তুচিব্রকাল হইতেই লোকসিদ্ধ আছে। উহাকে প্রাচীনগণ 'উপচার' বলিয়া গিয়াছেন'। মহর্বি গোতম দ্বিতীয় অধ্যান্তের দিতীয় আহিকের ৫৯ সূত্রে দাহচর্যা প্রভৃতি কতকগুলি নিমিত্তবশতঃ এই উপচার হয়, এ কথা বলিয়াছেন। যেমন কোন ব্যক্তি মঞ্জু ব্যক্তিদিগের প্লোদন শুনিয়া বলিলেন,—মঞ্চগণ রোদন করিতেছে। কিন্তু প্রতিবাদী ঐ বাকা প্রবণ করিয়া প্রতিবাদ করিলেন যে, মঞ রোদন করিতেছে না, মঞ্চন্থ ব্যক্তিরাই রোদন করিতেছে। মঞ্চ অচেতন পদার্থ, তাহা রোদন করিতে পারে না। পুর্নোক্ত বাক্যে মঞ্চন্থ ব্যক্তিতে মঞ্চ শব্দের লাক্ষণিক প্রয়োগ হইরাছে। মঞ্চন্থ ব্যক্তিরা মঞ্চে অবস্থান করার ঐ স্থানত্রপ নিমিত্তবশতঃ মঞ্চস্থ ব্যক্তিতে মঞ্চ শক্তের উপচার প্রসিক্ট আছে (২ অ০, ২ আ০, ৫৯ হুত্র দ্রষ্টব্য)। প্রতিবাদী ঐ উপচারকে বিদর করিলা ঐ ভলে মঞ্চ রোদন করিতেছে না, এই বাকোর ছারা বে নিষেধ কবিলেন, তাহা উপচার-ছল। নক্ষ শব্দের মুখ্য অর্থ কাঠ-নির্দ্ধিত আদনবিশেষ। তাহা অচেতন পদার্থ বলিয়া রোদন করিতে পারে না। স্থতরাং ঐ স্থলে অর্থ-সম্ভাবের দারা অর্থাৎ মঞ্চ শব্দের যে অর্থের সদভাব বা মুখ্যতা আছে, সেই মুখা অর্থ অবলম্বন করিবাই ঐ খুলে প্রতিবাদী ঐরপ নিষেধ করিবাছেন। উদ্যোতকরের মতে অর্থ-সন্তাবের প্রতিষেধই স্ত্রোক্ত অর্থ-সন্তাব-প্রতিষেধ। যুলকণা, বালী বে মকত্ব ব্যক্তিতে মক শক্ষের লাক্ষণিক প্রয়োগ করিয়া মঞ্চগণ রোদন করিতেছে, এই কথা বলিনাছেন, প্রতিবাদী তাহা বুঝিরাই হউক, আর না বুঝিরাই হউক, মঞ্চ শব্দের মুখ্য অর্থ ধরিয়া, মঞ্জের রোদন অন্তর বলিয়া বাদীর বাক্যের যে ব্যাঘাত করিলেন, তাহা উপচারছল। ছলমাত্রেই অর্থবিকল্লনপ উপপত্তি চাঁই, এখানেও তাহা আছে; কারণ, লক্ষণার দারা মঞ শব্দের 'দক্ষত্ব ব্যক্তি' অর্থে প্রয়োগ হইরাছে, শক্তির বারা প্রতিবাদী তাহার মুখ্য অর্থের করনা করিরাছেন। মঞ্চ শক্তের মুখ্য অর্থ বর্থন এখানে বাদীগ বিবক্ষিত নছে, তথন ঐ মুখ্য অর্থ গ্রন্থণ এখানে ছলকারীর অর্থান্তর করনাই হইরাছে।

আপতি হইতে পারে বে, যদি এক অর্থে চিরপ্রযুক্ত শব্দের অন্ত অর্থে প্রয়োগ হইতে পারে, তাহা হইলে সকল শব্দেরই দকল অর্থে প্রয়োগ করা যাইতে পারে অর্থাৎ সকল অর্থেই দকল শব্দের উপচার ইইতে পারে। এই জল্প ভাষ্যকার বলিয়াছেন—"উপচারো নীতার্থঃ।" তাৎপর্য্যানীকারার ব্যাখ্যা করিয়াছেন, "নীতার্থঃ প্রাণিতার্থঃ দহচরপাদিনা নিমিডেনেতি"। অর্থাৎ উপচার নিজের ইছো-মত হয় না। সাহচর্য্য প্রভৃতি কতকগুলি নিমিড আছে, তাহার মনে। কোন নিমিত বেখানে কোন শব্দকে অন্ত অর্থ প্রাপ্ত করার, সেখানেই সেই অর্থে দেই শব্দের উপচার বা লাক্ষণিক প্ররোগ হয়, সেইরূপ প্ররোগই উপচার। তাৎপর্যানীকার্কার ঐ ব্যাখ্যার পরে ডাৎপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন বে, এক অর্থে পৃষ্ট শব্দের যে অন্ত অর্থে প্রয়োগ, তাহা দেই শব্দের মুখ্য অর্থের

সহিত গোঁণ অর্গের কোন নগন্ধবিশেষ প্রায়ুক্তই হয়, স্মৃতরাং যে কোন শব্দের যে কোন অর্থে ঐত্তপ্ত উপচার বা লাক্ষণিক প্রয়োগ হইতে পারে না।

বৃত্তিকার বিখনাথ প্রভৃতি পরবর্তী কেই কেই মুখ্য অর্থে প্রযুক্ত শক্ষের লাক্ষণিক অর্থ প্রহণ করিয়াও উপচার-ছল হইবে, এইরপ রাখা। করিয়াছেন। কিন্তু ভাষাকারের রাখ্যার লাক্ষণিক অর্থে শব্দ প্রয়োগ করিলে মুখা অর্থ প্রহণ করিয়া দে প্রতিষেধ, তাহাই উপচার-ছল বলিয়া বুখা বায়। অবতা মুখ্য অর্থের ছার গৌণ অর্থ ধরিয়াও প্রতিষেধ ইইতে পারে, কিন্তু মুখ্য অর্থ পর্ত্তর ইইলে গৌণ অর্থ গ্রাহ্ব নহে। ক্তরাং মুখ্য অর্থে প্রযুক্ত শব্দের গৌণ অর্থ গ্রহণ করিয়া প্রতিষেধকে ভাষাকার উপচার-ছল বলেন নাই। মহর্ষির স্থানের ছারাও সরল ভাবে তাহা বুঝা বায় না। উপচার-ছল, এই মানের হারাও সহজে তাহা বুঝা বায় না। মনে হয়, এই সকল কারণেই ভাষাকার ঐরপ রাখ্যা করেন নাই।

ভাষ্য। অত্র সমাধিং, প্রসিদ্ধে প্রয়োগে বকুর্যথাভিপ্রায়ং শব্দার্থয়োনরনুজা-প্রতিষেধাে বা ন ছক্তঃ। প্রধানভূততা শব্দুতা ভাকতা চ গুণভূততা প্রয়োগ উভয়োলোকিসিদ্ধাঃ। সিদ্ধপ্রয়োগে যথা বকুরভিপ্রায়-স্থা শব্দার্থাবনুজেরো, প্রতিষেধাে বা ন ছক্তঃ। যদি বক্তা প্রধানশবং প্রযুক্তে যথাভূততাভ্যনুজ্ঞা প্রতিষেধাে বা ন ছক্তঃ, অথ গুণভূতং তদা গুণভূততা, যত্র তু বক্তা গুণভূতং শব্দং প্রযুজ্কে, প্রধানভূতমভিপ্রত্য পরঃ প্রতিষেধতি, স্বমনীষরা প্রতিষেধাহসাে ভবতি ন পরোপালন্ত ইতি।

অনুবাদ। এই উপচার-ছল বিষয়ে সমাধান (বলিতেছি)। প্রসিদ্ধ প্রয়োগে বক্তার অভিপ্রায়ানুসারে শব্দ এবং অর্থের অনুজ্ঞা অথবা নিষেধ হয়, ছলের দারা অর্থাৎ নিক্ষের ইচ্ছানুসারে হয় না। বিশদার্থ এই যে, প্রধানভূত শব্দের অর্থাৎ মুখ্য শব্দের এবং ভাক্ত কি না গুণভূত (অপ্রধান) শব্দের প্রয়োগ উভয় পক্ষে লোকসিদ্ধ, অর্থাৎ মুখ্য ও গৌণ এই দ্বিবিধ শব্দের প্রয়োগাই যে লোকসিদ্ধ, ইহা বাদী ও প্রতিবাদী উভয়েরই স্বীকৃত। সিদ্ধ প্রয়োগে অর্থাৎ লোকসিদ্ধ প্রয়োগে বক্তার যে প্রকার অভিপ্রায়, তদনুসারে শব্দ ও অর্থকে অনুজ্ঞা করিবে, অথবা নিষেধ করিবে,—ছলের দ্বারা অর্থাৎ স্বেচ্ছানুসারে করিবে না। বক্তা যদি প্রধান শব্দ প্রয়োগ করেন, (ভাহা হইলে) যথাভূত অর্থাৎ সেখানে ঐ শব্দ এবং ভাহার অর্থ যে প্রকার, ভাহারই অনুজ্ঞা কথবা নিষেধ করিতে হইবে, স্বেচ্ছানুসারে করিতে ইইবে না, আর যদি বক্তা গুণভূত অর্থাৎ অপ্রধান বা লাক্ষণিক শব্দ

প্রয়োগ করেন, (তাহা হইলে) গুণভূতের অর্থাৎ সেই অপ্রধান শব্দ ও অর্থের অনুজ্ঞা ও প্রতিবেধ হয় (স্বেচ্ছানুসারে প্রতিবেধ হয় না)। যে স্থলে কিন্তু বক্তা অপ্রধান শব্দ প্রয়োগ করেন, অপর অর্থাৎ প্রতিবাদী (ঐ শব্দকে) প্রধানভূত মনে করিয়া নিষেধ করেন, এই নিষেধ নিজ বুদ্ধির দ্বারা হয়, (উহার দ্বারা) পরের অর্থাৎ বাদীর উপালম্ভ (বাক্য-বাাঘাত বা নিগ্রহ) হয় না।

টিল্পনী। ভাষাকার উপচার-ছলের সমাধান বলিতে প্রথমেই বলিয়াছেন যে, শব্দের মুখা প্রয়োগ এবং গৌণ প্রয়োগ লোক-সিদ্ধ। বক্তা যদি মুখ্য শব্দেরই প্রয়োগ করেন, তাহা ইইলে সেই মুখ্য শব্দ এবং তাহার প্রতিপাদ্য মুখ্য অর্থ গ্রহণ করিয়া তাহার নিবেধের কারণ থাকিলে নিবেধ করা বায় অর্থাৎ তাহাতে কোন দোব থাকিলে সেই দোব প্রদর্শন করা বায়, আর তাহা নিবেৰ কবিবার কোন কারণ না থাকিলে সেই মুখ্য শব্দ এবং তাহার অর্থের অম্বজ্ঞাই করিতে হয়। নিজের ইজারুসারে শব্দ ও অর্থের অনুক্রা অথবা নিষেধ করা নায় না। আর বদি বক্তা কোন ভাক্ত শব্দের অর্থাৎ অপ্রধান শব্দের প্রয়োগ করেন, তাহা হইলেও বক্তার অভিপ্রায় অনুসারে সেই শব্দ ও তাহার প্রতিপান্য লাক্ষণিক অর্থ গ্রহণ করিয়া তাহার নিষেধ বা অকুজ্ঞা করিতে হয়। বক্তা কোন স্থলে গৌণ শক্ষের প্রয়োগ করিয়া কোন গৌণ অর্থ প্রকাশ করিলেন, দেখানে বক্তার ঐ শন্ধটকে মুখ্য শন্ধ বলিরা করানা করিয়া এবং তাহার প্রতিপাদা মুখ্য অর্থ ধরিরা নিমেধ করিলে তাহা নিজ বুদ্ধির হারা নিজের ইচ্ছান্তুসারে নিষেধ হয়, ঐ নিবেৰে বাদীর বাক্যের বস্তুতঃ ব্যাঘাত হইতে পারে না, উহাতে বাদীর কথিত প্রার্থের কোন নিষেধ হয় না। বাদী নাহা বলিয়াছেন, তাঁহার অভিপ্রায়ামুদারে তাহাই গ্রহণ করিয়া যদি তাহার নিষেধ করিতে পারা যায়, डाहा हरेलाहे वानीत जिभानष्ठ वा भक्कत्व रहेंडि भारत। भूरकांडि दल वानी सक्ष वाकि বুঝাইতে মঞ্চ শব্দের গৌন প্রয়োগ করিবাছেন; উহা উপচার এবং উহা লোক-সিদ্ধ। প্রতিবাদীও ঐন্ধপ প্রয়োগের লোক-সিদ্ধতা স্বীকার করিতে বান্য। স্কুডরাং ঐন্ধপ লোক-সিদ্ধ গৌণ প্রয়োগ করাতে বাদীর কোন অপরাব নাই। প্রতিবাদী, বাদীর প্রযুক্ত ঐ গৌণ শক্ষকে প্রদান শব্দ ধরিরা অর্থাৎ মঞ্চ শক্ষটি বে অর্থের বাচক, বে অর্থ বুরুইতে উহা প্রধান শব্দ বা মুখ্য শব্দ, সেই অর্থ ধরিরা বাদীর অভিপ্রায়কে উপেক্ষা করির। নিষেধ করিলেন —মঞ্চ রোদন করিতেছে না, মঞ্চন্ত বাঞ্জিরাই রোদন করিতেছে। মঞ্চন্তলি অচেতন পদার্গ, তাহাদিগের রোদন অসম্ভব, ইহা বাদী জানেন, বাদী দেই মঞ্চের রোদন বলেনও নাই। প্রতিবাদী বাদীর অভিপ্রায় বুঝিয়াও ঐক্লপ গৌৰ অৰ্থ ধরিয়া নিষেধ করিলে উহা প্রতিবাদীরই অপরাধ। আর বাদীর বিবঞ্জিত অর্থ না বুঝিতে পারিরা ঐরপ নিবের করিলেও গৌণ প্ররোগ বিষয়ে নিজের অনভিজ্ঞতা তাহারই দোষ। পরস্ত বাদীর বিবক্ষিত স্বর্থ না বুঝিলে প্রতিবাদীর তাহা জিজ্ঞাদা করিয়া বুঝা উচিত, তাহা না করিলা নিজের ইজানুদারে বাদীর প্রযুক্ত গোণ শব্দের মুখ্য অর্থ গ্রহণ করিলা দোৰ প্ৰদৰ্শন কথনই উচিত নহে। আগতি হইতে গাবে যে, যদি গৌণ প্ৰয়োগ বলিয়াই উপপত্তি

করা বায়, তাহা হইলে আর কাহারও কোন বাক্যে দোষ থাকিতেই পারে না, দর্মব্রই শব্দের একটা গৌণ কর্পের ব্যাখ্যা করিয়া উপপত্তি করা যায়। এতহত্তরে ভাষ্যকার বলিয়ছেন যে, প্রধানভূত শব্দ এবং ভাক্র শব্দের প্রয়োগ লোকদিন্ধ আছে অর্থাং লোকদিন্ধ গৌণ প্রয়োগই করিতে হইবে, নিপ্রয়োজনে নৃত্ন কোনরপ গৌণ প্রয়োগ করা যায় না। পূর্কোক্ত স্থানে মঞ্চ মঞ্চই ব্যক্তিতে গৌণ প্রয়োগ অর্থাং মঞ্চগণ রোগন করিতেছে, এইরপ প্রয়োগ লোক-দিন্ধই আছে, ঐরপ প্ররোগ বাদী নৃত্ন করেন নাই। তাৎপর্যাদীকাকার বলিয়ছেন যে, যদিও ভাষাকারের এথানে ভাক্ত শব্দের প্ররোগ লোকদিন্ধ আছে, এইমার্রেই বক্তব্য, উহা বলিলেই পূর্কোক্ত আপত্তির নিরাস হয়, তাহা হইলেও হৃষ্টান্ত প্রদর্শনের জন্তই প্রধান শব্দের কথা বলিয়ছেন। অর্থাং প্রধান শব্দ বা মৃথ্য শব্দের প্রয়োগ বেমন লোক-দিন্ধ, তক্রপ ভাক্ত অর্থাং লাক্ষণিক শব্দের প্রয়োগ লোক-দিন্ধ করোল অপরাধ হইতে পারে না। স্বেচ্ছাত্তমারে নৃত্ন করিয়া লাক্ষণিক প্রয়োগ করিলে দোষ বলা যাইতে পারে।

বে অর্থ টি নে শব্দের বাল্যার্থ বা মুখ্যার্থ, সেই অর্থে সেই শব্দকে প্রধান শব্দ ও মুখ্য শব্দ বলে। যে শব্দের মুখ্যার্থের সহিত কোন বিশেষ সম্বন্ধবুক্ত অপর একটি অর্থ ঐ শব্দের ছারা প্রকাশিত হয়, ঐ অর্থে ঐ শব্দকে ভাক্ত শব্দ বলে। ভাক্ত শব্দ গুণভূত অর্থাৎ অপ্রধান। বেষন মঞ্চ শক্ষাট মঞ্চ অর্থে মুখ্য শব্দ, মঞ্চন্ত পূক্ষ অর্থে ভাক্ত শব্দ। প্রাচীনগণ লক্ষণাকে ভক্তি ধনিতেন। ঐ ভক্তি শব্দ হইতেই ভাক্ত শব্দ দিশ্ধ হইরাছে। উদ্যোতকর অন্তল্প বাহা বলিয়াছেন,' তাহাতে বুঝা বাহ, ভক্তি বলিতে সাদৃহবিশেষ। "উভবেন ভহাতে" অর্থাৎ উদ্ধ্য পদার্থ বাহাকে ভদ্ধনা বা আশ্রম করে, এই অর্থে ভক্তি শব্দের ছারা সাদৃত্য বুঝা যায়। এক পদার্থে সাত্ত থাকে না, সাতৃত্য উভয়াশ্রিত। তাহা হইলে সাতৃত্য সংক্ষরণ লকণা অর্থাৎ বাহাকে গোণী লক্ষণা বলা হইয়াছে, তাহাই ভক্তি শব্দের ছারা বুবিতে হয় এবং জন্ধপ লক্ষণান্তবেই দেই শন্ধকে ভাক্ত বলিতে পারা যায়। ভাষাকার কিন্তু দক্ষত্ব পুরুষে লাক্ষণিক ম্ভ শব্দের প্রারোগ করিয়াও এথানে ঐ শশ্বকে লক্ষ্য করিয়া ভাক্ত শব্দের প্ররোগ করিয়াছেন। স্তরাং সামালত: লাকণিক শ্রমাত্রই ভাক্ত, ইহা তাঁহার কথাছ বুবা যায়। "ভাক্তভ গুণভূতভ এই হবে গুণভূত শব্দের হারা তাহা ব্যক্ত করিয়াছেন। ঐ হলে গুণভূত বলিতে অপ্রধান অর্থাৎ লাকনিক। ভাগো "ছন্দতঃ" এই স্থলে ছন্দ শব্দের অর্থ ইজ্ঞা বা স্বেচ্ছা। অভিধানে ছন্দ শনের অভিপ্রার অর্থ পাওলা হার। তাৎপর্যানীকাকার "ছন্দত:" ইহার ব্যাখ্যা বনিরাছেন ছিলন।" ছলন্ শব্দের অর্থ কপট। কোন প্রুকে ঐ স্থলে "ছলতঃ" এইরূপ পাঠ দেখা यांच (54)

<sup>)।</sup> ভাজিনীৰ অঙ্গাকুতজ ভগাভাবিভি: সাৰাজ্য, উভৱেন ভলাতে ইতি ভাজি:, বখা বাহীকজ বলাম্বাঃ সংজ্ঞাৰুপাদায় বাহীকো সৌৰিতি।—ভাৱবাহীক, বাস্তাঙ ক্রা।

#### সূত্র। বাক্চ্ছলমেবোপচারচ্ছলং তদবি-শেষাৎ ॥১৫॥৫৬॥

অনুবাদ। (পূর্ববিপক্ষ) উপচারছল— বাক্ছলই; কারণ, তাহা হইতে বিশেষ নাই। অর্থাৎ বাক্ছলে যেমন অর্থান্তরকল্পনা, উপচারছলেও তক্রপ অর্থান্তর-কল্পনা, স্ত্রাং উপচারছল ও বাক্ছলে কোন ভেদ না থাকার ছল ছিবিধ, ত্রিবিধ নহে।

ভাষ্য। ন বাক্ছলাত্পচারছলং ভিদ্যতে, তস্থাপ্যথান্তরকল্লনারা অবিশেষাৎ। ইহাপি স্থান্থর্যো গুণশকঃ প্রধানশকঃ স্থানার্থ ইতি কল্লয়িত্বা প্রতিষিধ্যত ইতি।

অমুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) বাক্ছল হইতে উপচারছল ভিন্ন নহে। কারণ, সেই উপচারছলের সম্বন্ধেও অর্থান্তর কল্পনার বিশেষ নাই। বিশদার্থ এই যে, এই উপচারছলেও স্থানীর বোধক অপ্রধান শব্দ (অর্থাৎ মঞ্চন্থ ব্যক্তির বোধক মঞ্চশব্দটি) স্থানার্থ অর্থাৎ মঞ্চরূপ স্থানের বাচক প্রধান শব্দ, ইহা কল্পনা করিয়া প্রতিষেধ করা হয়।

টিগ্লনী। মহর্বি গোতম প্রমাণাদি বোড়শ প্রকার পরার্থের উদ্দেশ ও লক্ষণ বলিয়া উহাদিগের মৰ্ব্যে অনেকগুলি প্ৰাৰ্থের প্রীকা করিয়াছেন। উদ্দেশ, লক্ষণ এবং প্রীকা, এই তিন প্রকারেই মহর্ষি শিষাগণকে উপদেশ করিরাছেন। পরীকা-প্রকরণে দকল পদার্গেরই দাব্বাৎ দমকে পরীক্ষা করা আবঞ্চক মনে করেন নাই। বে পদার্ফে সংশর হইবে, দেই পদার্গে মহবির প্রদর্শিত প্রণালীতে পরীক্ষা করিতে হইবে। এই কথা দিতীয়াধ্যায়ে বলিয়া গিরাছেন। ছল পদার্থের ত্রিবিধন্ব বিষয়ে সংশয় হইতে পারে, ইহা মনে করিয়া মহর্বি এখানেই ছলের পরীকা করিয়া গিয়াছেন। পরীক্ষা-প্রকরণে ছলের পরীক্ষা করিলে প্রয়োজন, দৃষ্টাস্ত, সিদ্ধান্ত প্রভৃতি ছলের পুর্নক্ষিত অনেক পদার্গ উল্লন্জন করিয়া সে পরীক্ষা করা হয়, তাহাতে ঐ পরীক্ষা-প্রকরণের পূর্বাকখার পহিত সংগতি থাকে না। পরত্ত পরীক্ষা-প্রকরণও নিকটবর্ত্তী। মহর্ষির শিষ্যগণ্ড পরীক্ষা-চিন্তাপরারণ হইরা উঠিয়াছেন, তাই মহবি লক্ষণ-প্রকরণেও ছলের লক্ষণের পরে প্রনঙ্গতঃ ছলের পরীকা করিয়াছেন। প্রথমতঃ দংশয়, পরে পূর্ব্বপক্ষ, তাহার পরে দিকাস্ত, এই ভাবেই পদার্থের পরীক্ষা হয়। মহর্ষি-কবিত উপচারছল বাক্ছল হইতে ভিন্ন কি না १ এইরপ দংশরে মহবি তাহার পরীক্ষার জন্ত প্রথমেই পূর্বপক ফুত্র বলিয়াছেন। পূর্ব্বপক্ষের তাৎপর্য্য এই বে, উপচারছল বাক্ছল হইতে অভিন্ন। কারণ, উপচারছলও শব্দের অর্থান্তর করনামূলক, বাক্ছলও শক্ষের অর্থান্তর করনামূলক। স্তরাং উভয় হলেই বধন শক্ষের অর্থান্তর কলনার কোন বিশেব নাই, তথন উপগ্রেছণ বাক্ছণের মধ্যেই গণ্য। ফলকথা, ছল

বিবিধ নহে, বাক্ছল এবং দামাজ্ঞছল, এই ছই নামে ছল ছিবিধ। ভাষ্যকার ভাষার প্রদর্শিত উপচারছলের উনাহরণে বাক্ছলের জার অর্থান্তর করনা ব্যাইবার জন্ত বলিয়াছেন যে, পূর্ব্বোক উপচারছলেও ছানীর বোধক অপ্রধান শব্দকে ছানার্গপ্রধান শব্দ বলিরাই করনা করিয়া নিষেধ করা হইরাছে। তাংপর্যা এই বে, মক্ত শব্দের মূখার্গ মক্ত নামক ছান। ঐ অর্থে মক্ত শব্দি করিয়া করিয়া মক্তে অবস্থান করিছে। মক্ত প্রকরণে ছানী: করেণ, তাহারা মক্তে অবস্থান করিছেতছে। মক্ত তাহারিছের ছান, মূত্রাং তাহারা ছানী। মক্ত শব্দ বর্ণন ঐ ছানী অর্থাৎ মক্ত পূক্ষকে বৃশাইবে, তর্ণন মক্ত শব্দুটি ঐ ছানী অর্থে অপ্রধান শব্দ বা ভাক্ত অর্থাৎ লাক্ষণিক শব্দ। বাদী মক্ত শব্দুটিকে ঐ স্থলে মক্তহিত পূক্ষরণ স্থানী অর্থে প্রব্রোগ করিয়াছেন; প্রতিবাদী মক্ত শব্দুর স্থানরত প্রকরণ করিয়া নিষেধ করিয়াছেন। মুক্তরাং বাক্ছলের ভার এই উপচারছলেও শব্দের অর্থান্তর করনা করিয়া নিষেধ করিয়াছেন। মুক্তরাং বাক্ছলের ভার এই উপচারছলেও শব্দের অর্থান্তর করনা রহিয়াছে। তাহা হইলে উপচারছল বাক্ছলবিশেষই। উহা বাক্ছল হইতে ভিন্ন কোন প্রকার ছল নহে। ১৫ ।

# সূত্র। ন তদর্থান্তরভাবাৎ॥ ১৩॥ ৫৭॥

অনুবাদ। (উত্তর) না, অর্থাৎ উপচার্ত্বল বাক্ত্লই নহে; কারণ, উপচার-ছলে যে অর্থসদ্ভাব প্রতিষেধ হয়, অর্থাস্তর কল্পনা হইতে তাহার ভেদ আছে।

ভাষা। ন বাক্ছলমেবোপচারছেলং, তস্তার্থদদ্ভাবপ্রতিবেধ-স্থার্থান্তরভাবাং। কৃতঃ ? অর্থান্তরকল্পনাং। অন্যা হুর্থান্তরকল্পনা অন্যোহর্থদদ্ভাবপ্রতিবেধ ইতি।

সমুবাদ। (উত্তর) উপচারছল বাক্ছলই নহে; কারণ, সেই অর্থসদ্ভাব প্রতিষেধের অর্থাৎ উপচারছলে যে অর্থসদ্ভাব প্রতিষেধ হয়, তাহার অর্থান্তর ভাব অর্থাৎ ভিন্নপদার্থতা বা ভিন্নত্ব আছে। (প্রশ্ন) কি হইতে? অর্থাৎ কি হইতে অর্থসদ্ভাব-প্রতিষেধের ভেদ আছে? (উত্তর) অর্থান্তরকল্পনা হইতে। বিশদার্থ এই যে, অর্থান্তরকল্পনা ভিন্ন পদার্থ, অর্থসদ্ভাবপ্রতিষেধ ভিন্ন পদার্থ। (ঐ হুইটি একই পদার্থ নহে; স্কুতরাং উপচারছল বাক্ছল হইতে ভিন্ন)।

টিগ্ননী। পূর্বস্ত্রের দারা বে পূর্বপক্ষ প্রকাশ করা হইরাছে, এই স্থ্রের দারা ভাষার নিরাস করিরা সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন। এইটি সিদ্ধান্ত স্ত্র। এই স্থ্রে বলা হইরাছে বে, উপচারছলে অর্থনদ্ভাব-প্রভিবেধ হয়, আর বাক্ছলে ভাষা হয় না, কেবল অর্থান্তর করনার দারাই বোর প্রদর্শন হয়। অর্থনদ্ভাব-প্রভিবেধ, আর অর্থান্তরকরনা এক পদার্থ নহে, ঐ ছুইটি ভিয় পদার্থ; স্বভরাং উপচারছল বাক্ছল হইতে ভিয়। উদ্যোভকরের মতে অর্থসদ্ভাবের নিবেধই স্থোক অর্থসদ্ভাব-প্রভিবেধ। অর্থসদ্ভাব বলিতে বস্তুর সত্তা। ভাষার নিবেধ বাক্ছলে হয়

না। উদ্যোতকর বলিয়াছেন বে, মঞ্চপণ রোদন করিতেছে না, এই বাকোর ছারা মঞ্চে রোদনরূপ বন্ধর অন্তিইই নিবিদ্ধ হর, অর্গাৎ মঞ্চে রোদন পদার্থের সন্থাই অস্থীকার করা হয়, কিন্তু বাক্ছণে এই বালকের নবসংখাক করণ নাই, এই কথার ছারা তাহার করণের সন্থার নিবের করা হয় না। বাদী, এই বালক নবক্ষণবিশিষ্ট, এই বাকোর ছারা বালকবিশেষে যে নবস্থবিশিষ্ট করণের বিধান করিয়াছেন, সেই বিধীয়মান কলণ সেই বালকে আছে, ইহা স্থীকার করিয়া অর্গাৎ তাহার প্রতিবেশ না করিয়া তাহার বিশেষণ যে নবন্ধ, তাহারই নিধের করা হয়। কিন্তু উপচারছলে (পূর্ক্রোক্ত ভলে) মঞ্চে বিধীয়মান রোদন পদার্গেরই প্রতিবেশ করা হয়, স্কতরাং বাক্ছল ও উপচারছলে বিশেষ ভেদ আছে। ভাষ্যকারের বাগ্যাতেও উপচারছল ও বাক্ছলের পূর্ক্রোক্ত প্রকার ভেদ বৃদ্ধিতে হইবে। ভাষ্যকারেরও ইহাই মূল তাৎপর্যা ৪ ৬ ।

## সূত্র। অবিশেষে বা কিঞ্চিৎসাধর্ম্যাদেক-চ্ছল-প্রসঙ্কঃ ॥১৭॥৫৮॥

অনুবাদ। পকান্তরে—বিশেষ না থাকিলে অর্থাৎ যদি বাক্ছল ও উপচার-ছলের ঐ বিশেষ গ্রহণ না কর, তাহা হইলে কিঞ্চিৎ সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত এক ছলের আপত্তি হয়, অর্থাৎ তাহা হইলে ছল একই হইয়া পড়ে, ছল দ্বিবিধও হইতে পারে না।

ভাষ্য। ছলস্থ দ্বিদ্বমন্ত্যুক্তায় ত্রিন্ধং প্রতিষিধ্যতে কিঞ্চিৎ
দাধর্ম্মাৎ, যথা চায়ং হেডুদ্রিন্ধং প্রতিষেধতি তথা দ্বিদ্বমপ্যন্তসূক্তাতং
প্রতিষেধতি, বিদ্যতে হি কিঞ্চিৎ সাধর্ম্মাং দ্বয়োরপীতি। অথ দ্বিদ্বং
কিঞ্চিৎসাধর্ম্মান নিবর্ত্ততে ত্রিদ্বমপি ন নিবর্ৎস্তাত।

অনুবাদ। ছলের বিব স্বীকার করিয়া কিঞ্চিৎ সাধর্ম্ম বশতঃ ত্রিবনে নিষেধ করা হইতেছে অর্থাৎ বাক্ছল ও উপচারছলে কিছু সাধর্ম্ম থাকায় ঐ চুইটিকে এক বলিয়া পূর্বপক্ষবাদী ছলকে দ্বিবিধ বলিতেছেন, ছলের ত্রিব্ধ বা ত্রিবিধ্ব খণ্ডন করিতেছেন। (তাহা হইলে) যেমন এই হেতু অর্থাৎ কিঞ্চিৎ সাধর্ম্মারূপ হেতু (ছলের) ত্রিবকে নিষেধ করিতেছে, তত্রপ স্বীকৃত দ্বিবকেও নিষেধ করিতেছে। যেহেতু কিঞ্চিৎসাধর্ম্মা হুই ছলেও আছে অর্থাৎ বাক্ছল ও সামাগ্রছল নামে যে দ্বিবিধ ছল স্বীকার করা হইতেছে, তাহাতেও কিঞ্চিৎ সাধর্ম্মা থাকায় ছল দ্বিবিধও হইতে পারে না। আর যদি কিঞ্চিৎ সাধর্ম্মা বশতঃ দ্বিহ নিহত না হয়, (তাহা হইলে) ত্রিহও নিহত্ত হইবে না।

টিগ্লনী। আপত্তি হইতে পারে নে, বাক্ছলে এবং উপচারছলে কোন সংশে বিশেষ

থাকিলেও অর্থান্তরকরন। ঐ উত্তর ছলেই আছে, স্থতরাং অর্থান্তরকরনারূপ সাধর্ম্মবশতঃ উপচারছলকে বাক্ছলই বলিব, উহার মধ্যে মার কোন বিশেষ এহণ করিব না। এতছত্বে মহর্ষি বলিয়াছেন বে, যদি অর্থান্তরকরনারূপ কোন একটি সাধর্ম্ম লইরাই বিভিন্ন প্রকার ছলকেও এক বল, তাহা হইলে ছল বিবিধও বলিতে পার না। তাহা হইলে ছল পদার্থ একই হইরা পড়ে, ছলের আর কোন প্রকার-ভেদ থাকে না। কারণ, বে কোনরূপে অর্থান্তরকরনা ছল মাত্রেই আছে। অর্থান্তরকরনা ব্যতীত কোনরূপ ছলই হর না। সামান্ত ছলেও পুর্ক্ষোক্ত হলে রাহ্মণান্ত-ধর্মে বিদ্যাচরণদম্পদের হৈত্যুক্তপ অর্থান্তর (অর্থান্ত বেছানে যাহা বকার বিবিদ্যিত নহে, এনন অর্থা) করনার হারা দোষ প্রদর্শন করা হর। স্কুতরাং অর্থান্তরকরনারূপ কিঞ্জিৎ সাধর্ম্মা ছল মাত্রেই থাকার ছল একই ইইরা পড়ে, ছলের হিবিধন্ত থাকে না।

ভাষাকার মহর্দির তাৎপর্যা বর্ণন করিরাছেন যে, পূর্ব্ধপক্ষবাদী কিঞ্চিৎ সাধ্যাত্রপ যে হেতুকে গ্রহণ করিরা ছলের অবিধন্ধ নিষেধ করিতেছেন, দেই কিঞ্চিৎ সাধ্যাত্রপ হৈতুই তাহার স্থীকৃত ছলের দিবিধন্বেরও বাধক হইতেছে। ফলতঃ পূর্ব্বপক্ষবাদীর গৃহীত হেতুর হারা ধর্মন তাহার নিজ দিরাজ্বই ব্যাহত ইইতেছে, তথন উহা ঐ হুলে হেতু হইতে পারে না। যদি কিঞ্চিৎ সাধ্যাত্রপ হেতু তাহার নিজ দিরাজ্ব অর্থাৎ ছলের দিবিধান্তের বাধক না হয়, তাহা ইইলে ঐ হেতু ছলের ত্রিবিধান্তের বাধক বলা হয়তে পারে না। মূলকথা, বে মূক্তিতে কিঞ্চিৎ সাধ্যাত্র ছলের ত্রিবিধান্তের বাধক বলা হাইতেছে, দেই মুক্তিতেই উহাকে ছলের দিবিধান্তেরও বাধক বলা মাইবে। অন্তরঃ ছলত্ব প্রস্তুতি কিঞ্চিৎ সাধ্যাত্র ছলকে আছে। স্কতরাং ছলকে একই বলিতে হইবে, ছলকে বিবিধান্ত বলা যাইবে না। পরিশোবে তাহাই স্বীকার কমিলে অর্থাৎ সাধ্যাবিশতঃ ছলকে একই বলিলে কোন পদার্থেরই প্রকার-তেদ বলিতে পারিবে না। কারণ, বন্ধ মাত্রেরই বন্ধন্দ প্রস্তুতি কিঞ্চিৎ সাধ্যা আছেই, অতএধ বন্ধ মাত্রেরই প্রকার-তেদের উল্লেখ হইয়া যায়। স্কতরাং পদার্থের যে অংশে যে তেদ আছে, ঐ তেদ বা বিশেষকে প্রহণ করিরাই পদার্থের প্রকার-তেদ বলিতে হইবে। তাহা হইলে বাক্ত্রণ ও উপচারছলের যে অংশে ভেদ আছে, তাহাকে প্রহণ করিয়া ছলকে ত্রিবিধ বলা বাইতে পারে। মহর্দি গোতন তাহাই বলিয়াছেন। ১৭।

डोया। इनलकगानुक्रम्।

অনুবাদ। ছলের লক্ষণের পরে ( ক্রমপ্রাপ্ত জাতির লক্ষণ বলিয়াছেন )।

### সূত্র। সাধর্ম্যা-বৈধর্ম্যাভ্যাৎ প্রত্যবস্থানং

#### জাতিঃ ॥১৮॥৫৯॥

অনুবাদ। সাধর্ম্ম্য ও বৈধর্ম্ম্যের হারা অর্থাৎ ব্যাপ্তিকে অপেকা না করিয়া কেবল মাত্র কোন সাধর্ম্ম্যবিশেষ অথবা বৈধর্ম্ম্য-বিশেষ অবলম্বন করিয়া প্রত্যবস্থান অর্থাৎ প্রতিষেধ—জ্ঞাতি। ভাষা। প্রযুক্ত হি হেতো যঃ প্রদক্ষো জায়তে স জাতিঃ। স চ প্রসঙ্গঃ সাধর্ম্মা-বৈধর্ম্মাভাাং প্রভাবস্থানমুপালন্তঃ প্রভিষেধ ইতি। উদাহরণ-সাধর্ম্মাৎ সাধ্যসাধনং হেতুরিভাস্ভোদাহরণ-বৈধর্ম্মেণ প্রভাব-স্থানম্। উদাহরণ-বৈধর্ম্মাৎ সাধ্যসাধনং হেতুরিভাস্ভোদাহরণ-সাধর্ম্মেণ প্রভাবস্থানং, প্রভানীকভাবাৎ। জায়মানোহর্পো জাতিরিভি।

অনুবাদ। হেতু প্রবৃক্ত হইলে অর্থাৎ কোন বাদী কোন সাধ্য সাধনের জন্ম কোন হেতু অথবা হেতাভার্স প্রয়োগ করিলে বে প্রসঙ্গ জন্মে, তাহা জাতি। সেই প্রসঙ্গ কিন্তু সাধর্ম্ম্য অথবা বৈধর্ম্ম্যের হারা প্রভাবস্থান কি না উপালস্ত্র, প্রতিবেধ। উদাহরণের সাধর্ম্ম্য প্রযুক্ত সাধ্যের সাধন হেতু, ইহার অর্থাৎ সাধর্ম্ম্য হেতু স্থলে উদাহরণের বৈধর্ম্ম্যের হারা প্রভাবস্থান। উদাহরণের বৈধর্ম্ম্যের হারা প্রভাবস্থান। উদাহরণের বৈধর্ম্ম্যের হারা প্রভাবস্থান। অর্থাৎ এইরূপ প্রভাবস্থানকে জাতি বলে; কারণ, প্রভানীকভাব অর্থাৎ এইরূপ প্রভাবস্থানে প্রতিক্র ভাব বা বিক্রন্ধতা আছে। জায়মান পদার্থ জাতি, অর্থাৎ বাদী হেতু অথবা হেতাভানের প্রয়োগ করিলে পূর্বেবাক্ত প্রকার প্রভাবস্থান জন্মে, এই জন্ম উহার নাম জাতি। যাহা জন্মে, তাহাকে জাতি বলা যায়।

টিগ্ননী। প্রথম স্ত্রে ছল পনার্থের পরেই জাতি নামক পনার্থ উদ্ভিট হইরাছে। স্ত্রাং লক্ষণ-প্রকরণে ছলের পরেই ক্রমপ্রাপ্ত জাতির লক্ষণ বক্তরা। মধ্যে প্রদক্ষতঃ ছলের পরীক্ষা করা হইলেও ছলের লক্ষণের পরে অন্ত কোন পদার্থের লক্ষণ বলা হয় নাই। যথাক্রমে মহর্মি ছলের লক্ষণের পরে জাতিরই লক্ষণ বলিয়াছেন। ভাষাকার দেই কথা বলিয়াই জাতি-লক্ষণ-স্ত্রের অবতারণা করিয়াছেন।

প্রতিকৃণ ভাবে অবস্থানকে প্রতাবস্থান বলে। বানী কোন দাধ্য দাধনের জন্ত হেতু অথবা হেত্বাভাদ প্রজ্ঞাগ করিলে অর্গাৎ বানী তাঁথার অপক্ষের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি কোন একটি দোব প্রদর্শন বা আপত্তি করিয়া প্রত্যুত্তর করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদী বাদীর প্রতিকৃল ভাবে দাড়াইলেন; তাই প্রতাবস্থানকে ভাবাকার উপালন্ত বলিয়াছেন, শেবে প্রতিবেধ বলিয়া আবার তাহারই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। অর্গাৎ ধাহার নাম উপালন্ত এবং প্রতিবেধ, স্বত্রে তাহাকেই প্রতাবস্থান বলা হইরাছে। কেবল প্রতাবস্থান মাত্রকেই জাতি বলা বাম না। তাহা বলিলে ছল নামক পূর্ব্বোক্ত প্রকার অনহত্তর এবং সত্তরগুলিও জাতির লক্ষণাক্রান্ত হইয়া পত্তে; কারণ, দেগুলিও উপালন্ত বা প্রতিবেদ, স্বতরাং দেগুলিও প্রতাবস্থান। এজন্ত মহর্দি বলিয়াছেন— "সাধর্ম্মা-বৈষশ্ম্যাভ্যাং।" অর্গাৎ সাধর্ম্মা অথবা বৈষশ্ম মাত্র অবলম্বন করিয়া বে প্রভাবস্থান, তাহাই জাতি। সাধর্ম্মা অথবা বৈধর্ম্মাপ্রত্যুক্ত কোন প্রকার ছল হয় না। সত্তরগুলিও কেবল

সাগর্ব্য অথবা কেবল বৈধর্ম্মনাত্র ধরিরা হয় না, তাহা হইলে দে উত্তর স্মুত্রই হয় না। পূর্ব্বোক্ত ঐজপ প্রত্যুদ্ধরকেই জাতি বলে, উহা অবছত্তর। বেমন কোন বাদী বলিলেন—আল্লা নিক্সির, বেহেতু আন্মাতে বিভুত্ব অৰ্থাৎ দৰ্মবাপিত্ব আছে, বাহা বাহা দৰ্মবাপী পৰাৰ্গ, তাহা নিজিল, বেদন প্রন। এখানে কোন প্রতিবাদী যদি বলেন বে, যদি নিজ্ঞির গগনের সাধর্ম্মা বিভূত্ব বাকাতেই আস্থা নিজিস্ত হয়, তাহা হইলে সক্রিয় ঘটের সাধর্ম্ম দংবোগ আব্যাতে আছে বলিয়া আত্মা সক্রিয় হউক ৷ আত্মা দর্জব্যাপী অর্থাৎ আত্মার সহিত সমস্ত মুর্ত্ত পদার্থের সংযোগ আছে, স্কুতরাং ঘট প্রভৃতি ক্রিরাযুক্ত পদার্থের সহিতও আত্মার সংবোগ আছে, তাহা ইইলে ক্রিরাযুক্ত ঘটের সাপদা বে সংযোগ, তাহা আত্মতে থাকার আত্মা ক্রিরাযুক্ত হউক। প্রতিবাদী এই কথা বলিয়া বাদীর প্রযুক্ত হেতুতে দোষ উদ্ভাবন করিলে, ঐ দোৰ প্রাকৃত দোষ নহে। কারণ, সংযোগ পাকিলেই বে দে পদার্থ দক্রির হইবে, এমন নিয়ম নাই। প্রতিবাদী কেবল সংযোগক্রপ দাখণ্টাটি লইয়া ঐরূপ আপত্তি করিয়াছেন। তাঁহার গৃহীত সংযোগরূপ সাধর্ম্মে সক্রিয়ত্ত্বের ব্যাপ্তি নাই। প্রতি-বাদী ঐ ব্যাপ্তির কোন অপেকা না করিরা কেবল দাংশ্যমাত্র অবলংনে পূর্ব্বোক্ত প্রকার প্রতিষেব করায়, উহা জাতি হইবে'। এরপ জাতিকে দাধশ্যদ্যা জাতি বলে। এবং বদি কোন বাদী বলেন যে, শব্দ অনিতা – বেহেতু শব্দ জন্ম এবং ভাব পদার্গ, যাহা যাহা অনিতা নহে, তাহা জন্ম ও ভাবপদার্থ নহে। এই স্থলে যদি কোন প্রতিবাদী বলেন যে, শব্দ যদি নিতা পদার্থের বৈগৰ্ম্য জন্ত-ভাবন্ধ হেতুক অনিতা হয়, তাহা হইলে অনিতা ঘটের বৈনন্দা বে প্রার্ভা নেই প্রাব্যতাহেতক শব্দ নিতা হউক। ঘট, প্রবণেজিন-জন্ম প্রতাকের বিবর হব না, স্বতরাং প্রাব্যতা ঘটে না থাকার উহা ঘটের বৈধর্ম্ম। ঘট অনিতা, ইহা উভর্বাদীরই সমত। স্বতরাং প্রতিবাদী অনিতা ঘটের বৈনর্দ্যা যে প্রাব্যতা, তাহা শব্দে আছে বলিয়া শব্দে নিতাত্বের আপত্তি করিলে অর্গাং ঐ আপত্তির ধারা বাদীর প্রযুক্ত হেতুতে দোষ উদ্ভাবন করিলে, উহা কেবল বৈদশ্য দাশ্র অবলম্বন করিয়া প্রতিবেধ হওয়ার জাতি হইবে, এইরূপ জাতিকৈ বৈধর্ম্মদমা জাতি বলে। পুর্ব্বোক্ত ছলে প্রাব্যতা-রূপ বৈধর্ম্যে নিত্যক্ষের ব্যাপ্তি নাই, অর্গাৎ প্রাব্য হইলেই সে পদার্গ নিত্য হইবে, এরূপ নিয়ম নাই। প্রতিবাদী ব্যাপ্তির অপেকা না করিয়া কেবল বৈষক্ষ্য মাত্র অবলয়নে ঐ স্থলে প্রতিষেদ করায় তাঁহার ঐ উত্তর হাতি হইয়াছে। এই জাতি নামক উত্তর অনহত্তর। কারণ, বে প্রণালীতে প্রতিবাদী পূর্ব্বোক্ত প্রকার উত্তর করিয়ছেন, সেই প্রণালীতেই তাহার ঐ উত্তর খণ্ডিত হয়। বাদী প্রতিবাদীর প্রত্যান্তরে বলিতে পারেন বে, বদি কেবল একটা দাধৰ্ম্ম থাকিলেই ঐ নাধৰ্ম্মের সহচর ধৰ্মাট দেখানে দিদ্ধ হইলা যায়, তাহা হইলে প্রমেয়ত্বরূপ অপ্রমাণের সাধশ্য থাকার প্রতিবাদীর উত্তরেও অপ্রমাণত দিছ হইবে। এইরূপ কোন বৈষশ্ম থাকাতে প্ৰতিবাদীর উত্তরেও অপ্রমাণর প্রান্ততি সিদ্ধ হইবে। অর্গাৎ প্রতিবাদী বেষন কোন একটি দাধৰ্ম্মান্ত অথবা বৈগৰ্ম্মান্ত অৱলম্বন কৰিবা বাদীৰ পক বাছত কৰিবেন, সেইরূপ কোন একটি সাধর্ঘ্য অথবা বৈধর্ম্য মাত্র অবলয়ন করিবা প্রতিবাদীর পক্ষকেও ঐ ভাবে যখন থণ্ডন করা যায়, তথন জাতি নামক উত্তর কথনট সমূত্র হইতে পারে না।

এই জন্মই প্রাচীনগণ জাতিকে অব্যাঘাতক উত্তর বলিগাছেন। কেহ কেহ অব্যাঘাতক উত্তরকেই জাতির অরূপ বলিগাছেন'। এই জাতি চতুর্বিংশতি প্রকার। মহর্বি গোতম প্রকাষ্থাবের প্রথম আহ্নিকে সেই চতুর্বিংশতি প্রকার জাতির বিশেষ নাম ও বিশেষ লক্ষণগুলি বলিগাছেন। সেধানে এই জাতির পরীক্ষাও করিগাছেন। তাহাতে এই জাতি অসভ্তর কেন, তাহা প্রতিপাদন করা ইইয়াছে। যথাস্থানে জাতি পদার্থ বিষয়ে সকল কথা স্ব্যাক্ত হইবে।

ভাষ্যে হেড়ু প্রযুক্ত হইলে এইরূপ কথা আছে, কিন্তু তাৎপর্যাটীকাকার বাখ্যা করিয়াছেন ধে, হেড়ু অথবা হেখাভাস প্ররোগ করিলে যে প্রসঙ্গ অন্মে, তাহা জাতি। বন্ধতঃ হেখাভাস প্ররোগ করিলেও প্রতিবাদী জাতি নামক অসহত্তর করিতে পারেন। ভাষ্যে প্রসঙ্গ শব্দের প্ররোগ করিয়া ভাষ্যকার শেষে উহারই ব্যাখ্যার সাধর্ম্য অথবা বৈশ্যম্যের ছারা প্রভাবস্থান বিশ্যাভিদ্য। প্রসঙ্গ শব্দের হারা প্রসক্তি বা আপত্তি বুখা যায়। সর্বরেই ছাতি নামক উত্তরে একটা আপত্তি প্রস্থান করা হইরা থাকে। ভাষ্যকার সেই তাৎপর্য্যেও এখানে প্রসঙ্গ শব্দের প্রযোগ করিতে পারেন। অর্থাৎ পূর্ব্বোক্তরূপ আপত্তি-স্চক প্রতিষেধ-বাকাই জাতি।

উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, স্ত্রে সাধর্মা ও বৈধর্মা শক্ষের ছারা যে কোন প্লার্থের সহিত সাধর্মা ও বৈধর্মা বৃদ্ধিতে হইবে। ভাষাকার যে শেষে উদাহরণ-সাধর্মা এবং উদাহরণ বৈধর্মা বিলিয়াছেন উহা স্ক্রেলরের সাধ্যা ও বৈধর্মা শক্ষের ব্যাথা নহে। ভাষাকার একটা দৃষ্টান্ত প্রদর্শনের জন্তই ঐরুপ কথা শেষে বলিয়া গিয়াছেন। অর্থাং বেমন উদাহরণের সহিত সাধ্যা এবং বৈধর্মা, তত্রূপ বাহা উদাহরণ নহে, ভাহার সহিত্ত সাধ্যা এবং বৈধর্মা। কলিতার্থ এই যে, যে কোন পলার্থের সহিত সাধ্যা অবহা বৈধর্মা অবগহন করিয়া প্রতিষেধ করিলেই জাতি হইবে। উল্যোতকর শেষে বলিয়াছেন যে, এইরুপ স্থার্থে না হইলে চতুর্ব্বিংশতি প্রকার জাতির লক্ষণ বলা হয় না। কায়ণ, দর্কবিধ জাতিই উদাহরণের সাধ্যা অথবা উদাহরণের বৈধর্মা প্রযুক্ত হয় না। কিন্তু জাতিমাত্রই যে কোন পলার্থের সাধ্যা অথবা বৈধর্মা প্রযুক্ত হয় রাই থাকে, স্ক্তরাং তাহা ধলা ঘাইতে পারে। মহর্ষি স্বর্জপ্রার জাতির সামান্ত লক্ষণ বলিতে তাহাই বলিয়াছেন।

উন্যোতকর এইনপ বলিলেও ভাষাকারের কথার দারা কিন্ত স্পষ্ট বুঝা যায় যে, উদাহরণের দারণা প্রযুক্ত হেতু প্ররোগ করিলে উদাহরণের কোন একটি বৈশ্বন্যের দারা এবং উদাহরণের বৈশ্বাপ্রপুক্ত হেতু প্ররোগ করিলে উনাহরণের কোন একটি দারণোঁর দারা বে প্রতাবহান, তাহাই এথানে ফ্রেকারের অভিনত। কারণ, এরপ প্রতিষ্ধে বিরুদ্ধ তাব আছে। ভাষাকার শেষে এইরূপ করার দারা স্ত্রেরই তাৎপর্যার্গ বর্ণন করিয়াছেন। কিন্ত এইরূপ স্ত্রার্থ ব্যাখ্যা করিলে জাতিমান্তের লক্ষণ বলা হর না, ইংল সতা। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ বলিয়ছেন যে, স্ত্রকার

প্ৰবৃক্তে বাপনাংহতে দুৰণাশকৰ্ববন্।
 প্ৰিচাহকালে তু অবাবাতকৰ্তবন্ ঃ—তাৰ্কিকালা, বিভীব পৰিক্ছেদ, ১ন কাৰিকা।

এই স্তের হারা জাতির সামান্ত লক্ষণ সম্পূর্ণরূপে বলেন নাই; বাহা বলিয়াছেন, তাহাতে জাতির সামান্ত লক্ষণ স্চিত হইয়াছে'। অর্গাহ ছল প্রভৃতি কিন্ন দ্যশাসমর্থ উত্তর, অথবা স্বরাঘাতক উত্তর জাতি, ইহাই এই স্তের ছারা স্চিত হইয়াছে। স্তরাহ উহার হারা জাতিমাত্রের সামান্ত লক্ষণ ব্বা পিরাছে। জন ধাতৃ হইতে জাতি শক্ষাতি সিদ্ধ হইয়াছে। স্তরাহ হাহা জন্ম, তাহাকে জাতি বলা যায়। ভাষাকার শেষে জান্নমান পদার্থ জাতি, এই কথা বলিয়া এই জাতি শব্দের বৃহপত্তি প্রকাশন করিরাছেন। বস্ততঃ উহা জাতি শব্দের একটা বৃহৎপত্তি মাত্র। জারমান পদার্থমাত্রই জাতি নহে; প্রেলিক প্রকার স্বরাঘাতক উত্তরই জাতি। ঐ অর্গ মহর্মির এই জাতি শক্ষাতি পারিভাষিক। পঞ্চম অব্যায়ে এই জাতির সম্বন্ধে সমস্ত কথা বিবৃত হইবে। সেধানেই এই জাতির সমস্ত তথ্ পরিক্ষাত ইইবে। ১৮।

## সূত্র। বিপ্রতিপত্তিরপ্রতিপত্তিশ্চ নিগ্রহ-স্থানম্॥ ১৯॥ ৬॰॥

অনুবাদ। বিপ্রতিপত্তি অর্থাৎ বিপরীত জ্ঞান এবং কুৎসিত জ্ঞান এবং অপ্রতি-পত্তি অর্থাৎ অজ্ঞতাবিশেষ নিগ্রহস্থান। অর্থাৎ যাহার দ্বারা পূর্বেবাক্ত বিপ্রতিপত্তি অথবা অপ্রতিপত্তি প্রকাশ পায়, তাহাকে নিগ্রহস্থান বলে।

ভাষ্য। বিপরীতা বা ক্ৎসিতা বা প্রতিপত্তির্বিপ্রতিপত্তিঃ, বিপ্রতি-পদ্যমানঃ পরাজয়ং প্রাপ্রোতি, নিগ্রহস্থানং ধলু পরাজয়প্রাপ্তিঃ। অপ্রতি-পত্তিত্বারম্ভবিষয়ে অনারম্ভঃ। পরেণ স্থাপিতং বা ন প্রতিষেধতি, প্রতি-ধেধং বা নোদ্ধরতি। অসমাসাচ্চ নৈতে এব নিগ্রহস্থানে ইতি।

অনুবাদ। বিপরীত অথবা কুৎসিত জ্ঞান বিপ্রতিপত্তি। বিপ্রতিপদ্যমান ব্যক্তি
অর্থাৎ বাহার ঐরূপ বিপ্রতিপত্তি আছে, সেই ব্যক্তি পরাজয় প্রাপ্ত হয়। নিগ্রহস্থানই
পরাজয় লাভ। অপ্রতিপত্তি কিন্তু আরম্ভ বিষয়ে অনারম্ভ। (সে কিরাপ, তাহা
বলিতেছেন) পর কর্তৃক স্থাপিত পক্ষকে প্রতিষেধ করে না অথবা (পরকৃত) প্রতিধেধকে উদ্ধার করে না। সমাস না করায় অর্থাৎ মহন্দি এই সূত্রে বিপ্রতিপত্তি এবং
অপ্রতিপত্তি, এই ছুইটি শব্দের সমাস না করিয়া উল্লেখ করায় (বুঝিতে হুইবে যে)
এই দুইটিই অর্থাৎ বিপ্রতিপত্তি এবং অপ্রতিপত্তিই নিগ্রহস্থান নহে।

টিখনী। জাতি-লক্ষণের পরে মহবি এই ক্তরারা তাহার কথিত চরম পদার্থ নিগ্রহস্থানের

<sup>&</sup>gt;। তেন চ সন্দৰ্ভেশ দুৰ্ণাসমৰ্থাং অবাাঘাতকভং বা ধৰ্ণিতং। ৩খাচ ছলাবিভিছ্য্বাস্থৰ্পুত্ৰং অবাাঘাতকমূত্ৰং বা লাভিডিভি স্চিতং, সাধ্যা-সমাদিচভূপিংশভালালতং তথৰ ইতাদি বৰ্ভি—বিখনাগ বৃদ্ধি।

লক্ষণ স্থচনা করিরাছেন। স্থান্তে যে বিপ্রতিপত্তি শব্দ আছে, তাহার বাগ্যায় ভাষ্যকার ৰলিয়াছেন, – বিপৰীত জ্ঞান এবং কুংগিত জ্ঞান। তাংপৰ্যাটীকাকাৰ ৰণিয়াছেন যে, স্থল-বিষয়ক জান বিপরীত জান, স্থলবিষয়ক জান কুংসিত জান। আর্গাং যদিও কুংসিত জানও বিপরীত জানই, বিপরীত জান বা ভ্রমজানবিশেষ ভিন্ন তাহা কুংগিত জান হব না, তাহা হইলেও স্থল বিষয়ে বিগৱীত জ্ঞান জ্বিলে তাহাকে বিপরীত জ্ঞান বলিয়াছেন, জ্বার ধূল বিষয়ে বিপরীত জ্ঞান জন্মিলে তাহাকে কুংদিত জ্ঞান বলিয়াছেন। এইরূপ বিষয়ভেদেই ভাষ্যকার বিপ্রতিপত্তিকে বিপরীত জ্ঞান এবং কুৎদিত জ্ঞান বলিয়াছেন। ভাৎপর্যানীকাকারের ঐ কথার ইহাই তাৎপর্যা মনে হয়। পুর্কোকপ্রকার বিপ্রতিপত্তি নিগ্রহত্বান হইবে কি প্রকারে ? এ জন্ম ভাষ্যকার বলিছাছেন যে, বিপ্রতিপত্তিযুক্ত ব্যক্তি পরাজয় লাভ করে অর্থাৎ বাহার পর্যনাক্ত প্রকার বিপ্রতিপত্তি জন্মে, তাহার পরাজ্য হব। পরাজ্য হইলেই নিগ্রহ হইল, নিগ্রহতান ও পরাজয়নাত, ফলে একই কথা। স্থতরাং পূর্ব্বোক্ত প্রকার বিপ্রতিপত্তিকে নিগ্রহত্বান বলা যাইতে পারে। এবং আরম্ভ বিষয়ে আরম্ভ না করাই এখানে অপ্রতিপত্তি। বিপক্ষ ব্যক্তি স্বপক্ষ স্থাপনা করিলে তথন তাহার প্রতিষেধ বা গণ্ডন করিতে হইবে, অথবা প্রতিষেধ করিলে তাহার উদ্ধার করিতে হইবে, তাহা না করাই আরম্ভ বিষয়ে অনারম্ভ, ইহা অপ্রতিপত্তি অর্গাৎ অজ্ঞতাবশতটে হয়, এ জন্ত ইহাকে অপ্রতিপত্তি বলা হইরাছে। বস্ততঃ এই ক্যন্তে বিপ্রতিপত্তি এবং অপ্রতিপত্তিমূলক নিএহস্থানগুলিকে বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি বলিরাই মহর্ষি প্রকাশ করিরাছেন। অর্থাথ মহবি পঞ্চম অধ্যারের দিতীয় আহিকে বে প্রতিজ্ঞাহানি প্রভৃতি ছাবিংশতি প্রকার নিগ্রহস্থান বলিরাছেন এবং তাহাদিগের প্রত্যেকের লক্ষণও বলিরাছেন, তরাব্যে কতক-গুলি বিপ্রতিপত্তিমূলক এবং কতকগুলি অপ্রতিপত্তিমূলক। এই জল্ল এই ফুরে বিপ্রতিপত্তি এবং অপ্রতিপত্তি শব্দের হারাই নহাবি নিগ্রহন্তানগুলির সামান্ত লক্ষণ শুচনা করিয়াছেন। বুতিকার বিশ্বনাথও বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপ বকে নিগ্রহস্থান বলা যায় না, এই কথা বুরাইয়া বলিয়াছেন বে, বাহাতে বিপ্রতিপত্তি অথবা অপ্রতিপত্তি –ইহার কোন একটির অনুমাপক ধর্ম আছে, তাহাই নিগ্রহখান', এই পর্যান্তই মহর্ষির তাৎপর্যার্থ। নিগ্রহখানের বারা পরাজ্য লাভ হর, এ জন্ত ভাব্যকার এথানে নিগ্রহস্থানকেই পরাজ্যলাভ বলিয়াছেন। বস্ততঃ নিগ্রহস্থানগুলি পরাজর কাজের কারণ।

মহর্বি এই স্থানে বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি শব্দের সমাস করিরা 'বিপ্রতিপত্তাপ্রতিপত্তী' এইরূপ বাকা প্রয়োগ করেন নাই কেন ৪ ঐরূপ বাকা বলিলে তাহার শক্ষ-লাঘবই হইত। এতজ্তরে ভাষ্যকার বলিয়াছেন বে, এই ছইটিই নিগ্রহত্বান নহে, ইহা স্চনা করিবার জন্মই মহর্ষি সমান করেন নাই। তাৎপর্যাটীকাকার ঐ কথার তাৎপর্যা বর্ণনা করিয়াছেন বে, বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি তির আরও নিগ্রহত্বান আছে। মহর্ষি এই স্থানে সমাস না করিয়া

 <sup>। ং</sup>গপোতৰলতরৎ প্রনিলং নোণ্ডাবরিত্বর্থ প্রতিঞানানেনিগ্রহ্যান্তালুপপ্রিক্ত তথাপি বিপ্রতিপ্রাক্রতিপ্রনাতরোলাহক-ধ্রব্র তবর্থ ইত্যাধি।—বিধনাধ-বৃত্তি।

গ্রন্থগোরবের হারা তাহার সংগ্রহ করিয়ছেন। অর্থাৎ বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি তিয় নিগ্রহ্লানও এই স্ত্রের দারা বলিয়ছেন। ভাষাকার কিন্ত ইহার পরবর্তী স্ত্রভাষ্যে মহর্ষি গোতমাক নিগ্রহ্লানের মধ্যে কতকগুলিকে অপ্রতিপত্তি-নিগ্রহ্লান বলিয়া অবশিইগুলি বিপ্রতিপত্তি-নিগ্রহ্লান, এই কথা বলিয়াছেন। এথানে যদি বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি ভিল্ল কোন নিগ্রহ্লানও (তাৎপর্যাটীকাকারের ব্যাখ্যালুসারে) স্ত্রকাথের ক্ষিত বলিয়া ভাষাকারের অভিনতহয়, ভাল হইলে পরবর্তী স্ত্রভাষ্যে ভাষাকার জ্বিলপ করা কিলপে বলিয়াছেন, তাহা স্থানিগ চিন্তা করিলা দেখুন।

মহবি এই স্থান ঐ হলে সমাদ না করিবা বিপ্রতিপত্তি এবং অপ্রতিপত্তিই নিপ্রহণ্ডান নহে, তর্মু লক প্রতিজ্ঞা-হানি প্রস্কৃতিই নিপ্রহণ্ডান, ইহাই ভাষ্যকারের ঐ কথার তাৎপর্য্য বুঝিলে প্রকৃত দিয়ান্ত বুঝা হয়; পরবর্তী স্ত্রভাষ্যেরও প্রসংগতি হয়। লস্ততঃ মহবি-ক্ষিত প্রতিজ্ঞাহানি প্রস্কৃতি নিগ্রহণ্ডান, বিপ্রতিপত্তি প্রাণ অধবা অপ্রতিপত্তি প্রাণ নহে। উহার হারা বালী বা প্রতিবাদীর বিপ্রতিপত্তি অববা অপ্রতিপত্তি বুরা। বার এবং উহার মবো কতকগুলি বিপ্রতিপত্তিমূলক এবং কতকগুলি অপ্রতিপত্তিমূলক। বিপ্রতিপত্তিমূলক নিগ্রহণ্ডানগুলিকেই ভাষ্যকার বিপ্রতিপত্তিমূলক নিগ্রহণ্ডানগুলিকেই ভাষ্যকার বিপ্রতিপত্তিমূলক বিগ্রহণ্ডানগুলিকে অপ্রতিপত্তিমূলক নিগ্রহণ্ডানগুলিকে অপ্রতিপত্তিমূলক নিগ্রহণ্ডানগুলিকে অপ্রতিপত্তিমূলক নিগ্রহণ্ডানগুলিকে অপ্রতিপত্তি এবং অপ্রতিপত্তিমূলক নিগ্রহণ্ডানগুলিকে অপ্রতিপত্তি এবং অপ্রতিপত্তি পদার্গই নিগ্রহণ্ডান নহে, স্তেরণ স্ত্রকার ও ভাষ্যকার তাহা বলেন নাই। বৃত্তিকার বিশ্বনাধের ব্যথা। পূর্কেই বলা ইইয়াছে। ফলকথা, নাহার ধারা বাণী বা প্রতিবাদী নিগৃহীত বা প্রাক্তিত ইইরা থাকেন, তাহাই নিগ্রহণ্ডান। নিগ্রহণ্ডানর বিশ্বন তত্ত্ব পঞ্চম অন্যাথের দিতীয় আহ্নিকে পরিক্ত ইইরে থাকেন, তাহাই নিগ্রহণ্ডান। নিগ্রহণ্ডানর বিশ্বনির তত্ত্ব পঞ্চম অন্যাথের দিতীয় আহ্নিকে পরিক্ত ট ইইবে। ১৯।

ভাষ্য। কিং পুনদৃষ্টান্তবজ্জাতিনিগ্রহস্থানয়োরভেদোহণ দিদ্ধান্ত-বদ্ভেদ ইত্যত আহ।

স্মনুবাদ। (প্রশ্ন) ছাতি ও নিগ্রহস্থানের কি দৃষ্টাস্ত পদার্থের ভায় অভেদ ? স্বথবা সিন্ধান্ত পদার্থের ন্যায় ভেদ আছে ? এই জন্য বলিয়াছেন—

#### সূত্র। তদ্বিকপাজ্জাতিনিগ্রহস্থান-বহুত্বম্ ॥২০॥৬১॥

অমুবাদ। সেই সাধর্ম্মা ও বৈধর্ম্মাপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থানের বিকল্প অর্থাৎ বিবিধ কল্প আছে বলিয়া এবং বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তির বিকল্প আছে বলিয়া জাতি এবং নিগ্রহস্থানের বছর আছে অর্থাৎ জাতিও বহুপ্রকার, নিগ্রহস্থানও বহুপ্রকার।

ভাষা। তম্ম সাধর্ম্মা-বৈধর্ম্মাভাং প্রভাবস্থানম্ম বিকল্পাজ্যভিবত্তং তয়োশ্চ বিপ্রতিপত্যপ্রতিপত্যোর্বিকল্পানিগ্রহম্থানবত্ত্ব। নানাকল্পো বিকল্প:, বিবিধাে বা কলো বিকল্প:। তত্রানপুভাষণমজ্ঞানমপ্রতিভা-বিক্লেপাে মতাকুজা-পর্যাকুয়ােজােপেকণমিত্যপ্রতিপত্তিনিগ্রহস্থানং, শেষস্ত বিপ্রতিপত্তিরিতি।

ইমে প্রমাণাদর: পদার্থা উদিন্টা যথোদেশং লক্ষিতা যথালকণং পরীক্ষিয়ান্ত ইতি, ত্রিবিধাহস্ত শাস্ত্রস্ত প্রবৃত্তির্বেদিতব্যেতি।

#### ইতি বাৎস্থায়নীয়ে স্থায়ভাষ্যে প্রথমোহধ্যায়ঃ॥

অমুবাদ। সেই সাধর্ম্মা ও বৈধর্ম্মাপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থানের বিক্রবশতঃ জাতির বছর এবং সেই বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তির বিক্রবশতঃ নিগ্রহয়ানের বছর। নানা কর বিক্র অথবা বিবিধ কর বিকর। তমধ্যে অর্থাৎ বছবিধ নিগ্রহয়ানের মধ্যে অন্যুভাষণ, অজ্ঞান, অপ্রতিভা, বিক্রেগ, মতামুজা, পর্যামুয়োজ্যোপেকণ, এইগুলি অর্থাৎ এই সকল নামে যে নিগ্রহয়ান, তাহা অপ্রতিপত্তি-নিগ্রহয়ান। অবনিষ্ট কিন্তু অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত নিগ্রহয়ান ভিন্ন আর যে সকল নিগ্রহয়ান আছে, সেগুলি বিপ্রতিপত্তি-নিগ্রহয়ান।

এই প্রমাণাদি পদার্থগুলি অর্থাৎ প্রমাণ হইতে নিগ্রহন্থান পর্যান্ত বোড়শ প্রকার পদার্থ উদ্দিন্ট হইয়৷ উদ্দেশানুসারে লক্ষিত হইল, অর্থাৎ মহিষ গোতম তাঁহার আরদর্শনের প্রথম অধ্যায়ে প্রমাণ হইতে নিগ্রহন্থান পর্যান্ত বোড়শ প্রকার পদার্থের উদ্দেশ পূর্বক বথাক্রমে তাহাদিগের লক্ষণ বলিয়াছেন। লক্ষণানুসারে অর্থাৎ পদার্থের স্বরূপানুসারে পদার্থগুলি পরীক্ষা করিবেন, এইরূপে এই শাস্ত্রের (ভায় দর্শনের) তিন প্রকার (উদ্দেশ, লক্ষণ ও পরীক্ষা) প্রবৃত্তি (উপদেশ-ব্যাপার) জানিবে।

#### বাৎস্থায়ন-প্রণীত স্থায়ভাষ্যে প্রথম অধ্যায় সমাপ্ত।

টিগ্লনী। মহর্ষি গোতম তাহার কথিত প্রমাণ হইতে নিজহস্থান পর্যান্ত বোড়শ প্রকার পদার্থের লক্ষণ বলিরা এই লক্ষণ-প্রকরণেই শেষে আবার এই স্থা বলিয়াছেন কেন ? আর এখানে অন্ত স্থ্রের প্রয়োজন কি ? এতত্ত্বে ভাষ্যকার এখানে মহবির এই স্থাটির প্রয়োজন বাগারি জন্ম একটি প্রাণ্ করিয়া এই স্থানের সবতারণা করিয়াছেন। ভাষ্যকারের তাৎপর্যা এই যে, মহর্ষির শিষাগণের এইর প প্রমা হওয়াতেই মহর্ষি এই স্থাটি শেষে বলিয়াছিলেন। সেই প্রমা এই যে, আতি ও নিগ্রহস্থান নামে যে হুইটি পদার্থের লক্ষণ বলা হইল, এ হুইটি পদার্থ কি

Part of the later of the later

# শুদ্দিপত্র

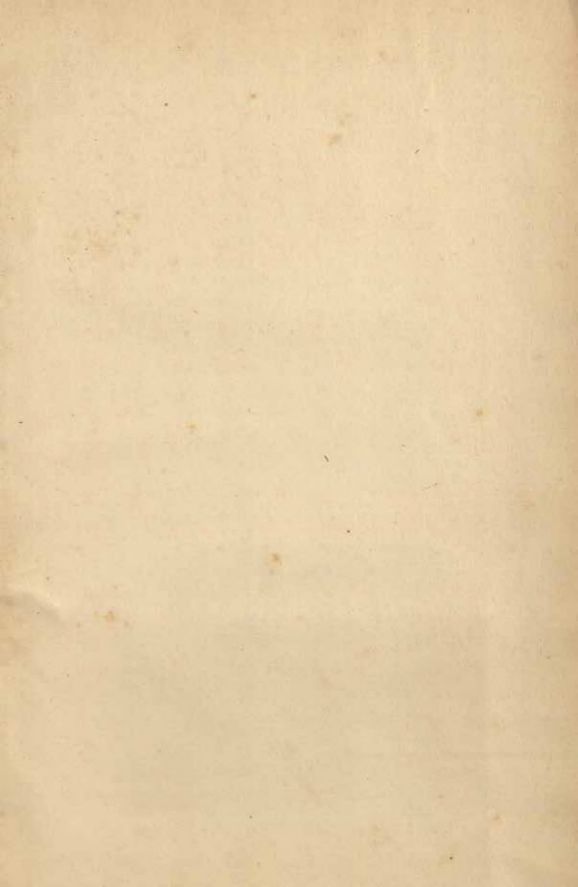
|               |                           | 1100                   |
|---------------|---------------------------|------------------------|
| <b>9</b> हे।इ | হুত্ত ক                   | ভদ                     |
| 4             | কিব্ৰপ                    | কিকপে                  |
|               | মমাংসা                    | मीमाः मा               |
| 25            | নিৰ্দে                    | নিৰ্কেশ                |
| Property of   | ব্যা বাক্যের              | ব্যাদবাকোর             |
| ₹b: 1 −       | <b>मृ</b> ष्टेर <b>रु</b> | ছষ্টাইডু               |
|               | ংইতেছে।                   | হইতেছে,                |
| 09            | "আহীকিকী ভর্কবিদ্যা"      | আত্মীক্ষিকী ভর্কবিদা   |
| 80            | পুরস্ত্রীগণের *           | পুরদ্ধীগণের            |
| to            | অব্যভিচারী                | বাভিচারী               |
| 49            | সং                        | সংস্থ                  |
| *             | পদ্য                      | পদাৰ্থ                 |
| 45            | ্ বৃষ্টি                  | ব্যঞ্জি                |
| 65            | নিভ′ংবতীতি                | নিবৰ্বজ্ঞতীতি          |
|               | প্রমাণনি                  | প্রমাণানি              |
| 65            | প্রবর্তমন                 | প্রবর্ত্তথান           |
| 95            | পাওয়ায                   | পাওয়া যায় ৷          |
| 200           | মহবি                      | मर्शर्व                |
| 300           | প্রমাণসমূচ্চয়ম্          | প্রয়াণসমূচ্য          |
| 204           | 冷咳顿                       | হৈন                    |
| 386           | নিভজ্ঞ, শ্ৰুখ             | নিভঁজত শ্ৰুত,          |
| 386           | দং প্ৰাৰ্থ                | সং পদাৰ্থ              |
| 144           | অনুস্কি প্ৰমাণ            | উপমান প্রমাণ           |
| 365           | সমস্ত সুধ্যাগনের          | দ্যন্ত কুথ ছুঃখ দাখনের |
| 250           | ন্ম গ্ৰহণ                 | অৰ্থ গ্ৰহণ             |
| 208           | ভেদ থাকিলে                | ভেদ না থাকিলে          |
| ₹8৮           | উৎপত্তিমৰ্গ্যকৰাং         | উৎপত্তিধৰ্মকত্বাৎ      |
| 269           | ব্যাপ্তাপদর্শকো           | থাপ্ৰুগদৰ্শকে।         |
| 299           | देवभटनीमिश्चग             | <u>বৈধ্বেশ্যাদাহরণ</u> |
| 224           | নাবপক্ষ                   | নাবগছ                  |
|               |                           |                        |

2

| <b>पृ</b> र्शक | মতন           | 98            |
|----------------|---------------|---------------|
| COP            | প্রমাণবিষয়ে  | প্রমাণবিষয়   |
| - 050          | হওয়ায়ও      | হ ওয়ার       |
| 058            | বিশেষতা       | বিশেষাতা      |
|                | निर्शत        | নিৰ্ক্,ভ      |
| 056            | 85 % o        | 370           |
| 0541004        | তহা           | তহি           |
| 0.0            | উপালস্ত       | উপাণ্ড        |
| 909            |               | २ स्०         |
| 080[600        | 80 गु॰        | देवशाः        |
|                | - दबबार       |               |
| 080            | বিশেষণলঘাণ    | বিশেষ দক্ষণ   |
| 012            | উপল্কি হয়    | উপলব্ধ হয়    |
| 062            | ব্যাধায়      | ব্যাখ্যায়    |
| 068            | <b>ই</b> ই    | इंश           |
| 018            | অনিতও         | অনিত্যও       |
| 096            | विद्नारसम     | - বিশেষের     |
| 940            | অভিক্রম বরায় | অতিক্রম করায় |
| 800            | সত্যে অপলাপ   | সত্যের অপণাপ  |
| 809            | সন্থতার্থ     | সন্ত্তাৰ্থ    |
|                | নির ভি ন      | নির্ভির্ন     |
|                |               |               |



(93) w



Philosophy - Nyaya Nyaya - Philosophy

"A book that is shut is but a block"

NRCHAEOLOGICAL

GOVT. OF INDIA
Department of Archaeology
NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

e a sas. w. OFLHL